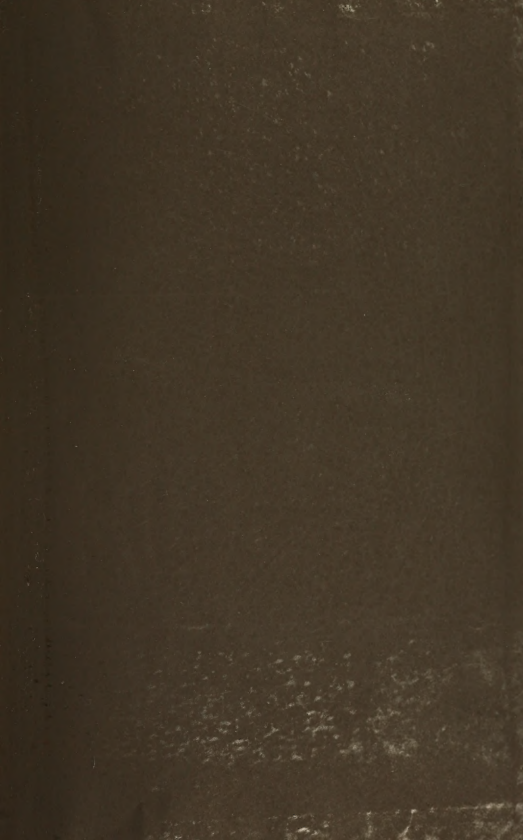


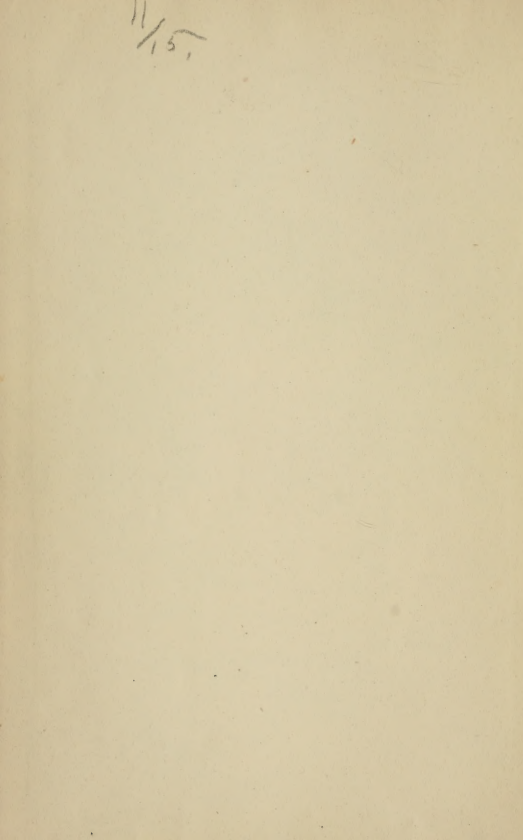
Hilliary of the Theological Seminary,

PRINCETON, N. J.

BR 65 .A74 1881 Athanasius, d. 373. Historical writings of St. Athanasius according to th

Shelf .....





# ST. ATHANASIUS'S HISTORICAL WRITINGS.

# London HENRY FROWDE



#### OXFORD UNIVERSITY PRESS WAREHOUSE

7 PATERNOSTER ROW

### TOY AFIOY

# AOANAZIOT

ΙΣΤΟΡΙΚΟΙ ΛΟΓΟΙ

### HISTORICAL WRITINGS

OF

ST. ATHANASIUS

ACCORDING TO THE BENEDICTINE TEXT

With an Introduction

BY

WILLIAM BRIGHT, D.D.

CANON OF CHRIST CHURCH

REGIUS PROFESSOR OF ECCLESIASTICAL HISTORY

Oxford

AT THE CLARENDON PRESS

1881

[ All rights reserved ]

Digitized by the Internet Archive in 2008 with funding from Microsoft Corporation



# CONTENTS.

|      |          |      |       |      |      |      |       |      |      |       | PAGE |
|------|----------|------|-------|------|------|------|-------|------|------|-------|------|
|      | INTRODUC | TIOI | N     |      | *    | •    |       |      | •    | ٠     | ix   |
| I.   | EPISTOLA | En   | CYCLI | CA   |      |      |       |      |      | ٠     | I    |
| II.  | APOLOGIA | CON  | NTRA  | ARIA | ANOS |      | ٠     |      |      |       | 11   |
| III. | EPISTOLA | AD   | EPIS  | СОРО | s Æ  | YPTI | ET    | LIBA | Æ    |       | 105  |
| IV.  | APOLOGIA | AD   | Con   | STAN | TIUM |      |       | •    |      |       | 130  |
| V.   | APOLOGIA | DE   | Fug.  | A    |      |      |       |      |      |       | 158  |
| VI.  | EPISTOLA | AD   | SERA  | PION | EM I | DE M | ORT   | e Af | RII  |       | 178  |
| VII. | EPISTOLA | AD   | Mon   | ACHO | S ET | His  | TORI  | A A  | RIAN | ORUM  | 182  |
| III. | EPISTOLA | DE   | SYNC  | DIS  | ARIM | INEN | ISI E | T SE | CLEU | CIANA | 245  |

#### ERRATA.

Page 80, in page heading, for 'letters' read 'letter'

- " 80, in margin, for 'Constantius' read 'Constantine'
- " 193, in page heading, for 'Eusebius' read 'Eusebian'
- ,, 235, line 15, insert semicolon after 'ἀπεστέρησαν'
- " 281, in page heading and margin, for 'Nikè' read 'Nicè'

## INTRODUCTION

TO THE

HISTORICAL WRITINGS OF ST. ATHANASIUS



#### INTRODUCTION.

For a general survey of the life of St. Athanasius, the reader may be referred to the Introduction to the Orations against the Arians, printed at the University Press in 1873.

The present Introduction must attempt some account of the several historical writings of Athanasius, now reprinted from the Benedictine text, and published by the Delegates of the Press at the request of the Theological Professors. They include the works translated in the 'Library of the Fathers' under the title of 'Historical Tracts,' together with the 'De Synodis.'

I.

The Encyclical, or circular addressed by Athanasius to all bishops with whom he was in communion, 'his fellow-ministers in every place,' was written in the April of A.D. 340, just after the forcible intrusion of the Arian Gregory into the see of Alexandria.

That intrusion was the work of the 'Eusebians,' of whom the reader of this volume will hear so much. They were named after Eusebius, bishop of Nicomedia, who had recently, at the beginning of 339<sup>1</sup>, procured his own translation to the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Ath. Apol. c. Ari. 6, and Valesius's dissertation on Paul of Constantinople. In the autumn of 338 Athanasius had seen Paul in possession of his bishopric; Hist. Ari. 7. The date 339 for the intrusion of Gregory, in the Index to Athanasius's Festal Letters, is a year too early; and 341 is a year too late, as the thirteenth Letter proves.

see of Constantinople, at the second expulsion of the orthodox bishop Paul. Whether or not, with Neale, we brand this celebrated namesake of the Church historian as 'one of the most hateful characters whom history records 1,' we must at least regard him as a typical instance of the bad effect produced by the Constantinian epoch of ecclesiastical prosperity on ecclesiastics whose hearts were 'conformed to this world'.' Eusebius was a secular-minded Arianiser. He had, indeed, been the great patron of Arius in the earlier days of the controversy: he had for a time persuaded the Emperor Constantine that the question raised was a mere theological nicety: in the Nicene Council he had proposed a heterodox formula, which was rejected with indignation: he had struggled as long as was possible against the adoption of the Nicene Creed, and had only at last accepted it in order to escape the consequences of refusal: he had afterwards admitted to communion some Arians whom the Council had condemned, and had thus drawn down on himself deposition and banishment; and on regaining his unaccountable ascendancy over the monarch who had once professed to see through him<sup>3</sup>, had matured the policy on which his admiring adherents acted with so much persistency and with such calamitous success. That policy was, to undermine the authority of the Nicene decision, and to prepare the mind of the Church for its reversal, by asserting that Arius had been misunderstood and wrongly condemned 4, by ignoring the Nicene term Homoousion until it might safely be denounced 5, and by pursuing with a 'sleepless and dogged antagonism 6' the chief upholders of the doctrine which it symbolised. In particular, the young bishop of Alexandria had the honour of being

<sup>1</sup> Hist. Patr. Alex. i. 122. Compare Tillemont, Mémoires, vi. 251.

<sup>3</sup> Theodoret, H. E. i. 20: cp. Tillemont, vi. 267.

<sup>1</sup> Eusebius procured the recall of Arius: cp. Tillemont, vi. 270.

6 Dictionary of Christian Biography, ii. 365, 360: cp. Soc. ii. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Compare Apol. c. Ari. 6, on his self-procured and uncanonical translation from the see of Berytus to a more brilliant position at Nicomedia. See Newman, Arians, p. 267, ed. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cp. Soz. iii. 1, that while Constantine lived, no one dared openly to reject the Nicene doctrine; but in 335, it seems, the Eusebians professed to accept it with certain interpretations; ii. 32. Tillemont says, they aimed at altering it 'peu à peu par divers conciles;' vi. 515.

hated by the 'Eusebians' with an energy of ill-will which, even m that age of out-spoken animosities, can hardly find its like. A series of calumnies had been got up against him, which had already produced his first exile. Beginning in 331, this organised attack on his personal character had been, as he full well understood, a campaign carried on against the great doctrine to which, as Gibbon says with an admiration fairly wrung from him by so grand a life, he had 'consecrated every moment and faculty of his being 1.' He never forgot, he never allowed others to forget 2, what was really meant by this fertility of libels about an exaction of money for church vestments, and a casket of gold sent to a rebel, and a 'chalice broken,' an altar overthrown, and church books burned, and the murder of bishop Arsenius, and the imprisonment of Egyptian opponents, and the threat of stopping the Egyptian corn-fleet, -which last invention had been the immediate cause of his banishment into Gaul in 335. Those who thus assailed his honour were striking through him at the faith which he represented 4. If they could once for all ruin Athanasius, they would have gone far to undermine the fortress of the 'Coessentiality 5.'

The 'Eusebians,' then, were doing the work of the Arians properly so called. When at last they induced Constantine—credulous on a point which touched his sense of sovereignty—to banish Athanasius into Gaul on suspicion of having used

Gibbon, iii. 61. Even he cannot resist the significance of 'the immortal name of Athanasius,' which, at a time when such coincidences were eagerly caught up (see, e.g. Hist. Arian. 45; de Synodis, 26), must have been to many sorely-tried Catholics an omen of future victory.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> E. g. Encycl. 2; Apol. c. Ari. 2, 85; Ep. Æg. 19, 22; Apol. ad Const. 28; De Syn. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Socrates would fain have suppressed all mention of these plots, 'lest the Church of Christ should be condemned by non-Christians,' but that they had been already recorded, and were manifest to all men; i. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cp. Soz. iii. 10.
<sup>5</sup> Although the phrase 'of one substance' is canonised, so to speak, among ourselves, the idea of the original would be better expressed by 'of one oscence' or 'coessential' 'see Bishop Kaye on Council of Nicaea, p. 42.

Substantial'

essence,' or 'coessential:' see Bishop Kaye on Council of Nicaea, p. 42. 'Substance,' in popular English, has become associated with those 'material' notions which it was the object of Athanasius to sever from the word in and the object of Arians (properly so called) to keep tightly bound up with

it. See Newman's Arians, p. 199, ed. 3.

language unfit for a subject's mouth, they endeavoured to lead the Emperor one step further. Would he not allow another bishop to be seated on the throne which Athanasius had disgraced? They had their man ready. We know not who he was, but, as Tillemont says with his usual grim humour, 'il étoit sans doute digne d'eux 1.' Constantine, however, was on this point indocile; he even repulsed them with a stern threat 2. But after his death in 337, his eldest son Constantine II, who had been befriending the exiled primate in Gaul, prevailed on his younger brother Constantius, who in the new partition of the empire took the East, to permit the return of Athanasius in alleged fulfilment of the intention of their father 3. It must have been a bitter mortification for the Eusebians to hear of the rapture with which he was received on the 23rd of November, 338 4. But they were not men to be discouraged by one such triumph of their adversary; and they soon came to understand, and learned how to manage, the feeble and suspicious young prince who reigned at Constantinople 5. They wrote to him and to his two brothers Constantine and Constans, sending deputies on 'long journeys',' and bringing forward accusations, partly of a secular and partly of an ecclesiastical character, which will be described further on. Athanasius had no difficulty in persuading the two Western emperors to repel his accusers with disgrace 7; but the Eusebians, strong in the credulity of Constantius, whom they had taught to regard

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tillemont, viii. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hist. Ari. 50. He also exiled John Archaph, the Meletian leader, as another promoter of that discord which he so ardently desired to suppress; Sozomen, ii. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Apol. c. Ari. 87. Athanasius there says that Constantine II 'wrote' the letter which he cites, 'remembering what his father had written.' Hefele credits the allegation; Hist. Councils, s. 32: De Broglie sets it utterly aside; L' Eglise et l'Empire Romain, part. 2. vol. i. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Apol. c. Ari. 7; Index to Ath. Festal Letters, for 338.

Theodoret compares Constantius to the Euripus, ii. 31; and his mind to reeds driven this way and that by adverse winds, ii. 3 (and cp. ii. 18). For a coarser description see Hist. Ari. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Apol. c. Ari. 3. Writing at the beginning of 339, he speaks of the trials which the Eusebians are now preparing for him; Fest. Ep. 11. 12.

<sup>.7</sup> Hist, Ari. 9.

Athanasius as a firebrand i, now ventured on the further step of selecting one Pistus to be bishop of the Arians at Alexandria. This choice was sufficient to illustrate their policy; for Pistus was one of the original companions of Arius, excommunicated with him both at Alexandria and at Nicæa. His consecrator was Secundus, one of the two Arian bishops who had unflinchingly maintained Arianism in the face of the great Council, and had incurred the ban of Church and State 2. The Arians naturally recognised Pistus, and attended his services; but Athanasius wrote an 'encyclical' against him, which is not now extant, but which, he tells us, induced Catholic bishops to anathematise the intruder 3. The Eusebians, on their side, had sent a priest named Macarius, and two deacons named Martyrius and Hesychius, to address Julius bishop of Rome in behalf of Pistus, and to denounce Athanasius as condemned for grave offences by the Council of Tyre in 335 4. 'Here,' they said, 'is the authentic report of the commission of inquiry sent by that Council to the Mareotis to investigate the charge of sacrilege, of which Athanasius was in consequence found guilty 5.' The result was such as they little anticipated. There arrived at Portus certain presbyters from Alexandria: it became known in Rome that they were coming with a letter for Julius; and Macarius, foreseeing the 'exposure' which was inevitable, actually 'decamped by night,' though ill at the time, rather than confront them. His companions stood their ground: but the effect of the circular, and of its bearers' oral testimony as to the antecedents of Pistus, was so crushing, that Martyrius and Hesychius dropped the subject, and requested Julius 6, at any rate, to invite both parties to a Council, at which the charges against Athanasius might be investigated: 'and then,' they added, 'we will yet prove them to be true.' Julius adopted the suggestion, and wrote accordingly 7, about the end of 330.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Theodoret, ii. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apol. c. Ari. 24. For Secundus see also Ep. Æg. 7, 19; Hist. Ari. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Encycl. 6. <sup>4</sup> Apol. c. Ari. 24. <sup>5</sup> Ib. 27, 83. See below. <sup>6</sup> Theodoret, then, was mistaken in saying that Julius. <sup>6</sup> in conformity for

the law of the Church,' summoned both parties to Rome; ii. 4. <sup>7</sup> Apol. 22, 24. Socrates dates this suggestion too late, ii. II.

He left to Athanasius 1 the choice of place for the Council, and sent him at the same time the 'report' of the Mareotic commission, which proved to be a valuable gift, for it sufficed to show the ex parte character of the inquiry?. Athanasius, it seems, replied, asking that the Council might be at Rome; and he proceeded to lav the 'report' before a Council of his suffragans at Alexandria, which put forth an 'encyclical,' to be presently described. But the Eusebians, not really wishing for a Council, resolved to defeat this plan by a bold stroke at Alexandria. If Pistus was too deeply compromised, another might be found to fill his place. Accordingly, in February of 340, Philagrius the prefect of Egypt astounded the Alexandrian Church by announcing officially that Gregory, a Cappadocian<sup>8</sup>, was coming 'from the Court 4' as bishop. They protested against this invasion of their rights, and of the rules relating to episcopal appointments. There was no complaint made by cleric or layman against the prelate who had been sent back to them with honour by Constantius; 'the whole city' knew well that the intrusion of a rival bishop was simply an Arian scheme 5. Argument, however, was useless. Philagrius, who in 335 had backed up the Arian policy with all the resources of office, and who was a remarkable instance, at that time, of a great magistrate who had gone back from Christianity to Paganism, let loose the wild Pagan mob of Alexandria, with Jews and other lawless persons, on one of the two chief churches of the city, that which bore the name of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hist. Ari. 9: see Tillemont, viii. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apol. c. Ari. 83. The phrase ex parte, κατὰ μονομέρειαν, occurs in c. 23, 27, 73, 82. Socrates has ἐκ μονομεροῦς, i. 31. So Liberius in Theodoret, ii. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> We are repeatedly told that he was a stranger to the city (e. g. Apol. c. Ari. 30). Eusebius, afterwards bishop of Emesa, had been previously thought of; but he declined to encounter the hostility of Alexandrian Church people; Soc. ii. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Encycl. 2. The word comitatus, put into Greek letters, is used for the Emperor's court in Apol. c. Ari. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Encycl. 2.

On the antipathy of Jews to the Nicene doctrine in particular, cf. Hilary, Fragm. 2. 25.

Quirinus 1. Hideous orgies were the natural result, among which we may note the offering of Pagan sacrifices on 'the holy Table 2.' This monstrous alliance between Arians and Pagans 3 for purposes of sacrilegious mischief reappears again and again,-not the least markedly at the intrusion of Lucius the Arian after the death of Athanasius in 373 4. Gregory, who had been consecrated at Antioch, entered Alexandria, as the bishop recognised by the State, in the latter part of the Lent of 340, and signalised Good Friday by causing the prefect to scourge in one hour thirty-four virgins, married women, and men of rank, for testifying abhorrence when he entered one of the churches. On Easter Sunday, April 9, the Pagans were gratified by seeing Catholics cast into prison; and after this outrage, Athanasius, who had maintained his position in another church, resolved to anticipate the movements of his enemies by retiring to a place of safety 5. Meantime Philagrius drew up a letter of complaint, purporting to be addressed by the citizens to Constantius, and charging the legitimate bishop with heinous offences 6. Athanasius now wrote his Encyclical, in order to enlist the sympathy of his brotherbishops in other countries for 'the famous Church of the Alex-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Socrates mistakes this for a counter attack by Athanasius's adherents on the church of Dionysius; ii. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Encycl. 3. According to information received by Pope Julius, the Holy Sacrament was 'seized and thrown on the ground by Heathens;' Apol. c. Ari. 30. See Newman, Arians, p. 337.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> On the affinity between the Arian and the Pagan ideas of Deity, as accounting for this alliance, see Dean Merivale's Boyle Lectures for 1865, p. 44. Cp. Ep. Æg. 13; Hist. Ari. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Comp. Hist. Ari. 55 with Theodoret, iv. 22.

<sup>5</sup> It is not easy to reconcile the 'Encyclical' with the 'Hist. Arian.' (written much later), which says that Athanasius hastened to Rome at the first report of the outrages, c. 10; and impossible to reconcile it with the Index to the Festal Letters of Athanasius, otherwise called the 'Chronicon Prævium,' which says that Athanasius fled from the church of Theonasthree days before Gregory's public entry: whereas according to the Encyclical, 5, his withdrawal was subsequent to Easter Sunday, and Gregory had been actively persecuting in Holy Week. Moreover, according to the Index, Gregory arrived some three weeks before Easter: but the year is erroneously given as 339, when Easter-day fell on April 15.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Encycl. 5.

andrians' in its unhappy condition. He employed the obvious argument, 'Vestra res agitur.' Alexandria had been attacked first: if other Churches did not stand by it, they too in turn would suffer. If, therefore, Gregory were to write to his brethren as bishop of Alexandria, by the hand of his secretary Ammon, an Arian excommunicated by the late bishop Alexander, 'let them tear the letters to pieces, and put the bearers to shame.' The Eusebians would probably disseminate their own version of the recent events; let the Encyclical be beforehand with them in making the simple facts known. He then sailed for Rome, and 'stated his case personally to the Church 1.' A few weeks before, his patron, Constantine II, had been slain near Aquileia, in an attack on the realm of Constans; and a few weeks later, Gregory 'had the impudence,' as Tillemont expresses it, to send another notorious Arian, named Carpones, to Rome with a fraternal letter for Julius 2.

#### II.

The 'Apologia contra Arianos,' which is the great repository of authentic materials for the Church history of a most momentous period, is little more in appearance than a series of thirty-six documents strung together with as much comment as is necessary to make them intelligible 3. But it is precisely this documentary character of the work which makes it so invaluable. 'From it, as from a most pure spring,' say the Benedictine editors, 'is to be drawn the true Church history' of some twenty-one years 4. 'Athanasius far excels all other historians

<sup>2</sup> Apol. c. Ari. 24; Tillemont, viii. 79.

<sup>3</sup> 'Il y parle très peu,' says Tillemont, viii. 193: excepting the short preface and conclusion, 'il ne fait presque dans le reste que joindre ensemble

les pièces originales qu'il raporte.'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apol. ad Const. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> They say, indeed, 'ab anno 300 usque ad 350.' This is somewhat of an exaggeration: for the Apologia only alludes to the rise of Arianism or of the Nicene Council, and its notices of the origin of Meletianism appear to be too much based on hearsay. It gives valuable information about the schism of Colluthus. But it is rather at the beginning of Athanasius's own episcopate that the history to be drawn from this collection takes its rise.

of the time, both because he has been for the most part an eye-witness, and because he gives a most exact narrative, et ipsa monumenta, quibus nihil tutius, sæpe afferat. On the other hand, other writers, such as Rufinus, Socrates, Sozomen, and Theodoret, must be used with great caution 1, except when they too produce documentary evidence, which happens but rarely.' But, precious as the work really is, it is somewhat perplexing to a reader who does not at the outset appreciate its intention. It is by no means an artistic and continuous narrative. Not only are the earlier and the later events of the Athanasian history arranged, as the editors say, in a 'præposterus ordo,' but throughout the first part, which ends with the 58th chapter, and covers the years 339-347, allusions occur repeatedly, in the documents, to incidents of which a fuller account is reserved for the second part, relating to the years before 339: and if we go through the various documents and put them into chronological order, the result is that we should have to take up the chapters which contain them in something like the following sequence:-

- c. 71. The list of Meletian bishops and others made out in 325-6.
  - 59. Constantine's letter to Athanasius in behalf of Arius, in 331.
  - 61. Constantine's letter to the Alexandrians after the refutation of the slander about 'the purse of gold,' in 331.
  - 64. Ischyras's letter of confession to Athanasius, in 332.
  - 67. Letter of Pinnes to John Archaph, about Arsenius, in 332.
  - 68. Constantine's letter to Athanasius, after the discovery of Arsenius, in 332.
  - 66. Alexander's letter to Athanasius, after the same, in 332.
  - 69. Arsenius's letter of submission to Athanasius, in 332.
  - 70. Constantine's letter to John Archaph, after his submission, in 332.
  - 77. Protest of Egyptian bishops to Council of Tyre, in 335.
  - 78. Protest of the same to Count Dionysius.
  - 80. Alexander's letter to Dionysius.
  - 81. Dionysius's letter to Council of Tyre.
  - 79. Final protest of Egyptian bishops to Dionysius.
  - 73. Protest of Alexandrian clergy to the Commissioners from Tyre.
  - 74. Protest of Mareotic clergy to Council of Tyre.
  - 76. Protest of the same to the civil authorities (Sept. 7. 335).
- <sup>1</sup> This is illustrated by Socrates's strange confusion of the events following on the appointment of Gregory.

- c. 86. Constantine's letter to Council of Tyre.
  - 84. Part of synodical letter of Council of Jerusalem.
  - 87. Constantine II.'s letter to Alexandrian Catholics, June 17, 338.
  - 85. Letter of Flavius Hemerius on behalf of Ischyras, in 339.
- 3-19. Encyclical of Egyptian bishops, about the end of 339.
- 20-35. Letter of Julius to the Eusebians, November of 341.
- 36-40. Letter of Sardican Council to the Alexandrian Church, in 343-4.
- 41-43. A letter of the same Council (nearly identical with preceding) to the Egyptian bishops.
- 44-50. Encyclical of the same Council.
  - 51. Three letters of Constantius to Athanasius, in 345-6.
  - 52. Letter of Julius to the Alexandrian Church, in 346.
  - 54. Letter of Constantius to the Catholic bishops and presbyters, in 346.
  - 55. Letter of Constantius to the Alexandrian Church, same time.
  - 56. Letter of Constantius to the civil authorities of Egypt, same time.
  - 57. Letter of Council of Jerusalem to Egyptian bishops and Church of Alexandria, in 346.
  - 58. Retractation of Ursacius and Valens, to Julius, in 347.
  - 58. Letter of greeting from them to Athanasius.

But this apparent confusion is cleared up when we consider what Athanasius had in view. His object was immediately practical. The time, apparently, at which he wrote the 'Apologia' was the close of a tranquil period which had begun with the 'glorious festivity' of his second return in the October of 346. The sky, so to speak, was still calm 2: but here and there clouds were gathering, and a rising gale was making itself heard. Constans, who, with all his faults or vices, had always stood by Athanasius, had been slain by adherents of the rebel Magnentius in the January of 350. The 'heirs' of the Eusebian policy had begun to utter new complaints. They said in effect, 'The charges against Athanasius have never been satisfactorily disproved. It is impossible to acquiesce in the favourable judgment which he obtained at Sardica. There ought to be a re-hearing of the case, before a new Council. Until this takes place, and until it is followed by the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Julius's letter, Apol. c. Ari. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The  $\kappa a \hat{\nu} \hat{\nu} \hat{\nu} = \pi \epsilon \pi o \nu \theta a$  in c. 59 means only that the remembrance of his second exile is still fresh.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hist. Ari. 28.

acquittal of the accused, the sentence pronounced against him at Tyre fifteen years ago ought to be held valid.' It was this which set Athanasius to work; it was this to which we owe the great Apology. He resolved to go thoroughly into the matter, and appeal to 'men of sincere minds' by placing before them the whole evidence. The thesis which he maintains throughout is simply, 'My case needs no re-hearing.' The method in which he undertakes to establish this proposition may be stated as follows. 'I will now put on record,' he seems to say, 'the repeated acquittals which I have received, not merely from the bishops of Egypt—not merely from the Roman Council,—but from the greater Council of Sardica, and from those many bishops—including some of distant Britain—who, not being present at it, subsequently accepted its decision: and, what is more, I will exhibit the formal recantation made by my most persistent accusers, Ursacius and Valens, subsequently to that Council. Having done this in the first part of my work. I will show in the second that, in face of the facts, then at last fully made public, neither the Councils on one hand, nor my two accusers on the other, could have acted otherwise than they severally did. The charges, one and all, about Ischyras or Arsenius, or whatever else, were the mere inventions of a "conspiracy," got up in the interests of Arianism, and as an indirect attack on the Nicene Creed.' This twofold purpose of the book is clearly expressed in the conclusion of the 58th chapter, and again in the 88th, with which the 'Apologia,' as originally composed in 3501, comes to a close. The remaining 89th and 90th chapters are a postscript, added when the apprehensions which had suggested the work had been too fully justified by the events of 356-358. In it he points to the testimony recently borne to his innocence by the many bishops who had suffered much and long rather than abandon his cause; even though two, Hosius and Liberius, had at last been goaded into a compliance which was but a fresh proof of the unscrupulous violence of Constantius and of the Arians who were utilising his tyranny.

This 'Apologia' was formerly called 'the Second Apology.'

See Hefele, Councils, vol. ii. s. 81.

as if the 'Apologia de Fuga' had been the first. But it is now certain that, excepting the last two chapters, it was written not only before the second Arian persecution under Constantius, but before Valens and Ursacius had 'recanted their recantation' in 351.

It may be most convenient to say something about the several parts of the 'Apologia' in succession, although at some necessary sacrifice of chronological sequence.

(1)

The first document which Athanasius, so to speak, hands in is an elaborate 'Encyclical' from the bishops of Egypt, the Thebais, Libya, and Pentapolis, assembled in Council under his presidency at the close of 339 or the beginning of 340. From a letter of the Council of Sardica to the Alexandrian church, we learn that these bishops were eighty in number. As the loyal suffragans and enthusiastic admirers of their 'Pope 2,' their testimony might be regarded as given under a strong bias: but an 'Encyclical' was a document which challenged examination, and its writers, when they spoke of what was known in Egypt, would not utter what could be disproved. Let us see what they say as to the five charges then recently brought against Athanasius. Had he, indeed, as the Eusebians now affirmed, been met on his return with tokens of popular hostility? Had the people 'groaned,' or assembled tumultuously, or otherwise shown any unwillingness to receive him? On the contrary, not only 'did the clergy think the day of his home-coming the most joyful in all their lives,' but 'the people ran eagerly to get the first sight of his face 3.' Had he, since his return, caused some Alexandrians to be put to death, and others to be exiled? Nothing of the sort. The charge was an absurd imputation to him of sentences

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apol. c. Ari. 37. So, in 352, eighty Egyptian bishops wrote to Liberius of Rome in support of Athanasius; Hil. Fragm. 5. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This title, *Papas*, 'dear father' (Pearson, Vind. Ign. i. 305), was then used with special emphasis for the bishop of Alexandria. See Apol. c. Ari. 71, and Festal Index.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Apol. c. Ari. 7. Cp. Theod. ii. 2.

passed by the prefect on some civil offenders while he was on his way home through Syria 1. A third accusation of a secular character resembled that which the inventive malignity of the Eusebian leaders had extemporised, in 335, at the court of Constantine 2. 'Athanasius,' it was said, 'had sold and embezzled some corn-supplies granted by the late Emperor for the support of certain widows of Libya and of Egypt.' The answer to this was, that the widows acknowledged the due reception of their dole; and the charge was simply a device for getting the corn into Arian hands3. Then as to the two complaints by which the Eusebians had been appealing to the ecclesiastical mind. (1) The first was an attempt to brand his own episcopate as a continuous usurpation. 'When bishop Alexander died, some few persons mentioned Athanasius, and six or seven bishops clandestinely elected him.' The Encyclical replies that the whole Catholic laity were in his favour. demanded his appointment, from the electing bishops, for many days and nights, and persistently remained in the church, and kept the bishops there also, eulogising Athanasius at the same time by such phrases as 'good, pious, Christian, ascetic,' and that a majority of the assembled bishops did publicly elect him amid the acclamations of the people. 'This,' say the writers. 'we who elected him do testify 4.' That there was a widespread Arian story to the effect that the election was irregular, and, in fact, scandalous, is clear from what we read in Sozomen\*, and in the Arian Philostorgius 6, who had heard, and retails, a sensational story of this kind. And Epiphanius speaks of him as having been elected by 'a synod of orthodox bishops 7.' Are

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apol. c. Ari. 5; Soc. ii. 8, and 15 (as if the charge were twice made).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apol. c. Ari. 9, 87.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Apol. c. Ari. 18. Soc. ii. 17, misdates this.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Apol. c. Ari. 6. On the part taken by the laity in episcopal elections see also Ath. ad Dracontium, 1. The Nicene Synodal letter speaks of them as 'choosing;' Soc. i. 9: the letter of Peter II. of Alexandria, as 'requesting;' Theod. iv. 22. Theodoret speaks of a 'vote' by bishops, priests. and laity, in i. 7; and mentions a deed of election (ψήφισμα) signed by 'all.' in favour of Meletius at Antioch, ii. 31. See also Soc. i. 24.

Soz. ii. 17, 25. 6 Philostorg. ii. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hæres. 68. 6; compare 69. 11.

we to construe these passages as if, in fact, he had been chosen by a Catholic minority of the bishops, in deference to the imperative enthusiasm of the Catholic laity, but in disregard of the rights of their more numerous Meletian brethren, so that Athanasius was morally obliged to accept an election in which 'rules were violated' that 'orthodoxy' might be safe 1? On this view, there was a Meletian majority at the death of Alexander, with coordinate rights as to episcopal election. But the Meletian bishops were not a majority; for they were only twenty-eight without Meletius himself<sup>2</sup>, who was debarred from all episcopal action. And they were admitted into communion, not long before Alexander's death, on condition 3 not only of receiving a new imposition of hands, but of accepting a position strictly subordinate to that of the Catholic possessors of the sees; nor could they be elected to a vacant see without the assent of the Alexandrian primate. They had not, then, as a body, any rights in the case: and if they had had any, their schismatical conduct, as reported by Epiphanius 4, in attempting to set up Theonas as bishop of Alexandria, would have forfeited all their claim in regard to the next election. The Egyptian bishops, at the end of this Encyclical, say that they 'had always been schismatics5: and this could not have been written in 339 by prelates who were 'at home in what they were treating of 6,' if a Meletian majority in full right had been tricked and wronged by Athanasius's election in 326. Whatever hesitation or difference of opinion existed among the electors at that time was probably caused by the youthfulness of the great deacon: and the laity would be more likely than some of the bishops to insist that such an objection was overruled by his commanding qualifications, not to say by the late 'Pope's' express wish. (2) The other 'canonical' objection raised by the Eusebians was, that Athanasius, having been regularly deposed by the Council of Tyre, had wrongly resumed his see without another Council's warrant. The answer was ready: 'What

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fialon, St. Athanase, pp. 107–110.

<sup>2</sup> Apol. c. Ari. 71.

<sup>3</sup> Soc. i. 9.

<sup>4</sup> Hær. 68. 6; 69. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Apol. c. Ari. 19: cp. 11. Compare Tillemont, vi. 234, 735. <sup>6</sup> Fialon, St. Athanase, p. 148.

sort of a Council was that of Tyre?' Its proceedings were vitiated by the notoriously Arianising tone of its leaders, by their notorious animosity against Athanasius, and by the scandalous injustice in which, despite of protests, they persevered 1. With regard to the old stories about 'the broken chalice' of Ischyras, and 'the hand of the murdered Arsenius.' the Encyclical repeats what had been proved before, that Ischyras was not a priest,—not even a Meletian priest<sup>2</sup>; that he had not a church; that the day of the supposed sacrilege was a common week-day, and therefore (by the usage of the Egyptian church) was not a day for Eucharistic celebration; that the charge had sometimes mentioned Athanasius, sometimes Macarius<sup>3</sup>; that Ischyras had, in an extant letter to Athanasius (not written in hope of preserment), entreated pardon for a slander which he professed to have made under compulsion; that when afterwards he renewed his charge, and came back to the Mareotis with the 'Commissioners' of the Tyrian Council, the 'inquiry' was a mere mockery of justice, and also, in its method, a profanation of sacred things; and that as for Arsenius, he had never been murdered at all, for he was alive, and was desirous of holding communion with Athanasius and the Church 4.

We have seen that the Eusebian envoys at Rome had been constrained to save appearances by a request for a new Council. Athanasius would in any case have gone to Rome to attend it, and three months after these recent outrages had driven him thither, Marcellus bishop of Ancyra besought the aid of the Roman church. He had been deposed by the Eusebians as maintaining a doctrine akin to Sabellianism;—having appeared, at least, to say, in a work on 'the Subjection of Christ,' that the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apol. c. Ari. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Apol. c. Ari. 28. They added the important statement that Colluthus (who in fact had been his ordainer, Apol. c. Ari. 76) 'died a presbyter, and that every ordination of his was invalid;' c. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Comp. Apol. c. Ari. 17 and 68.

They allude also to the story that Athanasius had thrown down an episcopal chair belonging to bishop Callinicus. Comp. c. 17 with Soz. ii. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hence Theodoret makes him go to Rome simply when summoned, and before the intrusion of Gregory; ii. 4.

Word of God was an impersonal power which first went forth to frame the world, afterwards dwelt in Jesus, who thereby became God's Son, and would finally return from Him to that Divine Unity of which its 'energy' had been an 'expansion'.' In the summer Julius sent to the Eusebians two presbyters, named Elpidius and Philoxenus, with a letter appointing the Council to meet at Rome in December. The Eusebians, however, detained the messengers until January<sup>2</sup>, and then dismissed them with a letter, which Julius's reply enables us partially to reconstruct<sup>3</sup>. The bishop of Rome, they wrote, doubtless occupied an apostolic see 4; but 'all bishops were of equal authority, and were not to be esteemed according to the greatness of their cities; 'and Julius, by ignoring the 'decision' of the Council of Tyre 5, and proposing to re-open the case of Athanasius, was 'transgressing the canons,' 'doing dishonour to all Councils 6,' and 'rekindling the flame of discord' at a time of universal 'peace.' Moreover, the Council was summoned for too early a date: had Julius forgotten the disturbed state of the East, caused by the war with Persia, which would make a journey to Rome impracticable? Once more, why had he

<sup>2</sup> Apol. c. Ari. 25; Hist. Ari. 11.

<sup>4</sup> Apol. c. Ari. 21; Soz. iii. 8. Comp. Hist. Ari. 35.

<sup>5</sup> That Council had taken pains to assert itself by circulating among the bishops 'everywhere' an elaborate letter on the grounds of its sentence against Athanasius; Soz. ii. 25.

<sup>6</sup> They argued that a Roman Council's decision against Novatian had been respected in the East, and an Eastern Council's decision against Paul of Samosata had been respected in the West. Comp. Apol. c. Ari. 25, with Hilar. Fragm. 3, 26.

¹ Marcellus apparently came to Rome in July, 340, for he had been there fifteen months when the Roman Council met; Epiph. Hær. 72. 2. His case had been mentioned in Julius's second letter. His theological position has been a problem. The extracts from his long treatise given by his adversary Eusebius of Cæsarea, in two polemical treatises, support the unfavourable view taken by Dorner, Döllinger, and Cardinal Newman. Yet the Sardican Council had before it his entire book, and thereupon acquitted him of heresy; and Tillemont, after referring to Bull's reliance on Eusebius's representations, observes that he is not bold enough to condemn a man on the ground of extracts made by an enemy, or to oppose the Sardican judgment; vii. 514. See Hefele, s. 51. for a recent study.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sozomen summarises it, and calls it 'artistic' and worded in lawyer-like style; iii. 8.

written in his own name only, and addressed his letter to the Eusebians only, and not to all who were then assembled at Antioch? He seemed to exaggerate his individual position, to under-estimate their weight in the Church, and to care much less for their communion than for that of two men, Athanasius and Marcellus<sup>1</sup>, both of whom had been duly 'removed' from their sees, and one of whom had 'uttered impieties against Christ.'

Julius was displeased with this letter, but kept it for many months to himself, hoping that the Eusebians might after all come to Rome<sup>2</sup>. At last, when Athanasius had been there for eighteen months<sup>3</sup>, and Egyptian clergy had come to Rome to testify for him, and other bishops and priests, the victims of Eusebian oppression, had told their tale to the Roman church 4, the bishop resolved to wait no longer, and held a Council of his own, consisting of fifty bishops, at the church served by the presbyter Vito, about October in 3415. The report of the Mareotic commission was considered; Athanasius and some of his presbyters commented upon it, and the Council pronounced that he was innocent and worthy of communion. Its pity and indignation were moved by hearing from Egyptian clergy of a more recent outbreak of Arian cruelty against venerable bishops who would not communicate with the Alexandrian usurper7. Marcellus, on his part, produced a paper which Epiphanius has preserved; it was in the form of a letter to Julius, and emphatically identified the 'Son of God' with the 'very and proper Word of God,' described as truly existing from,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Julius quotes their words in 'oratio recta,' c. 34: 'You have preferred the communion of . . . to ours.'

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apol. c. Ari. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Apol. c. Ari. 33. Not, as Socrates thought, ii. 15, including Paul of Constantinople.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Apol. c. Ari. 20. It was a few months later than the Dedication-Council of Antioch, on which see De Synodis, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> The church of Rome had not suspended communion with Athanasius: on the contrary, he had freely joined in its services. What it did now was to recognise him in the most formal and solemn way as a Catholic bishop, not to restore him to a privilege which it had for a time withheld. Comp. Apol. c. Ari. 20, 32; Soz. iii. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Apol. c. Ari. 33; Hist. Ari. 12; Fest. Ep. 13. 1.

and coexisting with, the Father,—and as having become incarnate in Jesus Christ 1. The statement might perhaps have been fuller, but it satisfied the Roman Council, which was probably predisposed to sympathise with a victim of Arianisers: he was recognised as orthodox, and Julius, by request, wrote to the Eastern bishops a letter<sup>2</sup>, which Sabinus the 'Macedonian' omitted from his 'Synodicon',' but which Athanasius has preserved in this part of the 'Apologia,' and which is certainly on the whole a noble composition. He remonstrates with them for their arrogance and contentiousness, and proceeds to meet their complaints in detail. To review in one Council the decisions of another was not unreasonable: the Nicene Council itself had affirmed the principle 4. Moreover, in the present case, it was the Eusebian envoys who had made the proposal. And did it become the bishops at Antioch to stickle for the finality of a Council, after they had received to communion persons anathematised at Nicæa? He showed that he had full information from both sides as to the alliance between Eusebians and Arians; and then ingeniously employed their own language about the equality of bishoprics as an indirect rebuke to one (Eusebius) who had got himself translated from a small city to a greater. The excuse about shortness of notice he set aside as frivolous; and adds that if the times were bad, they had made them worse by troubling other churches. As for the complaint about writing only to the Eusebians,—'I wrote,' he said, 'to those who had written to me.' Passing to their charges against Athanasius, he referred to the testimony 'from Egypt and other provinces' in his favour, and remarked that their own letters

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epiphanius, Hær. 72. 2. He avoids saying whether it is or is not quite satisfactory, but adds that Marcellus must have said something which called for explanation.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'Danius,' who is named first in the address of the letter, is supposed by Montfaucon to be Diognius (Apol. c. Ari. 13), more usually called Theognis, the Arian bishop of Nicea. The next named, Flacillus, Arian bishop of Antioch, is otherwise called Placillus, Placetus, Placentius.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Soc. ii. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> His language is rather lax, but he can only mean that the Nicene Council had re-heard the Arian case after it had been previously decided at Alexandria. He does not limit the application of the principle.

were inconsistent. The story about Arsenius had been shattered: the story about Ischyras rested on rotten evidence; the Mareotic report was self-condemnatory, - for instance, it proved that the accused were not present, that presbyters were hindered from giving evidence, while an inquiry as to an alleged Eucharist was carried on in presence of catechumens, Tews, and heathens; that one witness, being a catechumen, and as such incapable of being present at a celebration 1, deposed that he was 'within, with Ischyras,' when Macarius entered; while two others affirmed that the supposed celebrant was, at the time specified, 'in a cell,' or 'lying down sick 2.' The other story told by Ischyras, about the burning of sacred books, had been similarly falsified. Nothing, in short, had been proved against Athanasius: he had been at Rome for 'a year and a half,' awaiting his accusers; it was impossible not to treat him as innocent; and the appointment of Gregory as his successor had been indecorous as an anticipation of the judgment of the newly proposed Council, and worse than indecorous in its contempt for canonical propriety. 'And then,' says Julius in effect, 'you talk of me as having transgressed canons!' 'You say that "peace" is prevailing in Egypt; what sort of peace, my informants have enabled me to know.' He spoke of Marcellus as having vindicated his own orthodoxy. He again invited the Easterns to come to a Council if they could prove their case, but exhorted them not to be the instruments of the 'bad feeling' of 'a few.' They had gravely mismanaged their business; the charges against the various bishops ought to have been brought with full notice before a truly representative Council; and moreover, where the bishop of Alexandria was concerned, application should, by custom, have been first made to the Roman church<sup>3</sup>. He concluded by exhorting the Easterns to

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp. Hilary, Fragm. 2. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> It appears from Apol. c. Ari. 37, that Ischyras himself was obliged to

acknowledge this. <sup>3</sup> Alluding, apparently, to the complaint lodged with Dionysius of Rome against the teaching of Dionysius of Alexandria. See Athan Hist, Tracts. p. 56, note. Socrates, ii. 17, and Sozomen, iii. 10, exaggerate the claim of Julius, as if it were ruled that no ecclesiastical decisions should be valid without the consent of the Roman bishop. See Hussey on Rise of Papal

relieve the oppressed churches from suffering, and the episcopate from general obloquy, and to bear in mind the future Day of account.

(3.)

It was not until the summer of 343, more than three years after Athanasius's arrival at Rome 1, and about a year and a-half after the death of his great adversary Eusebius<sup>2</sup>, that the prospect of a representative Council became definite. Constans then, at the request of 'certain bishops,' urged the proposal on Constantius, and sending for Athanasius to Milan, informed him that he had done so. Constantius assented, and Constans, after his return to Gaul, desired Athanasius to come thither from Milan, and to accompany the venerable Hosius of Cordova, the 'father' of bishops, who was then more than eighty years old 3, on his long journey to the appointed meetingplace, the Dacian town of Serdica or Sardica, just within the Eastern realm, but close to the Western frontier 4. The objects to be attained by this general assembly of Eastern and Western prelates were substantially two: (1) the settlement of personal questions, relating to Athanasius and other prelates who had been driven out by the Eusebians; (2) the removal of all doctrinal uncertainty and error.

Power, p. 7. Julius goes on to assert that his exposition of Church law is a Petrine tradition:—that character being, in that age, and much more afterwards, freely claimed for maxims or usages of the Roman Church: see, e. g. Fest. Index for 349, that the Romans appealed to a tradition from Peter as to the Paschal limits. Socrates wrongly imagined that (1) the Dedication Synod of Antioch in 341 sent Gregory to Alexandria; (2) the Ariaus, dissatisfied with him, ejected him, and set up George; (3) Athanasius went to Rome, and thence, as restored by Julius, to Alexandria; (4) this caused a violent tumult; (5) Athanasius, slandered about cornsupplies, again fled, and revisited Rome; (6) Julius wrote to the Easterns; (7) Constans insisted on Athanasius's restoration, but popular agitation prevented it; (8) Council of Sardica was held.

<sup>1</sup> Apol. ad Const. 4. For the date 343, see Introduction to the Orations

against the Arians (Oxford, 1873), p. xlvii.

<sup>2</sup> See Apol. c. Ari. 36. Eusebius probably died at the end of 341 or the beginning of 342.

<sup>3</sup> See Hist. Ari. 45, that Hosius was 100 years old in 357.

<sup>4</sup> Cp. Hefele, s. 59.

The two subjects were practically in close connection. The Eastern bishops, as a body, were in various degrees hostile both to Athanasius and to the Nicene Creed 1. The Western episcopate was the stronghold of orthodoxy; and the hero of orthodoxy had fascinated it by his nobleness. But several Easterns were orthodox, and a few Westerns were heterodox: so that whereas Valens and Ursacius had been typical Arians, bishops from Palestine and Arabia<sup>2</sup>, as well as from Egypt, appeared at Sardica on the opposite side. The orthodox bishops, as we may call them for convenience' sake, were the first to arrive at Sardica, late in the autumn of 343. They came from twenty-six districts<sup>3</sup>, and were about ninety-four in number. including Athanasius, Marcellus, and Asclepas of Gaza, who had many years before been deposed by Arianisers 4. The other party. seventy-six in number 5, led by such men as Stephen of Antioch, Theodore, Narcissus, and Acacius, and accompanied by two Counts of their Emperor's household, held preliminary meetings on the way to Sardica, in order to settle their plan of action. They agreed, not without some 'threats' addressed by the strongwilled to their weaker brethren, that unless certain terms could

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Eusebians at this time used the 'fourth Creed of Antioch:' cf. Ath. de Syn. 25; Hil. Fragm. 3. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See the Synodal letter to the Alexandrians, Apol. c. Ari. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Apol. c. Ari. 36. If in Hist. Ari. 17 we find that the 'holy Council,' apart from the Eusebians, had been assembled from more than 35 provinces. this is a lax expression explained by Apol. c. Ari. 1, where we read that the Sardican sentence in favour of Athanasius was accepted by more than 300 bishops out of 36 provinces, including Britain, the majority of whom had not actually come to Sardica. In Apol. c. Ari. 50 he enumerates 284 bishops who, either at the Council or afterwards, accepted its decree. Doubtless, many who had received the summons could not attend.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The Eusebians said, 'fifteen years ago;' Hil. Fragm. iii. 11: probably it was only thirteen,—in A.D. 330. Paul of Constantinople was not present. Theod. iv. 20: and Socrates (ii. 20) is mistaken. But Theodoret is not less wrong in saying that he was detained at home by his flock; ii. 5. He must have been then in exile. See Tillemont, vii. 700.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Soc. ii. 20, on the authority of Sabinus. Among them was Valens; also Ischyras himself, who figured as bishop of Marcotis (Hilary, Fragm. 3. 29, where he is called Quirius). They call themselves 80 (a round number in Hil. Fragm. iii. 16). George of Laodicea did not come; Apol. c. Ari. 49.

be secured, they would but notify their arrival pro forma, and take no part with the Westerns in Council 1. These terms were, that Athanasius, and the others who had been condemned in the East, should be treated as in consequence, and from the outset, under ban. Herein lay the irreconcileable difference between them and the majority. They held that the new Council must assume as irreversible the decisions of previous synods; whereas the majority, with obvious justice, regarded the Council as called for the very purpose of investigating the facts de novo, and that in order to make such investigation a reality, the previous decisions must be deemed non-existent. It is difficult, indeed, to see how the Easterns could have persuaded themselves that a General Council could have been summoned, at the cost of so much trouble to individuals, for the mere purpose of reiterating the conclusions of some local Eastern synods, instead of reviewing all the cases with the sovereign authority of a court of final appeal. Yet, in effect, they asserted this paradox as if it had been a truism<sup>2</sup>. When they arrived at Sardica, the leaders took care that all should lodge together in the 'palace;' and by their own account, were shocked to hear that the men whom they insisted on treating as irrevocably condemned were sitting in the church with Hosius, who, as at Nicæa, was to preside, and with Protogenes the bishop of Sardica, and were even joining them in the celebration of the Eucharist<sup>3</sup>; and they also learned that others were present who had suffered much at their hands 4. They were likewise annoyed at finding that the Council would deliberate freely, and that no 'Count' would be allowed to be present 5. And they had a special vexation in the desertion of two of their own body, who, in requital for pressure exercised on them during the journey, contrived to elude their colleagues' vigilance, escaped from the palace, and gave information to the other side 6. A series of negotiations went on between the two

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apol. c. Ari. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apol. c. Ari. 48.
<sup>2</sup> See their letter in Hil. Fragm. 3. 1, 17, 24, 26, 27.
<sup>4</sup> Apol. c. Ari. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Apol. c. Ari. 36; Hist. Ari. 15 (a rhetorical passage). 6 Apol. c. Ari. 48; Hist. Ari. 15.

parties for several days 1: the Easterns, as we may call them. sent word to Hosius and his brethren 2 that they must forthwith expel the 'condemned sinners' (Athanasius and the others) from their company. This demand was refused; and the Council, assembled in the church, exhorted them, by letters and messages (more than one of which was from Athanasius himself<sup>3</sup>), to come and state their case against the persons in question. 'They are ready to meet you, and the Council will hear both sides 4.' When some Eusebian deputies visited Hosius at the church, he made them a strangely liberal offer: 'If you do not like to meet the whole Council, I will hear privately whatever you have to state. What we wish for is a full inquiry. If it should prove Athanasius guilty, we will all reject him: and even if it should prove him innocent, I will persuade him to go with me into Spain,' instead of claiming a restoration to his see. Athanasius, as Hosius himself tells us, 'made no objection;' he probably felt that he could afford to promise acquiescence; 'but the Eusebians, distrusting their own cause, declined the proposal 5.' They made one of their own, to the effect that five of themselves, the survivors of the Mareotic Commission of 335, should be joined with delegates of the other party in a new commission of inquiry to visit the Mareotis, and jointly sift the story of Ischyras; and according as the result should be favourable or unfavourable to Athanasius, one set of commissioners should be deposed without remedy 6. Since the Westerns had the Mareotic report before them, they were not likely to adopt a suggestion which was a mere device for gaining time. It was clear, at last, that co-operation was impossible: the Eusebians, unable to get their sine qua non accepted, sent a priest of Sardica to acquaint the orthodox party that a letter from Constantius announcing a victory over the Persians constrained them at once to leave Sardica. The envoy was sent

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hil, Fragm. 3. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Apol. c. Ari. 36, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apol. c. Ari. 15.
<sup>4</sup> The Emperors' instructions to the Council were referred to. This the Easterns construed as an attempt at intimidation; Fragm. 3. <sup>22</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hosius to Constantius, in Hist. Ari. 44.

<sup>6</sup> Hil. Fragm. 3. 18.

back with a written warning, 'If you do not appear to prove the charges which you have made, and to meet those which have been made against you, the Council will give judgment against you by default 1.' This menace did but hasten their departure: they went off by night to Philippopolis<sup>2</sup>, and there, assuming the character of the 'Council of Sardica 3,' put forth a letter which, amid all its wild vituperation 4 and reckless assertion 5, states clearly enough the claim to which they had adhered, and indicates that one of their strongest motives was an Eastern jealousy of the West 6. To this letter is appended (with an enlargement of its anathemas) a Semi-Arian creed, which is reckoned as the 'fourth Antiochene,' and had been brought into the West by a deputation of four Easterns in 3427. The real Council—for those who resolved that the assembly should do what it had been called to do were assuredly its true representatives—proceeded to investigate the case of Athanasius, and by help of the 'report 8,' and of oral evidence, came to

3 This title even deceived St. Augustine, who calls the 'Sardican'

Council a 'Council of Arians;' Epist. 44. 6; c. Crescon. iii. 34.

<sup>4</sup> E. g. Athanasius figures in the Latin version of their letter as 'pestis sacrilega,' as guilty not only of 'facinora' or 'crimina,' but of 'scelera' and 'flagitia,' as one of the 'perfidi, peccatores, scelerati.' Julius is 'chief and leader of the bad men.'

- <sup>5</sup> E. g. Athanasius 'with his own hands broke in pieces a hallowed cup.' The Tyrian Council 'did not hastily credit his accusers.' The Mareotic Commissioners 'reported what they had ascertained on ocular evidence,' etc. It is sad to find Basil of Ancyra signing this letter. For his 'praiseworthy life,' see Theod. ii. 25; Newman, Arians, p. 308. (Yet see Tillemont, vi. 492.) Athanasius in 359 spoke of him as a 'brother;' De Syn. 41.
- <sup>6</sup> Hil. Fragm. 3. 12, 17. They tax the Italian bishops with rash credulity; ib. 10.

<sup>7</sup> Comp. Ath. de Syn. 25 with Hil. de Syn. 34; Fragm. 3. 29.

<sup>8</sup> They say that Ischyras had owned that on the day of Macarius's visit he was lying down ill, Apol. c. Ari. 46; whereas in c. 28 we are told on the authority of the same report that witnesses said this of him. Two ex-Meletian priests, then loyal attendants on Athanasius, assured the Council that Ischyras had never been even one of the Meletian clergy.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hist. Ari. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hil. Fragm. 2. 16. There had been, it seems, an 'indignation movement' among the Sardican citizens against their 'schismatical' obstinacy: Hil. Fragm. 3. 19.

a clear judgment in his favour. They satisfied themselves also. by looking at the context of the censured passages in Marcellus's book, that he had not dogmatically affirmed the errors ascribed to him 1. They also found Asclepas innocent on the strength of the authentic report of his trial<sup>2</sup>. They finally dealt with complaints of oppression and injustice urged against the Eusebian leaders by bishops, such as Lucius of Hadrianople. who held up the irons that he had worn during an imprisonment, while others exhibited sword-wounds which they had received 4. Other outrages were narrated; forged letters were read 5; and in view of all the facts, including their notorious Arianism, the Council pronounced eight Eusebian leaders to be deposed. The intruders into the three sees of Alexandria. Ancyra, and Gaza, were also placed under ban. A synodical circular was put forth, which Athanasius has preserved 6, together with two others, nearly identical in their contents, to the Alexandrian Church and to the bishops of Egypt and Libya7, intended to console them under their present distress, and to exhort them to endure to the end in the right faith. The Council's letter to Julius is not inserted in the Apology, nor does Athanasius say anything of the Sardican canons. He informs us in the letter of an Alexandrian synod of 362, that the Council of Sardica was urged by some to enlarge the Nicene Creed, but that it distinctly refused to do so, and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apol. c. Ari. 47. They said he had only been stating questions, not pronouncing; Sozomen, ii. 33. So says Athanasius of Origen, de Decr. Nic. 27. Cp. St. Basil, Ep. 210. 5, on Gregory Thaumaturgus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apol. c. Ari. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tillemont, viii. 96. He was again, after the Council, arrested, chained.

and sent into exile, where he died; Hist. Ari. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The Council appears to have been informed that Theodulus of Trajanopolis had died during his flight from Eusebian persecution; Apol. c. Ari. 45. The word ἀπέθανεν, supplied here by Montfaucon, is countenanced by Hilary's 'decessit' (Fragm. 2. 3), and by the phrase ὁ μακαρίτης,—but the report of Theodulus's death appears incorrect from Hist, Ari. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Apol. c. Ari. 45. Comp. Apol. ad Const. 11.

<sup>6</sup> Apol. c. Ari. 44-49. So Theod, ii. 8. Sozomen summarises it, iii. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Apol. c. Ari. 37-43. The Council assures the Alexandrians that four of their priests, who had suffered from Eusebian intrigue, are in its grace and fellowship; c. 40.

that a creed which got into circulation as Sardican had no just right to that name 1.

(4)

When Athanasius was writing this Apology, he had still good hopes of Constantius. Accordingly, with a touch of that diplomacy which will again come under our notice, he says that 'when the most religious Emperor Constantius had been informed of the events at Sardica, he sent for him, after writing personally to his brother Constans 2 on the subject: and that he also wrote three letters to Athanasius himself. But, as these letters indicate, it was not till long after the Council that Constantius made up his mind to restore Athanasius. When, at the Easter of 344, Stephen bishop of Antioch was proved guilty of a diabolical plot against Euphrates bishop of Cologne, a delegate from the Council to Constantius<sup>3</sup>, the latter was genuinely shocked, assented to the deposition of Stephen, ordered the release of the five Alexandrian ecclesiastics who had been exiled into Armenia soon after the Sardican Council 4, and wrote to Alexandria to stop all severities against the Athanasians, including a recent order that Athanasius should be beheaded if found near the city5. 'About ten months afterwards,' that is, about the February or March of 345, 'Gregory died 6,' and his death gave Constantius an opportunity which,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tomus ad Antiochenos, 5. The doctrinal exposition miscalled Sardican is in Theod. ii. 8, and a Latin version in Mansi, vi. 1215, with a letter from Hosius and Protogenes to Julius, ib. vi. 1209, which Hefele (Councils, s. 63) understands as implying that they had drafted this formulary with the letter, and that both found their way into the Latin 'Acts.' Sozomen refers to the formulary and letters, iii. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apol. c. Ari. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hist. Ari. 20; Theod. ii. 9. A general named Salianus came with the two delegates, bearing a menacing letter from Constant to Constantius; Theod. ii. 9: cp. Soc. ii. 22, and Hist. Ari. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Hist. Ari. 18. At the same time, ten laymen of Hadrianople had been beheaded for refusing to communicate with the Eusebians; ib.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hist. Ari. 19, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Hist. Ari. <sup>21</sup>. Probably from illness (see Festal Index, <sup>341</sup>, <sup>342</sup>). Theodoret says he was murdered by his people, ii. <sup>4</sup>, <sup>12</sup>; but this seems to be a confusion with the fate of George in <sup>361</sup>. He assigns to him six years at Alexandria; apparently one too many.

to do him justice, he was not slow to use. He addressed to Athanasius the first of the three letters preserved in this part of the Apology1. As in his personal bearing a blundering affectation of stateliness did but set off his want of all true kingliness2, so now in writing he thought to save his own dignity by conventional phrases which could deceive no one, about the sympathy which he had long felt for a bishop exiled from 'hearth and home,' and his expectation that Athanasius would have previously appealed to him for relief; and while promising him a kind reception and a happy restoration, he added that he had 'requested Constans' to join with him in this act of grace. A shorter letter followed, written from Edessa, and desiring Athanasius to come at once to the 'court' by means of the public conveyances<sup>3</sup>. But Athanasius was still mistrustful of the tender mercies of Constantius. At last, after 'a long time,'-probably in the spring of 346,—Athanasius, while staying at Aquileia!. received a third letter from Constantius, brought by a deacon, and either preceded or accompanied by encouraging letters from six 'counts' in whom he could trust, and one of whom. apparently, came into the neighbourhood 5; and his apprehensions, which may seem to have been somewhat excessive under the circumstances as far as they are known to us, were now. after solemn prayer<sup>6</sup>, laid aside. He went to Rome to take leave of its church and bishop, where sympathetic joy was expressed in a beautiful letter 7 from Julius to the clergy and laity of Alexandria, - part of which, full of praise of Athanasius, is preserved for us not by himself, but by Socrates8. No passage in these documents is more vivid and touching than that in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apol. c. Ari. 51: cp. Soc. ii. 23.
<sup>2</sup> Ammian. xxi. 16. 7.
<sup>3</sup> On this 'cursus publicus' see Apol. c. Ari. 70, and note in Ath. Hist. Tracts, Lib. Fath. p. 100; Apol. ad Const. 19; Hist. Ari. 20; Socrates, i. 9 (a letter of Constantine to Eusebius); Theod. i. 7, ii. 32.

Apol. c. Ari. 51. He says in Apol. ad Const. 4, that he went from Sardica to Naissus, where he kept the Easter of 344 (Festal Index), and thence to Aquileia, where he kept that of 345. Fortunatian, bishop of that city, ib. 3, was then his friend, but fell away in 355: see Tillemont. vi. 362 referring to Jerome, de Vir. Ill. 97.

Apol. ad Const. 3.
 Apol. c. Ari. 52; Soc. ii. 23.

<sup>8</sup> Soc. ii. 23.

which Julius anticipates the 'glorious festivity' which will mark the day of his friend's return—an anticipation fully verified by the result. From Rome Athanasius went again to Gaul, to take leave of Constans<sup>1</sup>, and travelling eastward, presented himself to Constantius at Antioch. In their interview, the bishop, as he says himself, did not vilify his Eusebian persecutors<sup>2</sup>, but complained of the harsh treatment which he had received from the Emperor himself. 'I have been falsely accused,' he added: 'I am ready to meet my accusers; let them be sent for at once.' Constantius, probably much embarrassed, assured him that those charges were buried in oblivion, and called God to witness that he would never again give credit to them3. This solemn promise must be remembered, for it is the key to much in the 'Apologia ad Constantium' and the 'Historia Arianorum.' He dismissed Athanasius graciously, and wrote to the Catholic bishops and priests of Egypt, and to the Catholics of Alexandria, announcing the restoration of Athanasius, and speaking of him in the highest terms4. He also wrote to the prefect of Egypt and to the governors of three Egyptian provinces, restoring to the Athanasians the valuable privilege of exemption from civil offices which was enjoyed by the other clergy, so as to place them on an equal footing with others 5; and in a second letter, preserved in the Arian History, commanded the prefect to forward to him all imperial letters which reflected on the character of Athanasius 6. The next document which we find in the Apology is the letter of an orthodox Council of Jerusalem to the Egyptian bishops and to the clergy and laity of Alexandria7, informing them of the satisfaction of the bishops of Palestine in having been able to greet Athanasius as he passed through the Holy Land towards Egypt. A description of the

<sup>1</sup> Apol. ad Const. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apol. ad Const. 5: cp. Apol. c. Ari. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hist. Ari. 22. For his ready-witted answer to Constantius's request that he would allow the Alexandrian Arians the use of a church, see Soc. ii. 23:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Apol. c. Ari. 54, 55.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Apol. c. Ari. 56. On this ἀτέλεια cf. Apol. c. Ari. 33; Hist. Ari. 78; Euseb. x. 7; Soc. ii. 41; Soz. v. 5.

<sup>6</sup> Hist. Ari. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Apol. c. Ari. 57.

splendid and triumphant welcome which he received at Alexan. dria on the 21st of October, 3461, will be found in the Arian History2. Two more papers conclude the first part of the Apology; Ursacius and Valens, the two bitterest foes of Athanasius, whose historical fate has been to represent Arian partisanship in union with the grossest moral obliquity, had already, in 345, deemed it expedient to anathematise Arianism at a Council at Milan<sup>3</sup>, but they were not thereupon received into Church fellowship, and now, in 347, they wrote from Aquileia a joint letter to Athanasius, abstaining from any explicit confession of wrong, or any request for his personal forgiveness\*. but assuring him that they were at peace with him and with the Church, that they greeted him affectionately as their brother, and would be gratified by receiving from him a written reply. They afterwards signed letters of communion presented to them by three Athanasians without any commission from Athanasius. This, however, was not enough<sup>6</sup>. As Westerns, they had received a severe reprimand from the chief of Western bishops. and had offered no excuse for their conduct. They now went to Rome, and besought pardon from Julius. He promised it on condition of a public and unequivocal recantation. This being arranged, the two calumniators came before him in full presbytery, and tendered a paper, written out by Valens 7 and signed by Ursacius; in which they owned that whatever charges

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The 24th of Paophi; Festal Index, A.D. 346.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hist. Ari. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Apol. c. Ari. 58. Hilary says that in this affair they 'could not purge themselves without falsehood;' De Syn, 79. Socrates says, 'They always inclined towards those who were in power;' ii. 37. The Western bishops at Ariminum, when they heard Valens anathematise Arianism and assert his belief in the Divinity of the Son, forgot that similar professions in 345 and 347 had been proved insincere.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> This of itself would prove that they were not penitent, but only humiliated and alarmed. They afterwards attributed their act to fear of Constans: Hist. Ari. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hist. Ari. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> That the letter to Athanasius preceded the one to Julius is distinctly stated by Hosius and Athanasius, Hist. Ari. 44, 26, although Hilary reverses the order, Fragm. 2. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hil. l. c.: 'holographa manu Valens perscripsit.'

against Athanasius had come to Julius's ears were sheer false-hoods of their own devising 1, and devoid of all reality: wherefore they embraced the communion of Athanasius—but with a rather ominous caveat, that if Athanasius himself, or any Easterns, should from ill-will indict them for their offence, they were not to submit to trial without the Pope's knowledge. They concluded by reiterating their repudiation of Arianism. After this, and apparently in another Council held at Milan, they were reconciled to the Church 2. Athanasius naturally lays much stress on this recantation. They did but, he says in effect, 'succumb to plain facts which they could not resist 3.' He claims the full argumentative benefit of their action, although he must have had his suspicions of their motive. The thing was done, at any rate—and 'better late than never.'

(5.)

We have now reached the latest period to which the Apology, properly speaking, refers. The second part of the work takes us back to much earlier days, in order to prove, by a survey of the first Eusebian slander-plots, how inevitable was the acquittal pronounced at Sardica in 343–4, and the humiliation accepted by the two arch-slanderers in 347. This part begins very abruptly with an account of the Meletian schism, which is given because the Meletians had so readily lent themselves to the anti-Athanasian conspiracy 4.

The account which he gives of Meletius has to be put together from the 'Apology' and from a passage in the 'Letter to the Bishops of Egypt.' This letter, as we shall see, must have been written in 356; and in it he says that the Meletian schism

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hilary gives the Latin, 'falsa a nobis esse insinuata.' It is curious that Athanasius, in his version, omits this important 'by us.'

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hil. l. c. In Fragm. 8. 2 (letter of Council of Ariminum) they are said to have been absolved in a Council at Milan, in the presence of Roman legates. See Hefele, s. 71.

Hist. Tracts of S. Ath. (Lib. Fath.), p. 122, note.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> As if 'actors in a play, in which the subject was *The Arians' Contest*;' Apol. c. Ari. 17. Comp. c. 65  $(\delta\rho\hat{a}\mu\alpha)$ ; Hist. Ari. 52. Owing to this alliance, the Arians were often called 'Meletians' in Egypt; Soz. ii. 21.

began fifty-five years before 1, i. e. in 301. At the opening of Part II. of the Apology he tells us that it began after Peter bishop of Alexandria had deposed bishop Meletius in an episcopal synod for various crimes, and, among others, for that of sacrificing to idols: for Meletius, instead of appealing to another Council, formed a sect of his own, and began to harass Peter, as he afterwards harassed his successors Achillas and Alexander. with false accusations laid before the Emperor 2. But here we meet with two difficulties as to the date of the schism and as to the character of its author. Putting aside the favourable representation of Meletius which Epiphanius derived from some partisan informants<sup>3</sup>, we find the Athanasian account confronted by some documents published by Maffei in 1738 from the Chapter library at Verona 4, according to which the original offence of Meletius was (not apostasy, but) deliberate disregard for ecclesiastical discipline. While four bishops, one of whom was named Phileas, were imprisoned during a persecution, Meletius, being himself at large, held ordinations in their dioceses without their sanction and without necessity. He ignored their written remonstrance, and after their martyrdom, repairing to Alexandria in Peter's absence, excommunicated the presbyters who were acting as the primate's vicars-general, being supported in this factious conduct by Arius, who wished to be ordained priest, and had a grudge against Peter. Thereupon, we are told, Peter, still in his place of retreat, suspended Meletius from communion. These documents are admitted to be genuine. The date extracted from the 'Letter to Egyptian Bishops' refers to a time when Athanasius was about four years old, so that he may have been inaccurately informed on this point of detail 5. And his mention of the charge of sacrificing shows that the schism began after some abatement of persecution;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. ad Ep. Æg. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apol. c. Ari. 59: cp. c. 11. Socrates, i. 6. copies Athanasius.

Epiphan. Hær. 68. These 'commentitia scripta,' as Le Quien calls them, Or. Christ. ii. 598, describe Meletius as a brave confessor, who became a rigorist on the subject of the lapsed.

<sup>4</sup> See them in Routh, Rell. Sac. iv. 91 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> It is just possible that, as he often revised his works, he altered the original number to 55, about A.D. 361.

therefore, at any rate, not before 3051. In regard to the more serious difference, the Maffeian account is to some extent supported by a letter of the Nicene Council itself2, which imputes to Meletius nothing worse than 'disorderly impetuosity,' and also by a passage in Sozomen<sup>3</sup>. Athanasius, as a young ecclesiastic, must have seen his beloved archbishop Alexander assailed by these factious sectarians, and would be predisposed to listen to uncharitable surmises as to their chief. 'He was no confessor: he went about at will, while his brethren were in bonds for Christ: he must have bartered his faith for liberty 4.' We seem obliged to admit that, in this instance, Athanasius had in youth believed evil too readily, and never afterwards verified his early impressions. A modern reader who would be severe on this mistake must first attempt to realise what would be the effect, even on a lofty and generous spirit, of ceaseless exposure to that

'wild breath
Of calumny, of exile, and of wrong 5,'

which had in the first instance been stirred up by the instrumentality of a faction conspicuous, as he tells us elsewhere, for

<sup>3</sup> So Soz.. i. 24. says that after Peter had fled on account of the persecution, Meletius 'impetuously usurped his right to ordain.'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For the hypothesis of a 'local persecution' in 301 (Neale, Hist. Alex. i. 91) may be set aside, and the year 305 was marked by a lull in the great persecution: and Peter's Penitential Canons are dated by Burton, Eccl. Hist. ii. 438, and Neale, i. 97, before the Easter of 306. Immediately afterwards, Maximin's order rekindled the persecution. (Cp. Euseb. Mart. Pal. 4; Mason, Persec. of Diocletian, p. 248.) Peter went into concealment; and Phileas of Thmuis wrote the letter preserved by Eusebius (viii. 10), and was soon afterwards martyred. Neale thinks that the Phileas who suffered with three other bishops was a different person, and dates their martyrdom 'towards the close of the persecution.' Eusebius appears to have identified this Phileas with the Phileas of Thmuis, viii. 9, 13: and this is the natural view. Peter himself was martyred in November of 311.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Soc. i. 9. See, however, Neale, i. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> See Hefele, Councils, vol. i. s. 40. Burton seems to think that Meletius, after his schismatical proceedings, was imprisoned, until he consented to sacrifice; ii. 444.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Isaac Williams, Cathedral, p. 286, on St. Athanasius.

irreligiousness and worldliness 1, as well as for complicity with heresy of the most destructive kind.

He proceeds to intimate—as he afterwards plainly expresses -his doubt as to the wisdom of that indulgent policy which the Nicene Council had adopted towards the Meletians. They were readmitted into communion on certain terms far from severe 3. 'Five months afterwards Alexander died 4:' and then they 'began again to trouble the churches.' Meletius himself, in the near prospect of death, appointed one John, whose paternal name was Archaph, to head the party and renew the schism: and John proceeded to consecrate new bishops. Instantly Eusebius of Nicomedia saw that Meletianism could be utilised for his plan of indirect attack on the Nicene doctrine. Accordingly, after vainly urging Athanasius, by written requests and threatening messages, to receive the Arians into communion, and stimulating the Emperor to send him an imperious mandate concluding with a threat of expulsion ,-to which Athanasius calmly replied that the 'antichristian heresy could have no fellowship with the Church 7,'—Eusebius set the Meletians to work in their old line of calumniating the primate of Egypt. The first charge they concocted was that Athanasius had exacted money<sup>8</sup> from the Egyptians to provide linen vestments of for his church. He names here as the accusers three of the Meletian prelates who had been, so to speak, absolved by Alexander 10: he tells us that two of his priests, happening to be at the court, proved that the sum in question

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hist. Ari. 78, 79.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apol. c. Ari. 59, 71.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Soc. i. 8. See Newman, Arians, p. 289.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> That is, early in 326: probably Feb. 26, the day of his commemoration.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Soz. ii. 21, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sozomen says he denounced Athanasius to Constantine as an intolerant disturber of peace,—thus taking the emperor on his weak side.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Apol. c. Ari. 60.

<sup>8</sup> Kavóva must here mean a regular exaction: so Suicer.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Στιχαρίων. The earliest mention of church vestments, unless a passage in the Constitutions Liturgy (Hammond, Liturgies East, and West. p. 11)—be older. Tillemont, viii. 18, seems to think that the sticharia resembled 'nos aubes:' Sozomen gives χιτωνίων, tunicles.

Apol. c. Ari. 60, 71. To these he adds, in Fest. Ep. 4. Geloios Hieracammon, who, being ashamed of his name, got himself called Eulogius.

was a free gift: and he had inserted Constantine's subsequent letter to him, desiring his attendance,—but it has dropped out of his text. About the end of 331 he came to Psammathia, a suburb of Nicomedia, where Constantine then resided, and was met by a second charge of having sent a casket or chest full of gold 1 to an insurgent named Philumenus. This being refuted, the famous story of the broken chalice, already several times referred to, was produced for the first time 2. It is briefly explained by Athanasius in a single chapter of the Apology, with the omission of several details. The basis of fact was this: Ischyras, who 'called himself a cleric,' but whose ordination had been disallowed as having been performed by Colluthus, a mere presbyter<sup>3</sup>, was in the habit of holding unlicensed services in a private house, at a hamlet of the Mareotis called 'The Peace of Secontarurum 4,' where no church had ever been built. The archbishop, while on a visitation tour, heard of these proceedings, and sent a priest named Macarius to summon Ischyras before him. Little did Macarius foresee what troubles were to come of this errand. He could not see Ischyras, who was lying sick in his cell; and he therefore admonished him through his father, who, on his son's recovery, refused to countenance his ministrations. Ischyras, in consequence, went over to the Meletians, who had never seen him before 5. The superstructure of fiction thereupon erected (after consultation with Eusebius) was that Macarius had interrupted the priest Ischyras in the very act of consecrating the Eucharist 6, had thrown down the holy table, seized and broken the chalice, and thereby spilt its contents 7,—and, it was sometimes added, had

<sup>1</sup> Sozomen alters Athanasius's γλωσσόκομον into λάρνακα, ii. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apol. c. Ari. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> It was expressly asserted in 335 that he had been 'ordained' by the presbyter Colluthus, and on that ground he was formally pronounced by a council of Alexandria, in presence of Hosius (early in 325), to be a mere layman; Apol. c. Ari. 74, 76. But in 339-340 even this Colluthian ordination was matter of supposition; Apol. c. Ari. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Apol. c. Ari. 76, 85. <sup>5</sup> Apol. c. Ari. 63.

<sup>6 &#</sup>x27;Offering the oblations;' i.e., apparently, in the act of consecration; Apol. c. Ari. 28, 31, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Apol. c. Ari. 31.

thrown the church books into the fire 1. Of course, the agent's sacrilege was held to implicate the principal; and thus the story was sometimes told as if Athanasius had done all this with his own hands 2. The narrative at this point becomes so confused, that it is difficult to arrange the events; but it would seem that after Constantine had examined the statement as against Macarius, rejected it as calumnious<sup>3</sup>, and sent Athanasius home with a letter to the Alexandrians, written in that strain of rhetorical moralising which he affected, and conveying a rebuke to those among them who cherished a jealous dislike of their still youthful bishop 4, the relatives of Ischyras, by severe reproaches 5, drove him to humble himself before Athanasius and crave admission into his communion. Athanasius asked how he had dared to circulate such falsehoods. He answered with tears. 'It was against my will; I was constrained, even with blows, by three Meletian bishops.' He presented to Athanasius, in the presence of six priests and seven deacons, an absolute retractation, written wholly with his own hand, in ill-constructed Greek, and containing this pitiful excuse. It is one of the most important papers in the Apology 6. From other passages we learn that he not only did not write it with a prospect of preferment, but that his request for absolution was refused8; and it was probably this rigour which drove him back for life into the anti-Athanasian party. The story was renewed, and again laid before Constantine<sup>9</sup>, together with a deadlier invention of factious malice. Arsenius, Meletian bishop of Hypsele, had suddenly disappeared 10. It began to be rumoured, even in official society, that he had met with foul play; ere long.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apol. c. Ari. 28, 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apol. c. Ari. 63, 68.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Apol. c. Ari. 65.

Apol. c. Ari. 61. It shows that Meletianism had some strength in Alexandria.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Tillemont, viii. 23, places this retractation after Constantine's rejection of the charge. So Neale, Patr. Alex. i. 160.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Apol. c. Ari. 64: cp. c. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Apol. c. Ari. 16.

<sup>8</sup> Apol. c. Ari. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Apol. c. Ari. 65.

<sup>10</sup> At first, it would seem from Apol. c. Ari. 8, he was conveyed by his friends beyond sea. Sozomen's account somewhat differs, ii. 23.

a wooden box 1 was exhibited, which was found to contain a right hand severed from a corpse. 'This is all that is left us of our brother 2! As for the rest—Athanasius knows. It is he who caused Arsenius to be murdered, and cut in pieces for purposes of divination;'-for the practice of that dark craft was assumed by the more ignorant of his enemies to be the secret of his dexterity and success3. And here, in spite of the involved way in which Athanasius tells the tale with which he was himself so familiar, the interest becomes dramatic. We see the Emperor flash out in wrath at the story of the mysterious murder 4: he writes to his half-brother 5 the Censor Dalmatius, at Antioch, to order an instant trial. Athanasius receives a notice from Dalmatius, does not at first treat it seriously, then thinks it well to set on foot a search for his alleged victim. Accordingly, we follow a trusty deacon into the Thebaid, and see him extort from four Meletians an admission that Arsenius is in hiding among the monks of Ptemencyrcis. The scene changes to that monastery<sup>6</sup>, on the eastern bank of the Nile. Word comes thither of the luckless encounter with the dreaded 'pope's' agent: we see Pinnes, the superior, hurrying Arsenius on board a boat, in charge of a monk named Helias. The vessel speeds down the river to Lower Egypt: Helias lands Arsenius, and swiftly returns home. Then arrives the deacon, and in default of Arsenius carries off Pinnes and Helias to Alexandria. There, in the formidable presence of a 'duke' or general in command, the abbot and monk confess what they can no longer deny; and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apol. c. Ari. 63; Theod. i. 30: cp. Soz. ii. 25. Socrates dates this slander before the story of the chalice; i. 27: but cp. Apol. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apol. c. Ari. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Soc. i. 27. See Ammianus, xv. 7. 7, that he was supposed to practise augury. Compare Soc. iii. 2, on victims of Pagan divination at Alexandria.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Apol. c. Ari. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Not the younger Dalmatius, his nephew, then a mere lad: see Valesius on Soc. i. 27, and Neale, Patr. Alex. i. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Moν $\hat{\eta}s$ ,—elsewhere in Athan. used for station, or halting-place on a road, e.g. Apol. c. Ari. 29: and so Valesius takes it here. But Sozomen understood it as = μοναστηρίου (as if from μόνοs), and so the Benedictines (referring to the context, μοναχὸs τ $\hat{\eta}s$  αὐτ $\hat{\eta}s$  μον $\hat{\eta}s$ ), Tillemont, Neale. Suicer gives monasterium as the ecclesiastical sense of μον $\hat{\eta}$ .

the former, in one of the most curious of all intercepted letters'. informs John Archaph that further concealment is impracticable, and that he had better drop this charge against Athanasius. But Arsenius, though proved not to have been butchered, was not actually discovered until he had fled to Tyre, where. having been found secreted in a house 2, he was brought up before the bishop, and admitted his own identity. This apparently took place in the autumn of 332. Athanasius sent information to Constantine, who wrote to him a letter denouncing the Meletians<sup>3</sup>, and forbade the Eusebian accusers to appear at Antioch. The good bishop Alexander of Thessalonica, on hearing of the disgrace of Archaph from one of Athanasius's deacons, wrote a letter of congratulation which the Apology preserves 4: and this episode of 'the Dead-alive' was for the present concluded by John Archaph's return to Catholic unity, and by another act of submission which later events proved to be more sincere. Arsenius himself, with his priests and deacons, wrote to Athanasius, solemnly promising to renounce all schism<sup>6</sup>. He kept his word, long after Archaph's professions, though welcomed by Constantine, had been proved to be a mere expedient for his own safety.

We now come to the last set of documents in the Apology. Athanasius has proved the falsity of the charges urged by

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apol. c. Ari. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> It is from Socrates that we get the scene in the tavern and its result, although he dates it too late; i. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Apol. c. Ari. 68. Athanasius was to read it often in public. Sozomen summarises it, ii. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Apol. c. Ari. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A quiet interval ensued, during which, says Sozomen, the Egyptian Church gained many converts from Paganism and the sects; ii. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Apol. c. Ari. 68. He promises to follow the example of certain bishops, who. probably, had been ordained by Archaph, and had conformed. He was still only a petitioner for absolution in 339; Apol. c. Ari. 8. He seems not to have been actually established as a Catholic bishop until 346; see Fest. Ep. 19; although Pope Julius in 341 speaks of him as on friendly terms with Athanasius, Apol. c. Ari. 27. Socrates must be wrong in saying that he signed the condemnation of Athanasius at Tyre; i. 32. Cp. Tillemont, viii. 663.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Apol. c. Ari. 70. Constantine afterwards sent John into exile as a promoter of dissension; see p. xii.

the Eusebians in 332; he proceeds to show how they made their own case worse by a cynical contempt of justice in 335. Passing over the Council which met at Cæsarea in 334, and which he had avoided from a natural mistrust of the Arianising bias of Eusebius the historian, bishop of the Palestinian metropolis<sup>1</sup>, he comes to the memorable Council of Tyre, to which under special and menacing orders from Constantine, who was angered by his previous non-attendance<sup>2</sup>, he repaired on the 11th of July, 335. Some forty-eight of his suffragans accompanied him; and Macarius was brought to Tyre as a prisoner<sup>3</sup> to answer for himself in the case of the broken chalice. How Constantine was brought to sanction the revival of a fully exposed slander, it is not easy to understand; but in the hands of Eusebius of Nicomedia he was like one swayed by an irrational fascination. He sent one of his counts, named Dionysius, to enforce attendance on the part of all the prelates summoned, and to preserve due order in the assembly: and, to do him justice, he expressly exhorted the Council to act impartially, and in accordance with ecclesiastical rules. Athanasius found that his first business was to 'take exceptions in due legal form 4,' on behalf of himself and his attendant bishops, to several of the prelates present, as disqualified by personal animosity for the office of judging. This protest was overruled. Stress was laid on a letter from some Alexandrians, professing to be 'unable on his account to join in the services 5.' Several charges were urged which Athanasius does not mention, but which were probably founded on the intervention of the civil power against contumacious Meletians 6; and the Egyptian

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Theod. i. 28: cf. Apol. c. Ari. 77; Fest. Index, 334; Tillemont, viii. 33. Sozomen tells us that 'for some 30 months' he 'put off' attending the Council; i.e. from the beginning of 333, when the Council of Cæsarea was first announced, till the summer of 335, when he went to Tyre; ii. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See an allusion in Constantine's letter, Theod. i. 29.

<sup>3</sup> Apol. c. Ari. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> So Socrates words it, i. 31: cf. Apol. c. Ari. 72, 77. See Hooker, v. 42. 2. It was then that Potammon taunted Eusebius of Cæsarea in the words recorded by Epiphanius, Hær. 68. 7, and alluded to in Apol. c. Ari. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Soz. ii. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> See Hefele, s. 49. Sozomen had read the 'acts' of this Council.

bishops were browbeaten when they offered to prove that the Meletians were habitual calumniators of the Church 1. Then, as Theodoret expresses it, 'the accusers even produced the famous box, and uncovered the embalmed hand 2,' contending, it seems, that the person discovered in that very city three years earlier was not in fact Arsenius of Hypsele. What followed is well known: the most graphic description of the scene will be found in Socrates 3. We hear Athanasius asking whether those present know the real Arsenius: when they answer, 'Yes!' he introduces a man wrapt from head to foot in a cloak, whose face is undoubtedly that of the Meletian bishop. Athanasius lifts up the cloak on one side, shows one hand, and then, 'after keeping them in suspense for a moment' (for a sense of humour was one of his characteristics 1), he deliberately uncovers the other hand: 'Here, you see, is Arsenius with his two hands: point out the place where a third has been cut off!' Although his enemies raised a cry of 'Sorcerer!' he had at last crushed this particular libel: the Eusebians began to explain how they had made the mistake of supposing that Arsenius was dead, but, having done this, they returned with fresh eagerness to the question of the broken chalice. Athanasius, never at a loss. handed in a list of Meletian bishops in Egypt, and of Meletian priests and deacons in or near Alexandria, which the arch-schismatic had been required by Alexander to draw up, when he and his adherents were received into communion. In this list, the oldest document contained in the Apology 6, the name of Ischyras does not occur: and, as Athanasius tells us, there had never been any Meletian congregation in the Marcotis 7. Perhaps the accusers replied that Ischyras had been ordained since the reunion; but on being confronted with Macarius, the self-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apol. c. Ari. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Theod. i. 30. He mentions another slander, triumphantly confuted.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Soc. i. 29.

<sup>4</sup> E.g. see Epiph. Har. 72. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Soz. ii. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Apol. c. Ari. 71. Here the title 'archbishop' is found for the first time: some interpret it as referring to Meletius, but in a list handed in under pressure by a professedly repentant schismatic it must surely refer to Alexander.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Apol. c. Ari. 63; cf. 46. Parembole was an exception; c. 71.

styled priest could prove nothing 1, and was even compelled to own that he had but seven persons in his 'congregation'.' It then occurred to the baffled Eusebians that better evidence might be procured in Egypt; and they proposed that a commission of inquiry should be appointed to visit the Mareotis. Athanasius objected that it would be a waste of time,—that all the necessary evidence was before the Council<sup>3</sup>. The objection was useless. He next urged that at any rate the task should not be confided to persons known to be hostile to himself. Count Dionysius admitted that this was but fair, and told the Council that the selection must be so made as not to provoke suspicion. The exhortation was practically defied by the Eusebians; they had made up their plan, and had even sent off, one night, two of their own friends 5 to Egypt to collect Meletians, together with 'Colluthians' and Arians, into the Mareotis. Four days after this, they held a private meeting, chose as commissioners six of their number, Theognis, Maris, Macedonius, Theodore, Ursacius, and Valens, the very persons most open to objection, and afterwards urged the other bishops to give written consent to their nomination. Against this, Athanasius protested in an interview with the Count, and the Egyptian prelates in a letter to the Council, and also in a shorter letter to Dionysius himself, in which they formally requested him to reserve the case for the Emperor's own judgment. They visited the aged Alexander of Thessalonica, and told him vehemently that 'the wild beasts were about to spring.' He was moved, and urged the Count to interpose for justice 6: and Dionysius, who had already intimated his anxieties to Flacillus of Antioch, warned the Eusebians to consider the Council's honour. 'But they had gone too far to retreat 7: and the Egyptians could but draw up a formal act of appeal to the Emperor, embodied in a letter to Dionysius<sup>8</sup>, and in another (not preserved) to the Council.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apol. c. Ari. 72, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apol. c. Ari. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Apol. c. Ari. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Apol. c. Ari. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Apol. c. Ari. 77, 78. John Archaph had managed this; ib. 80. These men were sent off as couriers (veredarios).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> See his letter, ib. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Tillemont, viii. 51.

<sup>8</sup> Apol. c. Ari. 79.

Meantime, the Commissioners, attended by Ischyras as 'their companion in board and lodging 1,' were carrying on their inquiry in the absence of the two persons accused, and with Philagrius the prefect of Egypt to intimidate the witnesses 2. The elementary notions of fairness must have been extinct in the minds of men who could take part in such a proceeding, and of men who could gravely accept its results. The question touched upon the most sacred rites of Christianity; but the Commissioners not only admitted Heathen soldiers into their court<sup>3</sup>, while they excluded the Catholic clergy of Alexandria and the Mareotis, but 'examined Jews, Heathens, and catechumens 4.' The result was highly damaging: for whereas such persons could not have been present at the Eucharistic oblation, they proved that Ischyras was at the time physically disabled from celebrating, even if he had been ecclesiastically competent to do so, or if Macarius's visit had taken place on a Sunday<sup>5</sup>. Again, whereas Athanasius had been accused of keeping certain witnesses in concealment, these very persons came forward, and in spite of threats from Philagrius, and more than threats from his armed guard, 'proved the Eusebians to be slanderers ".' Only the kinsmen of Ischyras, under temporary fear of the prefect, and some Arians, gave evidence in favour of the accusation7. Sixteen priests and five deacons of Alexandria, and fifteen priests and fifteen deacons of the Mareotis, offered testimony against it, which was refused: and they thereupon drew up protests addressed to the Commissioners, to the Council, and to the prefect and two other high officials, the last being signed on the 10th of Thoth, i. e. Sept. 7 8. It was quite in keeping with this visitation of justice that the Pagan mob and petty traders of Alexandria should be permitted to insult and maltreat the Church virgins on a fast-day 9.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apol. c. Ari. 14.
<sup>2</sup> Apol. c. Ari. 74, 83.
<sup>3</sup> Apol. c. Ari. 83, 31, 37.
<sup>4</sup> Apol. c. Ari. 83, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Apol. c. Ari. 83, 28, 46. It was not the custom of the Alexandrian Church to celebrate the Eucharist on an ordinary week-day. Timotheus, archbishop of Alexandria in 380-385, says that the spiritual sacrifice was offered' on Sundays and Saturdays; Mansi, iii. 1251. Cp. Soz. iv. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Apol. c. Ari. 81, 14. Apol. c. Ari. 74. Apol. c. Ari. 73-76.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Apol. c. Ari. 15.

The formal record of the inquiry was carefully kept for publication 1: we have already seen how, in 339, it came into the hands of Athanasius, and thus supplied him with so much matter for the Apology. The Commissioners returned to Tyre, and announced that Athanasius had been found guilty of sacrilege. He had already quitted Tyre, in utter despair of a fair trial: the Council deposed him in his absence, and then proceeded to celebrate at Jerusalem the dedication of the new 'Resurrection Church.' He gives us a portion of the synodal letter of the 'Council of Jerusalem,' informing the Egyptians and others that Arius and his friends, having been misrepresented by jealousy, had vindicated their orthodoxy and had been received into the Church 2. But a summons from Constantine interrupted their complacency. Athanasius, accompanied by four of his suffragans, had suddenly appeared in the Emperor's presence, had persistently demanded a hearing, and had claimed leave to confront his enemies before the Emperor<sup>3</sup>. Six Eusebians thereupon went up to the court, and, judiciously dropping all mention of Ischyras or Arsenius<sup>4</sup>, affirmed that Athanasius had threatened to stop the sailing of the Egyptian corn-ships to Constantinople. Athanasius asked whether it was credible that he, a man without property and holding no civil office 5, could have said anything of the kind. Eusebius of Nicomedia at once replied, 'You are rich, and you are allpowerful in Alexandria:' and although the charge was absurd, and unsupported by evidence, it appealed to the sensitiveness c of the Emperor with regard to his new capital. He dealt with it by banishing Athanasius into Gaul: the Egyptians gladly believed that he showed some kindly feeling by inflicting exile rather than death 7; and in the postscript to the Apology 8, and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apol. c. Ari. 8<sub>2</sub>. <sup>2</sup> Apol. c. Ari. 8<sub>4</sub>.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Apol. c. Ari. 86. The question was not spiritual, but civil: Athanasius, having been accused of crimes, had a right to appeal to the emperor's 'high justice' for a fair hearing. Compare the Egyptian protest, c. 79.

Apol. c. Ari. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> This must be the sense of ἰδιώτης in Apol. c. Ari. 9.

<sup>6 &#</sup>x27;Si délicat;' see De Broglie, L'Eglise et l'Empire, ii. 351; Tillemont, viii. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Apol. c. Ari. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Apol. c. Ari. 88.

the History of the Arians <sup>1</sup>, Athanasius himself takes literally the assertion of Constantine II to that effect in a letter <sup>2</sup> written on June 17, 338 <sup>3</sup>, after the exiled bishop had stayed for some two years and a half <sup>4</sup> under his protection at Treves, the capital of the Gallic prefecture, and was about to be restored under the joint authority of himself and his brothers Constantius and Constans <sup>5</sup>. With this letter ends the second part of the Apology, in other words, the array of proofs in support of the Sardican judgment and of the recantation of two of the Mareotic Commissioners.

The postscript to the Apology is subsequent to the adoption of a really Arian creed<sup>6</sup>, under the cruellest pressure, by Hosius in 357, and of the subsequent abandonment of Athanasius's own cause, and acceptance of a document of Semi-Arian character <sup>7</sup>, by Liberius, in the spring of 358, that is, two years after Athanasius had retreated into 'the desert,' and about seven years after Ursacius and Valens had fallen back upon the Arian position <sup>8</sup>. Athanasius wrote these two concluding chapters when all around seemed very dark. Yet with his usual argumentative dexterity, he employs the second Arian persecution

3 Little more than a year after his father's death.

<sup>5</sup> See above, p. xii.

6 The so-called 'second Sirmian,' commonly called the 'blasphemia: 'see

it in De Syn. 28.

8 Hist. Ari. 29. It is rather inconsistent in Athanasius, after insisting so

much on their recantation, to ignore it utterly in De Syn. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hist. Ari. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apol. c. Ari. 87.

<sup>4</sup> Athanasius set forth on his journey to Treves on November 6, 336; for the day, see Festal Index. To him, the great Roman city on the Moselle seemed like 'the ends of the earth;' yet he found there a 'holy church' under the good bishop Maximin; see Fest. Ep. 10.

The Soz. iv. 15: cp. Newman, Arians, p. 331. It was a digest or compilation from several formularies. If Sozomen is right, the letter 'Prodeifico,' ascribed to Liberius in Hilary's Fragm. 6. 5, must be rejected: it is also questionable on other grounds. Another letter, 'Studens paci,' ascribed to him in Fragm. 4. 1, appears incompatible with Athanasius's own language about Liberius, here and in Hist. Ari. 36, and with Liberius's in Fragm. 5. Both are probably forgeries. But that Liberius did disown Athanasius, and did give up the Nicene Creed, is too certain. The 'signing' in Hist. Ari. 41 refers, not to any doctrinal formula, but to a document condemning or renouncing Athanasius: cp. c. 31, 35. Hosius did not renounce Athanasius; c. 45.

under Constantius as an evidence in his own favour. 'My innocence,' he seems to say, 'is yet further illustrated by the long endurance of those two eminent prelates before their stedfastness broke down: and what did not others endure who have continued stedfast?'

## III.

The Epistle called an 'Encyclical,' or Circular, 'to the Bishops of Egypt and Libya against the Arians' must have been written in the March of 356, after that night attack on the church of St. Theonas in Alexandria which caused the 'flight' or retreat of Athanasius, and indeed between the subsequent transfer of the Alexandrian churches to the Arians and the arrival of the intrusive bishop, George of Cappadocia, towards the close of Lent 1. Athanasius wrote from one of the many places of concealment which were open to him during the six years of what is called his third exile 2. The special purpose of the Circular is to warn his faithful suffragans against a new Arian device which, in that trying crisis, might impose on the unwary by a show of simplicity and of reverence—the circulation, for their acceptance, of a new formulary 3, evidently of a type brought forward by Acacius of Cæsarea 'about 3504,' and characterised by its adhesion to 'purely Scriptural terms 5,' as in the use of the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Compare Epist. ad Ep. Æg. 7, 19 with Apol. de Fuga, 6.

<sup>2</sup> See below, on the 'Ad Monachos.'

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ep. Æg. 5. Tillemont, vi. 521, reckons this lost creed as the 12th Arian confession.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Newman, Arians, pp. 314, 346. For Acacius's varied abilities, see Soz. iv. 23; Philostorg. iv. 12. Cp. Tillemont, vi. 305.

On this prohibition of all non-biblical terms see Newman, Arians, p. 312, and Athan. Treatises, i. 1. Theodoret says that the idea was suggested to Constantius by an Arian priest, ii. 3: but Arius had acted on it in 330, Soz. ii. 27, and 336, Ath. Ep. de morte Arii, 2: and Eusebius of Cæsarea had more than hinted it in his not very ingenuous letter to his flock after the Nicene Council, Theod. i. 12. Jeremy Taylor's assumption in the Liberty of Prophesying (Works, v. 402) that when Eusebius referred to it as the warrant for the Nicene anathema he was speaking the sense of the Church, is quite groundless. It was expressed in the 'second Sirmian' Creed (the 'blasphemia' or 'perfidia'), the Dated Creed, the Acacian

phrase Homoion 1, 'like to the Father' (or, at most, 'in all things like to the Father'), which in the existing state of the controversy might suggest to some minds the Nicene conception of the Sonship, and to others the notion of a moral harmony between the holiest of creatures and the will of the Creator. The party that held with Acacius stood between the large and respectable body of Semi-Arians 3 who substituted their own Homoiousion for the Homoousion of Nicæa, and the hard logician Actius 4, who was reproducing the original Arianism with increased offensiveness, because with a bolder consistency, under the symbol of the Anomoion. Some who confined themselves to Biblical expressions were at heart not averse to this ultra-Arian standpoint; and minds which took 'likeness' in a merely ethical sense might be led on to assert 'unlikeness' in regard to nature 5. Now the friends of Athanasius must often have heard him insist on the doctrinal 'sufficiency' of Scripture 6, in terms which might encourage some of them to think that he would not greatly blame them for accepting a creed made up of 'Scriptural' matter, when refusal might mean

Creed presented at Seleucia, and the too famous creed of Nice and Ariminum—see below on the 'De Synodis,' and cp. Hil. ad Const. ii. 6, 'sub Scripturarum vocabulo non scripta mentimur,' and c. Const. 16, that when Constantius said, 'Nolo verba quæ non scripta sunt dici,' he was forbidding new antidotes to be used for new poisons.

<sup>1</sup> The Homoion was obsolete among the Arians of the fifth century;

Theod. ii. 21.

<sup>2</sup> That this vague language, which obscured the full force of the Scriptural Christology, might be taken in an ultra-Arian sense, see Hil. c. Const. 14. He asked an Acacian in 359 why his party condemned the Anomoion (cp. Ath. de Syn. 29), and received for answer that Christ was like, not to 'God,' but to 'the Father,' being 'voluntatis potius Filius quam divinitatis.' (Cp. Soc. ii. 40.) The gloss is worth remembering as a specimen of Arian trickery: and a few Acacians did actually profess Anomeanism in 361; Soc. ii. 49. Cp. Greg. Naz. Orat. 21, 22.

See Newman, Arians, p. 304 ff. Correct Soc. ii. 45 by Soz. iii. 18.
For him see Soc. ii. 35; Soz. iii. 15, iv. 12; Theod. ii. 24; Philostorg. iii. 15. Cp. Ath. de Syn. 6. 38. See Newman, Arians, p. 347; Tillemont.

vi. 403; Gibbon, iii. 59.

6 See his earliest book, c. Gentes 1: also the present letter, Ep. Fg. 5: also, later, de Syn. 6; ad Serap. i. 17; Vit. Anton. 16; Fest. Ep. 39. The margins of these pages will show how habitually he thought in Scripture, although he often quotes Scripture 'laxly.'

severance from their flocks <sup>1</sup>. But although abstractedly a test so worded would have seemed to Athanasius the most desirable,—as we gather from his two accounts of the honest attempt made at first by the Nicene fathers to find 'Scriptural' terms with which the Eusebians could not palter in a double sense <sup>2</sup>, it was mere trifling to represent such a test as adequate when 'the words of Scripture were the very subject in controversy <sup>3</sup>.' Under such circumstances, to describe Christ as the 'Son of God,' or even to call Him 'God,' without explaining the sense in which those Scriptural titles were ascribed to Him, was to settle nothing, to prolong confusion, and in effect to gain time <sup>4</sup> for that more 'extreme left' of the anti-Catholic party, which knew what it meant, and did not shrink from the most outspoken negations.

Accordingly, Athanasius puts his brethren on their guard. 'Stand by the Nicene Creed,' is his clear-voiced exhortation. 'Once lose hold of that rock, and you plunge into a sea of uncertainties <sup>5</sup>. Remember that you have been warned against false prophets <sup>6</sup>; that error is often dressed up like truth; that discrimination is a part of Christian duty <sup>7</sup>; that it is weak to catch at words without ascertaining the sense in which they are uttered <sup>8</sup>, or to be imposed upon by an irrelevant diffuseness as

<sup>2</sup> De Decr. Nic. 20; ad Afros, 5. Dishonest use of terms was characteristic of many Arians; cp. Hilary c. Auxent. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jerome calls the objection to 'non-scriptural terms' verisimilis; ad Lucif. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Newman, Arians, p. 147: see the whole section. Cp. Ath. de Decr. Nic. 32 in reply to the argument that it was right to avoid non-scriptural language: 'Yes, so would I say too:' but he adds that the Eusebian readiness to explain away Scriptural terms made it necessary to guard their true sense by terms not in Scripture. Cp. Bright, Hist. Ch. p. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Although the Acacians were ready enough (e. g. after their victory at Ariminum) to make Actius a scapegoat. Cp. Philost, iv. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ep. Æg. 6: cp. de Syn. 21.

<sup>6</sup> Ep. Æg. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ep. Æg. 4. Observe his fertility of illustration (so remarkable in his two earliest books), as Ep. Æg. 1, 8: cp. Orat. c. Ari. iii. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ep. Æg. 4. See note in Ath. Treat. i. 17, Newman's Arians, p. 226, and Stanley's Eastern Church, p. 300, on his habit of insisting on ideas rather than on words. Cp. de Syn. 41, 45.

to points not actually at issue 1. Remember that nothing is to the purpose but an unequivocal repudiation of Arianism as in fact it exists.' And this leads naturally to the most valuable portion of the Circular,—an exposition of the Arian theory? He takes it to pieces in his hands: he shows what it is made of, how its parts fit together. There are, we see, three main Arian propositions: that the Son is not eternal, and that therefore He is not uncreate, from which it follows that He is regarded as exterior to the Divine Being<sup>3</sup>, and thus is not what the Nicene Council, under the strong necessity of the case, had proclaimed Him to be, of one essence with the Father. The passage should be read in connection with others in the writings of Athanasius 4, with that Encyclical of Alexander which Athanasius as his deacon and secretary had doubtless drafted 5, with Alexander's own letter to his Byzantine namesake 6, with the letter of the Nicene Council to the church of Egypt 7, and with the succinct account of the heresy as first formulated which Socrates prefixes to the Encyclical 8. These accounts combine to strip away the disguises (invented by Arianising craft) which have hidden from many minds the vast proportions of the question at stake, and to show that it was in the truest sense vital 9.

Several points of interest, relating to the controversy, emerge in this part of the Circular. For instance, we see Athanasius taking advantage, here as elsewhere, of the position in which Arianism placed itself by verbally recognising the Son as 'Divine,' while it denied Him to be uncreate. 'If these men

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. Æg. 10. Compare Augustine, de Grat. Chr. s. 35, on this feature in Pelagius's confession of faith.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ep. Æg. 12 ff.

<sup>3</sup> Newman, Arians, p. 260; Liddon, Bamp. Lect. p. 310.

De Syn. 15; de Decr. Nic. 6; Orat. c. Ari. i. 5, 6; ad Afros, 5; Vit. Anton. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Soc. i. 6. See Card. Newman's Tracts Theol. and Eccles. p. 296.
<sup>6</sup> Theod. i. 4.

<sup>7</sup> Soc. i. 9.

Soc. i. 5. For modern accounts of Arianism, see Waterland, i. 402: Newman, Arians, p. 211 ff.; Bp. Kaye on Council of Niewa, p. 24; Robertson, Hist. Ch. i. 286; Liddon, Bamp. Lect. pp. 16, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Liddon, Bamp. Lect. p. 434 ff.; Bright, Hist. Ch. p. 149.

say that our Lord is a creature, and worship Him as a creature, wherein do they differ from the Heathen<sup>1</sup>?' We find him also dwelling, here as elsewhere, on the Judaical character of the heresy, doubtless in allusion to the Jews' disbelief in the Divinity of the Messiah 2. We note a difference between the original Arians and the later Anomoeans, in that the former considered the Son to be incapable of a perfect knowledge of the Father, while the latter, under the influence of a more thorough-going rationalism, declared such knowledge to be possible for all mankind3. We observe that, to the Arians, the Son was not only not essentially God, but was not even really the Logos, being only called after the Divine Reason by way of condescension to human ideas 4. And we may perhaps wonder that Athanasius, when pressed by Arians 5 with the Septuagint version of Proverbs viii. 22, 'The Lord created me,' did not fall back on the rendering 'possessed 6,' but forced the passage into a reference to the Incarnation 7.

But the Circular has much to say on the personal side of the

<sup>2</sup> Ep. Æg. 8, 13; Hist. Ari. 19, 61; Orat. c. Ari. iii. 27; In illud, Omnia, 15. For another suggestion as to the connection of Arianism with Judaism.

see Newman, Arians, p. 18.

<sup>3</sup> Compare Ep. Æg. 12, de Syn. 15, Soc. i. 6, with Eunomius in Soc. iv. 7. <sup>4</sup> Κατ' ἐπίνοιαν, Ep. Æg. 14: cp. Orat. c. Ari. ii. 37, with note in Athan. Treat. ii. 333.

<sup>5</sup> He says they carried it, as it were, in procession; Orat. c. Ari. ii. 82.

<sup>6</sup> It would not commend itself to him, as having been used by the Arianising Eusebius of Cæsarea, Eccl. Theol. iii. 2: yet he might have been expected to follow Dionysius of Rome, whom he cites as rendering 'appointed,' de Decr. Nic. 26.

<sup>7</sup> Ep. Æg. 17. So de Decr. Nic. 14; Orat. c. Ari. ii. 44 ff.; Expos. Fidei, 1. Cp. Greg. Nyss. c. Eunom. Orat. ii. p. 462. The Semi-Arians at Ancyra took ἔκτισε as guarded by γεννα in ver. 25: so Meletius of Antioch: Epiph. Hær. 73. 11, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. Æg. 13; and so 4. Compare Ath. Hist. Ari. 80; de Syn. 50; Orat. c. Ari. i. 8, iii. 15, 16; ad Serap. i. 29; Ep. Adelph. 3. Arian worship of Christ was *formally* idolatrous, because it supposed Him to be a creature; Mozley on Theory of Development, p. 74 ff.; Liddon, Bamp. Lect. p. 403. The 'Divinity' attributed to the Arian 'Son' was indeed only titular and unreal;—it belonged to the outside, rather than the core of Arian doctrine (Newman, Arians, p. 236); but it illustrated the affinity of Arianism to Paganism,—its want of appreciation of the pure and high idea of God, as presented by Scripture. See above, p. xv.

question. The Eusebians, it is urged, do not like to be called Arians, but are Arians to all intents and purposes 1. The men whom they support are men committed to the heresy: and to prove this point, nineteen such persons are passed in review (the expected usurper of the throne of St. Mark faring not unnaturally the worst<sup>2</sup>), and are contrasted with twenty-seven representatives of orthodoxy3. The party is taxed with an unscrupulous disingenuousness, such as marked the last acts of Arius himself, whose sudden and appalling death is briefly described 4. The date of the rise of Meletianism, already mentioned as probably inaccurate, is given in connection with the alliance between Arian impiety and Meletian secularity 5. The same passage has seemed to date the Nicene Council thirty-six years before the writing of the Circular, i.e. in 320: but we must read the sentence so as to separate its mention of the Council from its note of time as to the first condemnation of Arianism, and refer the latter to the excommunication of Arius and his companions by Alexander and his suffragans in provincial synod. It appears that some Egyptian bishops had already made a brave stand against the Arianising tyranny7, and the whole body are reminded that apostasy might be committed without sacrificing to idols, and a martyr's honour won by playing the man for the true faith 8.

The tone of respect and hope in which the Circular alludes to the Emperor Constantius 9 will be best considered under the head of the next Apology. It may be added that the Circular, like the 'Apologia de Fuga,' concludes with a doxology to the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. Æg. 5, 7. He speaks with rhetorical laxity of their having composed a 'Thalia.'

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> He goes so far as to give currency to a report that this George was actually a Pagan. For him see also Apol. de Fuga, 6; Hist. Ari. 51, 75; de Syn. 12, 37.

Ep. Æg. 18: cp. the Ep. de Morte Arii, below.
 On simoniacal promotions, compare Ep. Æg. 9 with Apol. ad Const. 28,

Hist. Ari. 73.

<sup>6</sup> Ep. Æg. 22. A comma must then follow αἰρετικοί, and ἀπεδείχθησαν be understood of the Alexandrian synod of 320-1. Cp. Ep. Æg. 12: so Apol. c. Ari. 23.

<sup>8</sup> Ep. Æg. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Compare Ep. Æg. 5, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ep. Æg. 5, 23.

Father through the Son in the Holy Spirit 1: whereas in other places this form is either enlarged by an addition of 'with the Word 2,' or 'with whom 3,' or exchanged for that which simply associates the Son and the Spirit with the Father 4. Athanasius felt himself free to use both forms, although at Antioch they became symbols respectively of the Arianisers and the orthodox 5.

## IV.

The 'Apologia ad Constantium' was composed in the same year 356, partly before and partly after Easter <sup>6</sup>. It was written on a supposition, and must be read in that light. There was a bare chance that Constantius, who had again become an instrument of Arian hostility, might yet again relent, and admit him into his presence, to plead his own cause in person. Athanasius accordingly drew up what in that case he might deliver <sup>7</sup>; and the 'Defence' prepared for that contingency is remarkable for its oratorical elaboration <sup>8</sup>. It begins with a reply to four comparatively recent charges <sup>9</sup>, which he had ascertained to have been brought against him before the Emperor.

r. The first was that he had 'prejudiced Constans against Constantius 10.' Constans had indeed been ever friendly to Athanasius, and the latter might well have acquired an influence over him. But as to the fact, he replies, 'I never once spoke to him in private, but always in company with the bishop of the city,' Milan, Aquileia, or Treves. The reply to this charge gives us some interesting details as to his movements after his first exile to Treves, and after his sojourn at Rome.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hist. Ari. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So 'through the Son' simply, De Syn. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> De Incarn. Verb. 57.
<sup>4</sup> De Decr. Nic. 32.
<sup>5</sup> Theod. ii. 24. Cp. Basil, de Spir. S. s. 3.
<sup>6</sup> Cp. Apol. ad Const. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> For this supposition see c. 1, 2, 6, 19, 29, 34, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> E. g. c. 3, 16, 27, 35, where he refers to the impression made on the auditor or auditors. Twice he turns from the earthly monarch to appeal to Heaven in terms which, it must be confessed, would have given no offence to Arianisers; c. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> The charge of ordaining outside his own diocese (Soc. ii. 24) is not mentioned here.

<sup>10</sup> Apol. ad Const. 2; Soz. iv. 11.

- 2. The second charge was somewhat inconsistent with the preceding. 'Athanasius corresponded with the Western "tyrant" Magnentius.' The reply is easy and triumphant: 'What motive could I have for writing to the very man who had caused the death of Constans, and who slaughtered his aunt and cousin and other excellent persons who had been kind to me in Italy 1?' He asks Constantius to inquire of two Gallic bishops and of others who had come with them as envoys from Magnentius (in 350), and had halted on their way at Alexandria<sup>2</sup>, whether he then expressed any friendliness towards the usurper; or to ascertain from the high state officials who were at Alexandria when the news of Constans's death arrived, whether he had not forthwith called on his people in church to pray for Constantius as sole Emperor<sup>3</sup>? If a letter purporting to be from him to Magnentius was extant, let the accuser prove it to be genuine4: let his secretaries and the servants of Magnentius be confronted with each other: let the Emperor, in this instance, discountenance that rage for libelling which has wrought such wide-spread mischief,-a dexterous side-stroke at the Eusebians.
- 3. The next charge affected the last Easter service which he had been able to celebrate among his people <sup>5</sup>. 'Athanasius presumed to use the "imperial church," then in course of building at Alexandria, before it was finished, and without waiting for the imperial commands.' This famous church was being

Magnentius took advantage of the vices and weaknesses of Constans by assuming the purple in January of 350, at Autun, the seat of the Western court. Constans fled, but was pursued, and slain. Nepotian, his nephew, set himself up at Rome, but was put to death with his mother Eutropia. Magnentius's overtures to Constantius were spurned, war followed, and Magnentius was defeated at Mursa on Sept. 28, 351, a victory which is an epoch in Church history, for it established the ascendancy of Valens, by a successful artifice, over the mind of Constantius. (Sulpic. Sev. ii. 38; Gibbon, ii. 66.) Magnentius, after a final defeat, slew himself in August of 353.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tillemont, viii. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See his 'bidding prayer' and the responsive prayer to Christ, in Apol. ad Const. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Apol. ad Const. 11. On forging of letters see also Apol. c. Ari. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> So Tillemont, viii. 148.

erected on the Emperor's own ground, and at his own cost 1; and was on a larger scale than any of the older Alexandrian churches. Athanasius's answer to this charge of disrespect to Constantius illustrates the religious state of Alexandria at the time, It is, in substance, 'I grant that to dedicate the church without your orders would have been unlawful. But I did not dedicate it. The fact was that the churches had become too small for our Lenten congregations, and the people had set their hearts on meeting in one place, as one united body, for the Easter festival<sup>2</sup>. They urged that the new church, though still incomplete, was the only building available for that purpose 3: and in order to keep them from going out to keep Easter in the open country, I did what I had seen done before, especially on one occasion when Constans was present,—I celebrated that Easter in the yet undedicated church, without waiting for a license to do so.' On this showing, the people had put pressure on their archbishop 4: but he was doubtless nothing loth to hear the Paschal Alleluias resounding through a majestic edifice which was called 'the Emperor's own.'

4. Lastly, he was charged with more than constructive disrespect, as that he had 'disobeyed the Emperor's summons to come to Italy.' He answered in effect 5, 'I received no such mandate. I did receive from a Palace-officer (nearly three years before the composition of this Apology) an imperial letter purporting to grant a request of mine for leave to visit Italy in order to gather funds for our Church. But I had made no such request: any letter which seemed to contain it must be a forgery. Therefore, the *permission* which presupposed it was one which I was bound in honour *not* to use.' The

<sup>&#</sup>x27;The great church in the Cæsareum;' Hist. Ari. 74. Cp. Festal Index, for 368.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> He refers to the Paschal joy both here and in Encycl. 5, 'that day of liberty,' and Fest. Ep. 6. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Its walls and doors were in their places; and of this circumstance Athanasius makes a strange use, Ap. ad Const. 17.

He says that he did exhort them to give up their wish for a combined meeting, but they would not; c. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Apol. ad Const. 19: cf. Soz. iv. 9.

readiness and force of this answer thinly veil the quiet irony which plays with this mean and puerile court-trick for getting him away from his own people. Of that visit of an imperial secretary more than two years later 2 which, according to the 'Chronicon Acephalum,' was a protracted attempt to compass this end, and according to Sozomen encountered the most resolute resistance, he only says that Diogenes gave him no letter, and brought him no orders: and then, passing on to the critical period of the arrival of the duke Syrianus, he says that he too had brought no letter, but implies that he ordered him, in the Emperor's name, to go to Italy. Then it was that he produced a letter<sup>3</sup> in which Constantius, immediately after the death of Constans, had exhorted Athanasius to disregard alarming reports, and had expressed a fixed intention to uphold him in his position. On the strength of this document he plainly told Syrianus that he would recognise none but written orders: and his clergy and laity, with at least the majority of the citizens, prevailed on Syrianus 4 to write to the Emperor.

Then comes a brief account of Syrianus's nocturnal irruption, which is more fully narrated in the 'Apologia de Fuga,' and in an extant Protest of Alexandrian Churchmen. It is mentioned in this Apology simply as a proof that there was no written mandate available; for such an order would have made it needless. Athanasius adds that he then 'bestirred himself' to repair to the court without such orders; but that three reports coming one after another had ultimately forced him to give up his design. They were, (1) that several Western bishops had been banished, and others were being treated with rigour, in order to detach

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Like nearly all great men, he had a refined but healthy sense of the humorous side of things: see instances in Stanley's Eastern Church,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Montanus, the Palatine or Silentiary, had come on May 23, 353 (the Chron. Aceph. says that he brought a letter forbidding certain delegates of Athanasius to visit the court when they had started four days before). Diogenes came in the August of 355: cf. Chron. Aceph. and Soz. iv. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> According to Hist. Ari. 51, Constantius wrote three such letters to Athanasius. Only this one is preserved; Ap. ad Con. 23. In c. 25 he alludes to those of 456.

<sup>4</sup> This interview was about January 18, 356.

them from Athanasius 1; (2) that nearly ninety suffragans of his had incurred 'persecution,' of whom sixteen had been banished, and others had fled,—their places being filled by moneyed men and 'curial' officials2; while the Alexandrian Church people, being in prayer near the cemetery on a Sunday in Eastertide, had been savagely attacked by Syrianus and his troops3. (3) That the Alexandrians had been congratulated in one letter from Constantius on having shaken off the influence of a 'low-bred impostor 4,' and that in another the Abyssinian princes of Axum had been ordered to send their bishop Frumentius to Alexandria, to be examined by the Arian bishop George. This reiteration of evil tidings, proceeds Athanasius, constrained him 'to turn back again into the desert 6:' not, he says, in dread of Constantius, but lest the authorities, who had already exceeded the Emperor's commands as to the ejection of the bishops by sending them into 'terrible places of exile,' should seize him on his way and put him to death. Of death, indeed, he had 'no fear:' but it was a duty not to make its infliction easy. He inserts a fervid remonstrance against a recent scourging of Alexandrian Church-virgins 7: and concludes with an expostulation which supposes the imperial listener to be already more than half appeased.

The 'Apology to Constantius' has been justly praised for its

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apol. ad Const. 27. Here he brings together several cases (e.g. Paulinus of Treves had been banished, in 353, after the Council of Arles, Hil. Fragm. 1. 6), and associates them all with that which he had then heard of the banishment of Liberius. Yet it is strange that he had not sooner heard of that event, which took place in the late summer of 355.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Such promotions would be violations of Nicene Can. 2.

<sup>3</sup> Ap. ad Const. 27. Not strictly during Eastertide: see Ap. de Fuga, 6.

In this manifesto, which may have been accompanied by some imperial bounty (Hil. c. Const. 11), and which exhibits utter recklessness as to the credibility of its statements, Athanasius is described as of very low birth, which is inconsistent with what we know about his family tomb, Soc. iv. 13, not to say with his liberal education.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> For his story see Soc. i. 19; Soz. ii. 24. This letter of Constantius has marks of Arianism; Ap. ad Con. 31: compare De Syn. 15.

<sup>6</sup> Ap. ad Con. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hilary alludes to this, ad Const. i. 6. Compare on Church-virgins, Cyprian, de Hab. Virg. 3 ff.; Bingham, b. vii, c. 4 (vol. ii. p. 325 ff.).

artistic finish 1 and its rhetorical skill. Montfaucon calls it 'validissima, elegantissima, jucundissima.' But, at any rate to an English mind, it is not the 'most agreeable' of the works of its great author. A strange unreality seems at first sight to pervade it, and to prompt an unwelcome question: 'What mean these loud professions of confidence in the piety, patience, equity, and goodness of a sovereign distinguished even among "purple-born" autocrats for the smallness of his mind and the hardness of his heart?' Gibbon is doubtless unfair in saying that 'in public apologies addressed to the Emperor himself, Athanasius sometimes affected the praise of moderation; whilst at the same time in secret and vehement invectives he exposed Constantius as weak and wicked,' tyrannical and antichristian. For the 'History of the Arians' was written nearly two years after the 'Apology' before us: and important events had marked the interval<sup>3</sup>. But, taking the Apology as it stands, and connecting with it some similar language in favour of Constantius which Athanasius had just before used in the Circular to his suffragans 4, we ask whether, in the spring or early summer of 356, he would really feel as he then wrote; and if not, what is to be said of his having thus written?

The first remark, by way of reply, is that, as has been already indicated, the Apology is composed on a hypothesis. Athanasius, who excelled his contemporaries in what has been called a Pauline versatility 5, projects himself imaginatively into a possible future, and writes, not as he feels at the time, but as he would feel if a certain change were to take place. If only Constantius were to become again what he was in 345 and 346, then he would address him as 'blessed' and 'most religious,' and as having at last appeared in a character too long obscured by Arian counsels 6. Again, we must remember that the solemn promises made in 346, and repeated in 3507, would dispose Athanasius as long as possible to hope, even against hope, that Constantius had not, with his eyes open and with full know-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Newman, Hist. Tracts of S. Athan. p. 154.

<sup>3</sup> See below, on Hist. Ari. <sup>5</sup> Stanley on Eastern Church, p. 284.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ep. Æg. 5, 23. <sup>7</sup> Apol. ad Const. 23, 25, 27; Hist. Ari. 22. <sup>6</sup> Apol. ad Const. 34.

ledge of the case, committed himself to the policy which was represented by the deeds of Syrianus both before and after that sad Easter. We know how, in much later times, but still under a system of 'personal government,' men have persuaded themselves that the bad acts of kings were morally the acts of their bad advisers; and it may have been easier than we should imagine to apply this theory to a prince who could not call his soul his own among base chamberlains and courtly ecclesiastics1. It may be rejoined that this implies some personal respect or regard for the monarch in question, such as many a Parliamentarian might feel for Charles I; and that no one who knew men as the great patriarch knew them could have any such feelings for Constantius. Yet Constantius had formerly for a time meant well by Athanasius—better than for many months the bishop could then bring himself to believe. A noble soul would be sure to remember this: and the more that its charity was thus strained, the more intense would be the recoil when the hope was thoroughly dissipated, and the 'vehement invectives' of the 'Arian History' would be a not unnatural result 2. If, after all, it is thought that such considerations do not explain everything,—that there is in this Apology an obsequiousness inconsistent with sincerity and self-respect,—that if Athanasius did not know all that Ammianus has told us of this prince's exceptional ferocity as aroused by exceptional timidity<sup>3</sup>, and could not know that the imperial

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See above, p. xii. For his weakness in this respect, his ignorance, arrogance, and tyranny in Church matters, see Rendall, The Emperor Julian, pp. 33, 55. Compare his words in Hist. Ari. 33, and Theod. ii. 16. Eusebius his chamberlain actually thought that Athanasius had been condemned at Nicæa; ib. On the eunuchs' ascendancy, see Hist. Ari. 37, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hilary, in 355 6, eulogises Constantius for his benevolent disposition, innate kindness, fatherly compassionateness (ad Const. i. 1, 2); at the opening of 360 he still calls him 'most pious,' most kind, most religious (ad Const. ii. 1, 4); and then, later in the same year, after Constantius had refused to hear him on the question of Christian doctrine, and was enforcing the Ariminian creed, he bursts forth into passionate denunciation, calling Constantius antichristian, impious, wicked, a ravening wolf in sheep's clothing, &c., with reference, in great measure, to acts considerably prior to A.D. 360 (Contra Constantium, 5, 7, 8, 11, etc.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ammianus, xxi. 16. 9, on his putting to death by prolonged torture those whom fear made him suspect. When a rival was fairly at his feet, he

representative of Christianity had unconsciously been to Julian a fatal 'rock of offence 1,' he yet knew of too much that was evil or ignoble in his character,—that he must have heard, years before this date, of that slaughter of nine princes in 337, the guilt of which in the 'Arian History' he lays unreservedly on Constantius<sup>2</sup>,—that it was unworthy of him to talk of such a man's 'gracious countenance',' of his 'well-known forbearance and humanity 4,' of his familiarity with the Scriptures 5, or to assume that his savage threats had been devoid of serious intention 6, we must remember how difficult it is for us to appreciate the language which in those days was conventionally addressed to an Emperor. We who cannot well enter into the feelings of the old French clergy for their 'Rex Christianissimus,' who smile at the 'Dedication' prefixed to King James's Bible, who even, if the truth must be spoken, feel that some expressions in our own Prayer-Book do not fit the case of modern royalty,—we can but faintly realise a social condition in which the name of the Augustus was a spell over men's speech, so that words written for his hearing had lost much of their natural value. If Athanasius used some words in such a sense, he did more by his practical bearing than any other man of his time to limit the range of Cæsarean tyranny 7, and to enforce the great lesson which mankind first learned from the Church of the Martyrs, when she made it known to the Casar, by the most emphatic form of evidence, that she would neither swear by his genius nor burn incense to his gods.

could be generous, Soc. ii. 28: and we hear of his using a threat which he never intended to fulfil, and admiring the spirit which could disregard it; Theod. ii. 32.

<sup>1</sup> See Rendall, pp. 42, 229.

<sup>3</sup> Apol. ad Const. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hist. Ari. 69. Socrates ascribed the deed to 'the soldiers,' iii. 1: and this was the account given to Julian when detained in early youth at Macellum in Cappadocia; Jul. ad S. P. Q. Athen. (Op. p. 271). Naturally, he did not believe it. See Gibbon, ii. 366; Rendall, p. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Apol. ad Const. 32. Liberius writes to Constantius, 'animum tuum qui lenitati semper vacat;' Hil. Fragm. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Apol. ad Const. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Apol. ad Const. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> See De Broglie, iii. 348 ff. Cp. Hist. Ari. 76.

## V.

The 'Apologia de Fuga' must be dated between the 'lapse' of Hosius, which occurred in the middle of 3571, and that of Liberius, which occurred in the spring of 3582; for it mentions the former, not the latter. It was also prior to the death of Leontius of Antioch, which occurred about the end of 357°. Athanasius, therefore, wrote it towards the close of that year, and nearly two years after his escape from the attack of Syrianus. He was moved to write by hearing that in Arian circles he was charged with 'cowardice:' and we can well understand how that escape, and his subsequent concealment, would be welcomed as decisive evidence that the so-called hero of Egypt was no better than a run-away. Foremost among such sneerers was the wary old diplomatist whose episcopate at Antioch was now fast drawing to its conclusion; and who, after finding that it had been a mistake to promote so 'extreme' an Arian as Aetius<sup>4</sup>, had settled down for years into the policy of not committing himself5, and of keeping things quiet for his time6. With him Athanasius connects Narcissus of Neronias 7 and George of Laodicea 8, for both of whom he entertained a strong

<sup>1</sup> See Newman, Arians, p. 335. See above, p. li.

<sup>2</sup> See above, p. li. <sup>3</sup> Tillemont, vi. 422.

<sup>4</sup> De Syn. 38; Theodoret, ii. 24.

<sup>5</sup> Ib., the story of his slurring over the critical words in the doxology, so that no one could tell whether he said 'and' or 'through the Son.'

<sup>6</sup> For his own mot as to his 'snowy' hair, see Soz. iii. 20. He had

supported Arius as early as 321; Epiph. Hær. 69. 5.

<sup>7</sup> Narcissus, whom at the end of this Apology he calls 'the most wicked' of the Arians, was an old prelate who had sat in the Councils of Ancyra and Neocæsarea in 314. He joined the Arian party in its earliest days, and Theodoret, i. 7, ranks him with those Arianisers who presented to the Nicene Council a creed which was indignantly torn in pieces: it seems to have been composed by Eusebius of Nicomedia, ib. 8.

Some Arian dicta of this George (who had been deposed from the presbyterate by Alexander) are cited in De Syn. 17. He was just now acting with the Semi-Arians (see Soz. iv. 13), perhaps because Eudoxius had been made bishop of Antioch without his consent. According to Theodoret, he relapsed into real Arianism in 361; ii. 31. He was an

author; Soc. ii. 9. See Newman, Arians, p. 311.

aversion. They affected surprise, it seems, that he had not come boldly forward and put himself into their hands. He points out that such hands as theirs had been everywhere active in violence and tyranny; that bishop after bishop, for adherence to the Nicene faith, had experienced the cruelty of their tender mercies 1. Eustathius and others, in the earlier days of Arian persecution, had been exiled; Paul of Constantinople (in 350 or 351) had been actually strangled; later still (after the Council of Milan in 355), a raid had been made on the most eminent Western prelates: and then, as if parenthetically, he refers to the most recent case of barbarous coercion which had ended in the 'temporary' fall of Hosius. Then he adverts to the attack on his own church, and to the subsequent persecution of the Catholics of Alexandria and Egypt 2, -of which more presently; and so comes to his main point, the justification of his own 'flight' as warranted by Christ's precept in Matt. x. 23, by His example on six distinct occasions, and by the examples of Biblical saints and Christian confessors. There was, he remarks, this difference between the Divine Redeemer and all those saints to whom, as having taken on Himself 'the body and the infirmity of man<sup>3</sup>,' He set a precedent in His own conduct, that He foreknew from the first when His actual time for suffering would come, and they had no such foreknowledge as to theirs. They, therefore, could but act according to circumstances: until it became clear that their time was come, to court death would have been a 'tempting of the Lord.' Thus they escaped, while they could, from persecutors, accepting the life of fugitives, itself, as his own experience could testify, a severe trial of endurance 4; and when by express revelation or

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Theodoret quotes from this context in ii. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apol. de Fuga, 6 ff. The passage is quoted by Socrates, ii. 28, but dated too early, as if George's intrusion had taken place about 351.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Apol. de Fuga, 12. Cp. Orat. c. Ari. iii. 32.

<sup>4</sup> What he says, c. 17, of those who sank under the toils and pains of 'flight' might be illustrated by Dionysius's words in Euseb. vi. 42. In the same passage he seems to utter what he himself had had cause to feel when hunted from one retreat to another. 'The fugitive, while daily expecting an attack from his enemies, deems death a lighter evil than his present condition.'

otherwise they were called upon to suffer, they accepted death with an equally ready mind, which showed that their 'flight' had by no means been prompted by timidity. Combining these remarks with a passage in the 'Apology to Constantius',' we see that Athanasius's principle was, (1) not to forsake his church until persecution had actually approached him; (2) after that time, to embrace any opportunity of escape; (3) to hold himself prepared for martyrdom whenever concealment should become impracticable. 'This rule,' he says, 'the blessed martyrs observed 2: he was probably thinking of Polycarp 3 and Cyprian 4, and of his own predecessors Dionysius 5 and Peter 6. His discussion of this case of conscience 7 was the most complete that had as yet appeared: it was reserved for St. Augustine, amid the terrible crisis of the Vandal invasion of Africa, to lay down yet more fully and precisely the principles which should guide a bishop's conduct, and in so doing expressly to justify the course which Athanasius had pursued 8. We should note the emphasis with which Athanasius here, as elsewhere, condemns persecution as unchristian9; his recognition of certain cases in which Christians, contrary to the general rule, had been moved to present themselves for martyrdom 10; and his allusion to the tradition which made Rome the scene of

6 See above; p. xxxix.

<sup>7</sup> Socrates quotes largely from it in Hist. iii. 8. See it summarised in Newman's Church of the Fathers, p. 231 ff.

<sup>8</sup> Epist. 228. He there states a condition which, he says, was satisfied in Athanasius's case, that clergy are left behind 'who are not under the same necessity for fleeing, and who can supply the ministrations to the Church.' See Church of the Fathers, p. 238 ff.

<sup>9</sup> Compare Apol. de Fuga, 8, 23, with Hist. Ari. 33, 67. He gives no warrant for the gloss in Lib. Fath. Transl. p. 279, which would make him regard persecution as lawful, 'in due subordination to argument.' One or two vehement phrases in Orat. c. Ari. (e. g. ii. 4, 28) do not outweigh these grave statements, which resemble those of Hilary in a noble passage, ad Const. i. 6, 'Deus obsequio non eget necessario, non requirit coactam confessionem,' etc.; and in his c. Auxentium, 4, on the persecution carried on by a secularised and Arianised 'church.'

10 Some such cases are given in Euseb. vi. 41; vii. 12; Mart. Pal. 4.9.

Apol. ad Const. 26.
 Euseb. iv. 15.
 Apol. de Fuga, 22.
 Euseb. vi. 40.

the martyrdom of St. Peter 1. He proceeds to describe his own wonderful escape; and the account is substantially, if not in all details 2, at one with that which is found in the second protest drawn up four days afterwards by Alexandrian Churchmen. What happened, it appears, was this: on the evening of Thursday, the 13th of Mechir and the 7th of February 3, Athanasius and a number of his people, including several of the Church-virgins, were holding a vigil-service 4 at one of the churches-from other authorities we learn that it was not the Cæsarean, but that of Theonas 5—in preparation for a solemn service on the next day, Friday, Mechir 14. About midnight, the 'duke' Syrianus beset the church with a large force: Athanasius, hearing the noise of their approach, sat down on his throne 7, and ordered his attendant deacon to read the 136th Psalm (in our reckoning), and the people to respond 8 with the

<sup>1</sup> Somewhat rhetorically, he connects Peter also with the announcement to Paul in Acts xxiii. 11; c. 18.

<sup>2</sup> Compare Apol. de Fuga, 24 (cited in Theod. ii. 13), with the 'Contestatio Secunda' at the end of the Arian History. The scene is wrongly connected with Gregory's intrusion in Soc. ii. 11 and Soz. iii. 6, but referred to again, with a right date, in Soz. iv. 9. It is alluded to in Ath. Vit. Anton. 82, and in Hist. Ari. 48.

3 The text of the Protest says, 'As it dawned towards the 5th Id., Feb., which is the 14th of Mechir.' There must be an error as to the Roman reckoning; for the 14th of Mechir would be, not 5 Id. or Feb. 9, but 6 Id. or Feb. 8, since Mechir I = Jan. 26. And the 14th was a Friday according to the Protest; but as Easter Sunday in that year 356 was April 7 (Fest. Index), the 8th of February fell on a Friday. Similarly at the end of the Protest, for Prid. Idus or Feb. 12 should be read 3 Idus or Feb. 11.

<sup>4</sup> Ἐπαννύχιζον. On vigils see Bingham, xiii. 9. 4 (vol. iv. p. 360).

<sup>5</sup> Fest. Index, 356: cp. Soz. iv. 9. The church was built by Alexander, Apol. ad Const. 15, and named after Theonas, who was bishop when Athanasius was born.

6 Συνάξεωs, says Athanasius, both in Apol. de Fuga, 24, and Apol. ad Const. 25. He uses συνάγω for to hold, συνάγομαι for to join in, a church service, which would culminate in the Holy Communion. Not every day was συνάξιμος, Soz. iv. 16; but Wednesdays and Fridays were so, cp. Hist. Ari. 55. See above, p. xxiii.

<sup>7</sup> The throne would be at the end of the apsidal chancel; Bingham, viii.

6. 10 (vol. ii. p. 438).

8 Ύπακούειν, equivalent to ὑπηχεῖν. See Bingham, xiv. 1. 12 (vol. iv. p. 436). Apparently it is to the reading of the psalm that the Protest refers, burden of each verse, 'For His mercy endureth for ever,' and then to go home,—evidently not knowing that the soldiers were guarding the precinct. The doors were burst open: Syrianus gave the word of command, some of his soldiers shot their arrows, and all, 'with swords flashing in the light of the lamps,' rushed forward to the chancel. Hilarius, a government secretary, and Gorgonius, the commander of the police, accompanied Syrianus; and Arians were mixed with the soldiers in order to point out the archbishop. In the fury of the onset, some virgins and some men were killed; others were trampled down: the clergy and some laymen begged Athanasius to go out at once; he answered, 'Not till all have gone,' and rising from his throne, he uttered a short 'bidding of prayer,' and requested those who could hear him to go out first. Most of them had already done so, when some monks and clerics forcibly 'drew him away:' the laymen who, in the confusion, caught a momentary glimpse of his slight form, were under the impression that he had fainted 1; and the soldiers, baulked of their prey, searched all round the sanctuary, seized and beat several deacons, plundered the church stores, and removed the bodies of the slain: but many weapons were left in the church, and the Catholics repeatedly prevented them from being carried away. Athanasius went into some place of hiding: his people drew up a first protest, not now extant; some of them went personally to remonstrate with Syrianus, but he ordered them to be beaten with clubs. They accordingly drew up a second protest, and sent deputies to Constantius, who, by way of reply, sent a count named Heraclius with a letter in which he announced that those who adhered to Athanasius would be deemed his enemies<sup>2</sup>. Combining the accounts in this Apology and in

<sup>&#</sup>x27;while reading was taking place, they broke open the doors;' and Socrates exaggerates this by saying that during the psalmody the 'soldiers kept quiet;' ii. 11. So Soz. iii. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So the Protest. Gibbon says, 'Though he was oppressed by the waves of an agitated multitude, . . . thrown to the ground, and left without sense or motion, he still recovered his undaunted courage,' &c.; iii. 84. See also Stanley, East. Church, p. 284.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hist. Ari. 48.

the Arian History, we find that the churches were by proclamation made over to the Arians: and that on a Wednesday in the ensuing Lent<sup>1</sup>, Heraclius, with the prefect and receiver general. encouraged a Pagan mob to profane the Cæsarean church, just as the church of Quirinus had been profaned in 340. George, the new intrusive bishop, a man of rough and brutal temper 2, arrived somewhat later in Lent<sup>3</sup>, and Easter was again a time of suffering for Churchmen 4. Some priests and deacons were exiled; one subdeacon was so barbarously beaten that he died of his hurts 5; some virgins were imprisoned, others actually flung from house-roofs; -many men were obliged to change their abodes; gardens, and even tombs, were searched by the pursuers of Athanasius; and even almsgiving to church widows was treated as a crime 6. A main agent in this terrorism was the duke Sebastian, a Manichean, and as such, says Athanasius, inhuman towards the poor 7. If it be true that even he was not quite cruel enough for the Arians 8, he must have satisfied them when on the evening of Sunday, the 2nd of June, just a week after Pentecost<sup>9</sup>, he followed a number of Church people who had gone out to worship in the cemetery, and finding only a

<sup>1</sup> Hist. Ari. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Instead of quoting ecclesiastical denunciations of this usurper, it may suffice to refer to Ammianus, xxii. 11. 4, and Gibbon, iii. 171. Theologically he is associated with advanced Arians, such as Eudoxius and Euzoius; Epiphan. Hær. 73. 23. He ordained Aetius deacon, ib. 38; but had to hear of his being formally deposed by the Council of Constantinople in 360: see Theod. ii. 28. The populace murdered him on Dec. 24, 361.

<sup>3</sup> Apol. de Fuga, 6; cited in Theod. ii: 14.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> See above, p. xv.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Eutychius; Hist. Ari. 60. The brutal murder of Secundus, at Barea, took place in the Lent (probably) of 357; Hist. Ari. 65.

<sup>6</sup> Apol. de Fuga, 6; Hist. Ari. 58, 59, 61. Comp. Gibbon, iii. 83.

<sup>7</sup> Hist. Ari. 61. The Manicheans would not give food, or even water, to a beggar who was not of their sect: but this was for reasons connected with their strange theology, not from inhumanity, for they would give money instead of food; S. Aug. de Mor. Manich. s. 36, 53. Athanasius was probably unaware of the distinction. (I am indebted to Canon Robertson for this suggestion.)

<sup>8</sup> Hist. Ari. 60. Cp. the term 'homicidal' applied to Arianism, De

Syn. 54.

9 Easter Sunday being April 7, Whitsun-day was May 26.

few who had remained behind the rest, caused his soldiers to scourge forty men with palm twigs, freshly cut 'and having the thorns upon them;' and after failing to extort a renunciation of Catholicism from some virgins, he 'wounded their faces, so that for some time they could not be known'.' Some of the sufferers died of their wounds, and their bodies were concealed in the vain attempt to prevent discovery? Athanasius gives us the names of twenty-six bishops who were driven into exile, and says that more than thirty had been compelled to fly, that others had been plundered, and others frightened into temporising and that the vacated sees had been filled by young men who knew little of Christianity, but had money to obtain preferment.

To return to the Apology. After narrating his own escape, he urges that to nullify it by surrendering himself to his enemies would have been an act of thoughtless folly. This 'flight' of his, which had been taxed with 'cowardice'—and by harping on that word thirteen times he shows how keenly the shaft had galled him—was, when fairly judged, nothing more than the due use of a providential deliverance, in accordance with the maxims and precedents of Scripture. He concludes the Apology with severe and perhaps excessive censures on the three Arian prelates who had criticised his conduct; and in this connection he lays aside, absolutely and finally, the hopeful language which he had used, as long as he possibly could, in regard to his imperial persecutor, and calls him 'Constantius the heretic.'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apol. de Fuga, 6, 7; (Soc. ii. 28); Apol. ad Const. 27; Hist. Ari. 72. See Newman, Arians, p. 341.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hist. Ari. 72. The fragment ascribed to Athanasius in Theod. ii. 14 hardly agrees with this.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sixteen in Apol. de Fuga, 7, and ten beside these in Hist. Ari. 72. He gives the number sixteen in Ap. ad Const. 27. Cp. Ap. c. Ari. 50, 79.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Theodore of Oxyrinchos, it is said, actually accepted re-consecration from George; whereupon his people forsook his communion. Our authority, however, is the questionable narrative of the Luciferians, Marcellinus and Faustinus; Sirmond. Op. i. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hist. Ari. 78.

#### VI.

The short letter 'to Serapion, on the death of Arius,' was written, to all appearance, not long after the work addressed 'to the Monks,' to which it refers. This would fix its date in the course of the year 358, or perhaps in 3591. Serapion, bishop of Thmuis, was a man of piety and learning, who left behind him some theological works2. He was also a man of practical ability and ready speech, and had been sent with four other prelates on a deputation from Athanasius to Constantius in the early part of 3533. He had enjoyed the friendship of St. Antony, who when dying, about three weeks before the 'flight.' bequeathed one of his two sheepskin cloaks to Athanasius, and the other to Serapion<sup>4</sup>. Apparently he had escaped the persecution which fell so heavily on orthodox Egyptian bishops in 356. To him, during this same third exile, Athanasius addressed, with a most affectionate exordium, his four extant letters on the doctrine of the Holy Spirit. Serapion now asked Athanasius for an account of his own life and times, a refutation of Arianism, and an answer to a question which, strange to say, had been debated in his presence,—whether Arius had died in Catholic communion. On this latter point, Athanasius had already said enough in his Circular to the Egyptian bishops; and it is hard to see why his eminent suffragan had not settled the question by citing that document. However, in the present letter the story is told with greater fulness, on the authority of the presbyter Macarius 5, who was at Constantinople at the time of the heresiarch's tragical death, which Athanasius and other Catholics could not fail to take as

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tillemont would date it as late as 361; viii. 198: but Serapion could hardly have needed at that time to be informed about the work 'Ad Monachos.'

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jerome, de Vir. Illustr. 99; Soz. iv. 9. Cp. Tillemont, viii. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Soz. iv. 9. The Festal Index for 353 names two bishops, and two priests, 'with others.'

<sup>4</sup> Ath. Vit. Anton. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Theodoret quotes this passage, i. 14.

a 'sign'.' On the two other points, he refers Serapion to the treatise 'To the Monks,' including a lost doctrinal portion and the whole of what we call the Arian History: but he shows, withal, a remarkable anxiety, professedly based on the 'inadequacy' of his own theological statements, to keep these letters out of general circulation. Serapion is requested not to give a copy of them to any one,—not even to copy them for himself.

## VII.

We now come to the work 'Ad Monachos,' consisting, as it has come down to us, of a prefatory Epistle and of the fragmentary 'History of the Arians.' It also included, as the letter shows, a 'brief' dissertation on the Arian heresy, now lost 2. The monks of Egypt had been, and still were, thoroughly true to the Catholic faith, and affectionately loyal to their great archbishop. Among their cells, said Gregory of Nazianzus many years later<sup>3</sup>, he showed how to 'unite a tranquil activity and an active tranquillity,' and reminded them that 'the monastic life consists not merely in bodily retirement, but in gravity of character.' 'His will became their law: what displeased him was to them a thing forbidden: his judgments were to them like the Mosaic tablets, and the reverence which they paid to him was greater than is due from men to the saints. For when the pursuers arrived, tracking him like a wild beast, they did not vouchsafe them a single word, but were silently ready to die in his defence.' 'Nothing was so easy,' says the brilliant French historian of the period 4, 'as to pass unperceived from one monastery to another; and it was thus that Athanasius for many months was able to elude the vigilance of an indefatigable

<sup>2</sup> The notion that this dissertation was in fact the 'Orations against the

Arians' may be dismissed as extravagant.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> On this event, which although 'natural,' was peculiarly awe-striking, compare the De Morte Arii with Ep. Æg. 18, 19; and both with Soc. i. 38; and see Christ. Remembr., Jan. 1854, p. 146.

<sup>Greg. Naz. Orat. xxi. 19: cp. Tillemont, viii. 182.
De Broglie, L'Eglise et l'Empire Romain, iii. 331.</sup> 

police. At the slightest alarm from Alexandria, a skiff¹ launched on the river, or a nightly caravan traversing the sands, with its traces rapidly effaced by the desert-wind, transported him noise-lessly to a new retreat. Wherever he arrived, the superiors of the house received him as a father . . . he related his adventures, answered their questions on those minute points of the schism which were very imperfectly understood in the desert, sent or received messengers to provide, even at a distance, by his counsels, for the needs of his oppressed church. He then resumed the monastic routine of life: and this hero of great contests . . . by his assiduity in prayers, offices, prolonged meditations, caused the oldest athletes of penitence to marvel at his acquaintance with the interior of the contemplative life 2.'

For such readers Athanasius composed the work before us. The prefatory letter dwells chiefly on its doctrinal portion, and is remarkable for its emphatic assertion that 'man cannot comprehend God as He is, although it is possible to say what He is not:' that human conceptions of Divine truth are but imperfect, and that human language at best falls short of those conceptions<sup>3</sup>. That man could know God morally and spiritually, and that his apprehension of God's Being was real though imperfect, Athanasius would have been the first to acknowledge <sup>4</sup>,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Such boats were 'entirely covered,' as he says himself of an adventure of his in the reign of Julian; Narrat, ad Ammonium, etc. Kingsley speaks of the Nile as 'the great watery highway from monastery to monastery:' Hypatia, p. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Compare this description with the much better known though less sympathetic passage in Gibbon, iii. 85. See Act. SS., Mai. iii. 330, for a story told by a monk of the next generation,—how the duke Artemius arrived at the monastery of Pabau with an imperial order to apprehend Athanasius, of whom, however, as it happened, the monk in charge could say with truth, 'We esteem him as our father, but I have never yet seen him.' To harbour him was deemed a State offence, Soz. iv. 10: and yet for some time during this exile he remained concealed in Alexandria itself: see Festal Index for 358 and 360.

<sup>\*</sup> See De Synodis, 35: also De Decr. Nic. 22, 'Although it is impossible to comprehend what the essence of God is, yet, as simply understanding that God exists... we call Him God,' etc. Comp. Orat. c. Arian. ii. 32, 36, with Hilary, de Trin. iv. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> E. g. Orat. c. Ari. iii. 63, 'It is enough to hear about God in order to know that *He is He who is*.' See note in Athan. Treatises, ii. 333.

while here and elsewhere he reminds theological students that no creed or formula or series of dogmatic propositions can lift us, in this world, above the condition of 'knowing in part'.' We may be sure, also, that he speaks what he feels when he confesses that the more he desired to write on the Divinity of the Word, and the more he tried to force himself to grasp it. the further did the knowledge of it (that is, the intellectual comprehension) recede from him 2. The great master of orthodox theology has to fall back, as St. Augustine did so often, on the 'depth of the riches of the knowledge of God 3.' He asks the simple monks to read his doctrinal statement as 'suggestive:' he offers it with the consciousness that it is full of omissions. He forbids those who by turns receive it to copy it, or allow it to be copied: they must prove themselves 'good moneychangers' (alluding to the celebrated traditional dictum of our Lord 4) by reading it carefully, and must then return it to him: and here his self-depreciation becomes even startling, for he describes himself as 'a babbler and unlearned 5.' We can hardly help thinking that these precautions had also another motive in the character of the historical portion of the composite work.

This 'History of the Arians,' when complete, must have extended from the origin of the controversy to the time at which Athanasius was writing, that is, apparently, at the beginning of 358. It might seem necessary to date it later in that year, because Athanasius speaks of the lapse of Liberius: but he must have heard, before that year was far advanced, of the death of Leontius, whom in this work he mentions as still

Compare Irenœus, iii. 24. 2; iv. 6. 4; Hilary, De Syn. 79; Augustine, de Trin. viii. 9. 13.

1 On the different senses of 'knowing' in respect to God, see St. Basil,

Epp. 234 and 235: comp. Aug. de Trin. vii. c. 4.

Tillemont, viii. 190, paraphrases this well: 'Plus il s'efforçoit de contempler la divinité du Verbe, plus il connoissoit qu'elle est inconcevable: plus il pénétroit dans ce mystère, plus il voyoit combien il est impénétrable.' Comp. Hilary, de Trin. ii. 5, and De Syn. 5.

<sup>Hilary quotes the same text in de Trin. xi. 45.
For this saying see Euseb. vii. 7; Soc. iii. 16, &c.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cp. Orat. c. Ari. ii. 72; de Syn. 54.

living. Probably the reference to the lapse of Liberius was an addition to the original draft. The first part of the History, down to the Council of Tyre, is lost 1: it was doubtless omitted by copyists who thought that its substance might be found in the Apology against the Arians. The narrative, as we have it, begins with the reception of Arians into communion by the Council which adjourned from Tyre to Jerusalem in the autumn of 335.

Several questions 2 arise on a consideration of this 'History.' We see at once that it differs in style from what may be called 'the great Apology;' for while in the latter Athanasius always speaks of himself in the first person, in the former he is frequently spoken of in the third. Sometimes, too, he is mentioned as 'the bishop 3:' and in one passage, as the text stands, the writer distinguishes himself from Athanasius; 'both he and we and the people demanded 1, etc.; as if in some parts of the work the archbishop had employed a secretary as the narrator 5. We also observe that, as a work designed for secret circulation 6, it is marked by a rhetorical freedom which would be avoided in a published book. Repeatedly is language put into the mouths of Arians which the most prosaic reader could not suppose them actually to have used. It is not, and does not pretend to be, a textual reproduction of what they said or wrote, but a representation ad invidian of what is assumed to have been in their minds 7. This gives to the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See it referred to in c. 23, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The History speaks well of Marcellus; yet the first Sirmian Council (in 347 or 348) had told the Western bishops that even Athanasius had then disowned him; and Hilary (Fragm. 2. 21), on this authority, says that he did so after the acquittal of Marcellus at Sardica, and on grounds independent of the latter's book. Hilary's Benedictine editors suggest that it was 'a slander, which Hilary too easily believed.'

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> E. g. c. 13, 22, 26, 32, 51, 72.

<sup>\*</sup> C. 52.

This might account for little inconsistencies, e. g. in c. 39 compared with c. 47. There seems to be a slip of memory in c. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Fialon, St. Athanase, p. 196 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> See c. 1, 3, 9, 12, 15, 30, 42, 45, 60. Arians are several times made to use the phrase 'our heresy.' Specimens of such language occur in Ep. ad Ep. Æg. 18; Orat. c. Ari. iii. 17; and the theory of it, so to speak, is stated in De Synod. 7.

'History' the character of a polemical pamphlet; and yet, in the words of a recent French writer who in his able monograph on Athanasius has pressed this point1, 1 le ton seul est oratoire, le fond est la vérité même,' and if in details 'indignation makes' him a satirist, or tempts him to adopt the blackest view of his persecutors' conduct, 'dans les assertions importantes on le trouvera toujours irrépréhensible.' The most striking feature. perhaps, of the 'History' is the contrast between its tone and that of the Apology to Constantius in regard to that despicable tyrant. Instead of the 'pious' Emperor2 who was so well versed in Scripture, whose presence would gladden a dedication festival, whose well-known humanity forbade the supposition that he could have perpetrated a deliberate injustice, we find a 'Costyllius' (or 'Connikin'), whose misdeeds could only be palliated by the imbecility which rendered him the 'slave' of his own servants,—inhuman towards his nearest of kin,—false and crafty, a Pharaoh, a Saul, an Ahab, a Belshazzar, more cruel than Pilate or Maximian, ignorant of the Gospels, a patron of heresy, a precursor of Antichrist, an 'enemy of Christ, as if himself Antichrist,' and—the words must be written—'selfabandoned to the future doom of fire 3.' It is impossible not to wish that Athanasius had in this case felt the responsibility of public utterance, and, indeed, that he had remembered the responsibility attaching to the most private utterance which expresses man's judgment on his fellow-man. But, as has been already said, in proportion to the effort which he had made to hope the best for the prince who had so solemnly guaranteed him protection, would be the reaction of irrepressible disgust and wrath when he found that this effort had been vain. The freedom which he allowed himself may account for a slight inaccuracy as to the events of 3404, and for an unqualified negation of imperial agency in regard to

<sup>1</sup> Fialon, p. 205.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In De Syn. 12, 25. he substitutes 'most irreligious' for 'most religious.'

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See c. 74, 69, 70, 51, 30, 34, 68, 67, 45, 40, 32, 9, 53, 74, 46, 80, 67, 70. Athanasius seems at this time to have expected the speedy approach of an actual Antichrist; c. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Hist. Ari. 10, compared with Encycl. 5.

synods<sup>1</sup>. Let us turn to the fairer features of the History,—such as the beautiful description of the archbishop's return from his second exile, and of its moral and religious effect on Alexandrian church society 2: the repeated protests against the principle of persecution as alien to the mind of the Church of Christ<sup>3</sup>: the tender allusion to the sympathy for the poor as instinctive in human nature4: the vivid picture—doubtless somewhat coloured by imagination—of the stand made by Western bishops, and notably for a time by Liberius 5, against the tyrannous dictation of Constantius in matters ecclesiastical 6: the generous estimate of Hosius and Liberius in the hour of their infirmity7: the three golden passages which describe the union maintained by a common faith and a sincere affection between friends who are parted from each other 8, the all-sufficient presence of God with His servants in their extremest solitude 9, and the future joy when heaven would be to sufferers for the truth as a calm haven to sailors after a storm 10. It is in such contexts that we see the true Athanasius, and touch the source of his magnificent insuperable constancy. One document of the highest value is embodied in this 'History,'—the noble remonstrance addressed by Hosius to Constantius, a protest of the 'father of bishops' against the usurpations of Byzantinism 11.

### VIII.

The letter which Athanasius addressed to certain friends 'on the Councils held at Ariminum and Seleucia' has a somewhat

Hist. Ari. 52. He could not, of course, mean that Constantine had not given civil sanction to the decrees of Nicæa; but that a Council's decrees derived their ecclesiastical validity from the Church alone.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hist. Ari. 25. <sup>3</sup> Hist. Ari. 29, 33, 67. <sup>4</sup> Hist. Ari. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Compare Theodoret's account of Liberius's answers to Constantius in his consistory; ii. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Hist. Ari. 34 ff., 76. See a sample of his 'Cæsaro-papism' in Soz.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hist. Ari. 45, 41. It is sad to contrast with this the uncharitable and unjust language in which even Hilary speaks of Hosius, e. g. De Syn. 63.

<sup>8</sup> Hist. Ari. 40.

<sup>9</sup> Hist. Ari. 47.

<sup>10</sup> Hist. Ari. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Hist. Ari. 44.

misleading title. A reader who goes to it for full information as to those important synods will not find what he seeks, although he will find much else of yet higher interest and value. The treatise was written towards the close of 359, for it speaks of the Consuls of that year as the 'present' Consuls', and records the 'end2' of the Seleucian Council, which broke up on the 1st of October<sup>3</sup>, but not the surrender of the Semi-Arian position by its deputies, on the last night of the year, under pressure from the Acacians and Constantius, and on the understanding that Anomæanism was repudiated 4. The first and brilliant stage of the Ariminian Council, which perhaps did not meet for business until July 5, is described, with hearty commendations 6: and two documents relating to the second period, when clouds were gathering around, reached Athanasius in time to be inserted by way of postscript 7. But it was not until after his letter had been despatched that he learned how the deputies of the Council had been partly harassed, partly frightened, and partly cheated into accepting on the 10th of October<sup>8</sup>, at Nicè in Thrace, a new Acacian creed, and a similar pressure had been applied with like success to the bishops at Ariminum after the winter had set in 9: and although Athanasius had an opportunity of revising his work, and did in fact insert new matter relating to subsequent events 10, it seems that he could not bring himself to mention that 'shameful conclusion 11' which was ere long to cause him so much toil

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De Syn. 3.

De Syn. 12.
 Soz. iv. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cp. Soc. ii. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cp. Hilary, Fragm. 7; Tillemont, vi. 448.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> c. 13. So in c. 33: 'The bishops, who have now assembled at Ariminum, approve of' the Nicene formulary. Cp. Athan. ad Afros, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> De Syn. 55; Theod. ii. 20. See Tillemont, vi. 451; Newman, Arians, p. 359.

<sup>8</sup> Hil. Fragm. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Sulp. Sev. ii. 44. But Tillemont regards 'septimum mensem' as an exaggeration, vi. 784.

<sup>10</sup> De Syn. 30, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> 'Fœdo exitu,' Sulp. Sev. ii. 44. Cp. Hilary, c. Const. 7; Jerome, adv. Lucif. 18. See Hooker, v. 42. 5; Newman, Arians, p. 359. Ten years later, Athanasius found it necessary to argue against those who cited this 'conclusion' as authoritative against the Nicene decision; Ad Afros Episc.

and anxiety,—except in a few words which scarcely hint at the magnitude of the crisis 1.

The letter consists of three parts; the first dwelling on the two Councils, the second exhibiting the 'variations' of Arianism, and the third replying to the objections raised by the Acacians and the Semi-Arians against the terms of the Nicene Creed. A curious question meets us at the outset. Athanasius tells the friends to whom he writes that he is going to inform them as to what he 'has seen and accurately ascertained,' that they may not be dependent on mere hearsay. Did he then actually, in spite of all danger to himself, attend these Councils? Gibbon 2 thought that the words could bear no other sense; Tillemont 3 inferred that he had, at least, been present at Seleucia: but perhaps there is less difficulty in supposing, with Montfaucon 4, that Athanasius only refers to his having 'seen' some authentic documents.

He mentions in the first place the determination of Constantius to assemble an Œcumenical Council at Nicæa<sup>5</sup>; and, next, the change of plan whereby the Council, as he expresses it, was 'divided into two,' one to be held at Seleucia, in Isauria or 'Rugged Cilicia<sup>6</sup>,' and the other at Ariminum in Northern Italy. He attributed the whole scheme of a new Council about doctrine to such advisers as Valens, Ursacius, Acacius, and Eudoxius, who were naturally anxious to undo the work of the great Council of 325<sup>7</sup>. It is, however, more probable that the idea was suggested by the Semi-Arians, and accepted by Constantius, in the fervour of his zeal against Aetius and the Anomœans<sup>8</sup>. He would have *his* Nicene Council, which

Vit. S. Athan. So Newman, Athan. Treat. i. 73.

I ff. Two hundred and thirty years later, the third Council of Toledo found it necessary to condemn the Council of Ariminum; Mansi, ix. 986.

De Syn. 30.
 Tillemont, viii. 705.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Compare Soz. iv. 16. Constantius had at first thought of Nicæa; Basil then suggested Nicomedia, and when an earthquake destroyed that city, advised the Emperor to fix on Nicæa again.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Seleucia itself also was called Rugged.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> De Syn. 1, 7. Philostorgius takes a like view, iv. 10.

<sup>8</sup> Soz. iii. 19; iv. 16. Comp. Newman, Arians, p. 554.

should invest the Homoiousion with that œcumenical authority which the old Nicene Council had unfortunately conferred on the Homoousion; and should, in so doing, decisively ban that 'Anomoion' which had brought scandal on the whole Arianising body. And thus we can understand how 'Acacian' and quasi-Anomæan leaders, seeing that the thing was to be, devised a plan for minimising the danger, by collecting the Western and Eastern bishops into two distinct though contemporaneous synods, which might be more easily dealt with 1. Athanasius, after intimating his surprise at this new resolution, and remarking on the effect which, in any case, would be produced on outsiders by a reopening of the great dogmatic question, proceeds to criticise a formulary to which the Arian intriguers hoped to commit the bishops, in order to save Anomæanism from a more authoritative repetition of the censure pronounced on it a year before at the Semi-Arian Council of Ancyra, and ratified by Constantius<sup>2</sup>. This document was the result of a compromise, in which the advantage rested with the Acacians. A small number of prelates were with Constantius at Sirmium when it was decided to hold the Eastern Council at Seleucia 3. Among them were such leading Semi-Arians as Basil of Ancyra and Mark of Arethusa;—the latter is conspicuous for having 'indulged a violence of spirit which assimilated him to the old Arians 4, and having suffered, three years after this date, grotesque barbarities at the hands of Pagans whom he had aggrieved 5. George, the Alexandrian usurper, Hypatian of Heraclea, Germinius of Sirmium, Ursacius, and Valens 6 were also present. A discussion as to the terms of a new symbol was protracted far into

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> It was the 'divide et impera' policy; see Hilary, Fragments, 11. 1; Soz. iv. 16; Tillemont, vi. 441.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Soz. iv. 13, 14; Newman, l. c. This Council was held shortly before Easter in 358; Epiph. Hær, 73. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sozomen seems to date the partition-scheme from this gathering; but it must have been earlier, for the extant imperial letter to the Western Council as such is dated on May 27, and had been preceded by another; Hil. Fragm. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Newman, Arians, p. 309. 
<sup>5</sup> Soz. v. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Compare Epiphanius, Hær. 73. 22, and Germinius in Hilary's Fragments, 15. 3.

the night of Whitsun-eve, May 22, 359. At last, by way of compliment to the Semi-Arians, Mark was chosen 1 to draft a formula: but the wording adopted shows that he felt himself debarred from expressing his own belief. The creed 2 was virtually Acacian in character: if it declared the Son to be 'like to the Father in all things, according to the Scriptures,' it expressly prohibited, as non-scriptural, the use of the term essence (ousia) in regard to the Father and the Son. Valens, with characteristic audacity, in adding to his signature an assertion of the 'likeness,' omitted the crucial phrase 'in all things:' but Constantius, who was still suspicious of Anomœan tendencies 3, compelled him to insert it 4. On the other hand, Basil fortified himself by drawing out in full his own interpretation of 'in all things,' as relating not only to 'will,' but to 'subsistence, existence, and being,'-necessarily avoiding the word 'essence,' and concluding with a denunciation of the theory of a partial likeness as alien to Church doctrine and to Scripture 5. Such is the story of the last Sirmian 6 or 'Dated Creed,' as it is usually called from the unlucky blunder which prefixed to it, against all usage, the names of the Consuls for that year, Eusebius and Hypatius<sup>7</sup>, as well as the day of the month.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So says Germinius. Epiphanius makes Mark sign first. Socrates goes wrong as to Mark; ii. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See it in De Syn. 8, and Soc. ii. 37; Theod. ii. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jerome says that 'its words had a pious sound, and no one suspected that poison was hidden in its honey;' Adv. Lucif. 17. Compare Soz. iv. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epiphanius, l. c. Compare the omission of 'in all things' in the creed of Nicè and Ariminum; De Syn. 30. Seven years later, Valens quarrelled with Germinius for asserting a likeness 'in all things;' Hil. Fragm. 14. Mere 'likeness,' says Sulpicius, was meant to exclude 'equality;' Hist. ii.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Epiphanius. Such language illustrates De Syn. 41. Hilary in his De

Syn. 73 says that 'like in all things' amounts to 'equal.'

The 'third' Sirmian creed was a Semi-Arian compilation, which Liberius appears to have accepted in 358. The list of Sirmian creeds should be, (1) A very short confession, in 347-8. (2) The long creed with 27 anathemas, usually called first Sirmian, in 351. (3) The 'blasphemia,' called second Sirmian, in 357. (4) The Semi-Arian digest (Athan. Treat. i. 162), in 358. (5) The Dated Creed, in 359. It has been usual, in the reckoning, to ignore the first-named. For the so-called 'first and second,' see below.

Athanasius taunts its compilers with having thus virtually admitted that their belief had no earlier origin 1; but herein he is somewhat unjust, for although to say that 'the Catholic faith was published' during a certain consulate might be an offence against good taste, as well as against ecclesiastical propriety<sup>2</sup>, the promulgation of a formula embodying a doctrine might be long subsequent to the reception of the doctrine itself, as he in fact contended with reference to the Nicene Creed 3. He had a better right to reproach the courtly creedmakers with setting in the front of their document the new and absurdly profane title of 'Eternal Emperor',' invented by Constantius after the death of the Cæsar Gallus, -while yet they denied the eternity of the Son of God5. Nor is it at all wonderful that Catholic sarcasms, such as he points at this formulary, ere long stung Constantius into ordering its suppression, which was actually, to a great extent, carried out by the secretary Martinian 6.

Of the early proceedings at Ariminum Athanasius gives a succinct account, although he omits several details 7. The Council included rather more than four hundred bishops: it was this numerical greatness which made its subsequent collapse so disastrous to the credit of Church Synods. The Emperor's letters, the second of which was dated on the 27th of May, appear to have anticipated the actual assembling of the bishops: for there is reason to think that they did not proceed to business until after midsummer 8. The doctrinal question was being discussed, and, Athanasius says, on Scriptural grounds, when Ursacius and Valens, with Germinius 9 of Sirmium and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De Syn. 3, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hilary alludes to this, 'Secundum annos describitur . . . annuas atque menstruas . . . fides decernimus;' ad Const. ii. 4, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> De Syn. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cp. Ammianus, xv. 1. Similarly Arcadius, in a law of 398, calls Honorius 'brother of *my eternity*;' Cod. Theod. xii. 1. 160. See Hodgkin, Italy and her Invaders, i. 203.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> De Syn. 3, cited in Soc. ii. 37. Cp. Soz. iv. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> De Syn. 29. <sup>7</sup> De Syn. 8.

<sup>8</sup> See Hil. Fragm. 7. 4; Tillemont, vi. 448.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Germinius lived to own the Son to be altogether like to the Father in Godhead, and thereby to alienate Valens and Ursacius; Hil. Fragm. 13 ff.

Caius from Illyricum,—and, as Athanasius was informed, Demophilus of Berœa and Auxentius of Milan 1,-produced the Dated Creed, and moved its adoption. They represented an Arian minority of eighty prelates2: the majority was orthodox, and was by no means disposed at this time to temporise with heresy. Instead of consenting to adopt what the Emperor had sanctioned without inquiring into the sense which might be put on its vague terms<sup>3</sup>, they insisted that Arianism and all other heresies should be in the first instance anathematised 1; and when the Arians refused this test, and, finding the Dated Creed unacceptable, made some attempt to propose another, the orthodox retorted, 'We know what we believe: have you still your faith to learn?' Many debates 5 did not alter the situation: at last the majority resolved that the Nicene Creed should remain in force, and especially that the word 'substance' (their equivalent for ousia) should not be proscribed; and ultimately deposed the Arian leaders by a formal sentence dated on the 21st of July 6. Athanasius gives it in Greek, and withal a very free Greek version 7 of the letter—preserved by Hilary in its original Latin—which communicated to Constantius the resolutions of the Council (judiciously referring to the interest which his father had taken in the Nicene deliberations), and begged him to listen favourably to its ten delegates, and to permit its members to disperse and return home 8. So far well; and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De Syn. 9: comp. Ad Afros, 3 (where, by a confusion of Ariminum with Seleucia, Eudoxius is mentioned). Demophilus and Auxentius are ignored in the original documents given by Hilary, Fragm. 7, 8; and Auxentius, five years later, appealed to the Ariminian record in his own defence; Hil. c. Aux. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So Sulp. Sev. ii. 41. Yet Athanasius, who twice in De Syn. reckons the whole number as above 400 (c. 8, 33), reckons the majority as 'nearly 200' in Ad Afros, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> De Syn. 8.

<sup>4</sup> Cp. Hil. Fragm. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sulp. Sev., l. c. <sup>6</sup> Hil. Fragm. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Also in Soc. ii. 37. The Greek expands and sometimes misrepresents the original. In one place, 'credulitatem' has been mistaken for 'crude-litatem,' and rendered ἀμότητα, with strange effect on the sense.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> The homes of three were in Britain; and these three, from poverty, accepted the imperial allowance. Sulpicius gives them credit for not burdening their brethren.

Athanasius comments with premature satisfaction on 'this speedy end of the proceedings at Ariminum.' He was too speedily undeceived.

Of the Eastern Council he tells us less. It did not meet until the 27th of September 1-several weeks after the Ariminian delegates, properly so called, had been treated by Constantius with marked coldness, while the envoys of the minority experienced his special favour<sup>2</sup>. At Seleucia there assembled, says Athanasius, about a hundred and sixty bishops<sup>3</sup>, of whom the large majority were high Semi-Arians 4, the minority being Acacians, with a small number of thorough Arians 5, to whom Hilary adds some Egyptians steadily orthodox. These last must have gazed with intense disgust on the too well-known face of George the usurper, whom the Alexandrians, infuriated by his tyranny, had driven away in October of 3586. The minority, it appears, proposed to take up first the subject of doctrine, -in order, says Athanasius, to evade charges brought against themselves 7. To strengthen their position, they coalesced for the moment with the Anomeans: and an outburst of the grossest Arianism was the consequence 8. The Semi-Arians, determined not to receive a creed at their hands, proposed to adopt the second or chief creed of that Antiochene Council of 341, which was for them what the Nicene Council was for Catholics 9: whereupon, as Athanasius expresses it, 'there took place a division of the assembly,' which Socrates explains by telling us that at the close of this first day the Acacians withdrew from the Council 10. On the second day the Antiochene Creed was signed: on the third day the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Soc. ii. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Theodoret says, 150; ii. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> De Syn. 12. It appears that they practically accepted the Nicene creed minus the Homoousion.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nineteen, says Hilary, who was present, and who ignores the 'Acacians;' c. Const. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Festal Index, 358. <sup>7</sup> Cp. Soc. ii. 39.

<sup>8</sup> E. g. that the Son was 'born' in the sense of being 'created,' and thus was not really Son, not like to God; Hil. c. Const. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Thus Socrates remarks on their calling the bishops of that Council 'fathers,' that those of the Nicene had a better right to the title; ii. 40.

<sup>10</sup> Soc. ii. 39: cp. Hil. c. Const. 12.

Acacians returned, and brought forward, by aid of the imperial commissioner Leonas, a formulary of their own, in which the Homoion was affirmed without the safeguard of 'in all things,' the Homoousion and Homoiousion were set aside as non-scriptural, but the Anomoion was anathematised. After long altercation, the Acacians again separated from the majority, and were in consequence deposed 1: and these proceedings were reported to the Emperor. Athanasius gives the Acacians' formulary in the second part of this treatise 2, and comments on it in the third.

That second part is intended to make good the proposition that Arians, as such, 'have no fixed belief, but drift through manifold changes of opinion 3.' It was a favourite topic with the great champion of the Nicene Creed 4; 'See what becomes of those who desert that standing-ground! They are carried about with every blast of doctrine: Council following on Council, and symbol superseding symbol<sup>5</sup>, are evidences of their doom of instability.' He begins with an extract (in which apparently the metre is sacrificed 6) from that strange poem of Arius, the 'Thalia,' which was composed, about 321. in order to popularise his theory, and could leave no doubt in any mind as to its import, repeatedly affirming as it did that the 'Son' was a mere creature, a titular God, wholly alien in essence from the Father 7. Then follows a long list of Arian or Arianising statements of doctrine: 1. The letter of Arius and his first adherents to 'their blessed pope Alexander's,' after their first excommunication; illustrated by sayings of their

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Athanasius says they deposed nine, whom he names, with others, and excommunicated nine more.

De Syn. 29.
 De Syn. 24.
 De Syn. 20, 32, 38; Ep. Æg. 6; Ad Afros, 2. Cp. Hil. ad Const. ii.

De Syn. 20, 32, 38; Ep. Æg. 6; Ad Afros, 2. Cp. Hil. ad Const. ii 5; c. Const. 23.

See Soc. ii. 10 as to the Eusebians' aim in their Councils.
 Fialon, St. Athanase, p. 67.
 De Syn. 15: cp. Orat. c. Ari. i. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> De Syn. 16; written at Nicomedia. See a Latin version in Hil. de Trin. iv. 12. Cp. Orat. c. Ari. ii. 19. This letter is remarkable as containing the phrase, 'a creature, but not as one of the creatures:' see Newman, Arians, p. 216. Valens at Ariminum modified this into 'Anathema to him who calls the Son a creature as are the other creatures,' in order to deceive the Catholics; Jerome, adv. Lucifer. 18.

chief supporters, including both the Eusebii, and extracts from the 'little treatise' of the Arian 'sophist' Asterius'. 2. The letter of the Eusebian Council of Jerusalem, which received the Arians into communion, just ten years after their condemnation at Nicæa<sup>2</sup>. 3, 4, 5. The formularies sanctioned at the Dedication-Council of Antioch in 341, orthodox on the whole in their positive aspect, but deficient as ignoring the Homoousion 3. 6. The creed sometimes called 'the fourth Antiochene,' presented in 342 by four Eusebian envoys to Constans, and chiefly remarkable for its censure of the error ascribed to Marcellus 4. 7. A long formulary, known as the Macrostich 5, sent by the Eusebians in 344-5 to the Westerns, in order, apparently, to persuade them that to be anti-Athanasian was not necessarily to be heterodox. It begins by repeating the creed just named (which had also been recently adopted by the seceders at Philippopolis 6); but adds to it verbose disclaimers of the older Arianism, and condemnations of Sabellianism and Marcellianism. 8. The so-called 'first' Sirmian, composed at the second 7 Council of Sirmium in 351: it annexes to the same creed a number of anathemas, aimed chiefly at the teaching of Marcellus's disciple Photinus<sup>8</sup>, bishop of Sirmium, whom three

<sup>2</sup> De Syn. 21: see above, p. l.

<sup>4</sup> De Syn. 25; Soc. ii. 18.

6 Hil. Fragm. 3. 29.

8 He laid special stress on the notion that Christ was a mere man on

whom the Logos rested; Hefele, s. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De Syn. 17-19: cp. Orat. c. Ari. i. 30, ii. 37, iii. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> De Syn. 22-24: cp. Soc. ii. 10. See Newman, Arians, p. 295. The second of these creeds was the creed of Antioch, adopted by the Council of Seleucia. If lary, while desiring to put the best sense on it, owns that it has some questionable language; De Syn. 31. Sozomen thinks it agrees with the Nicene, unless its words have some esoteric meaning; iii. 5. It was probably based on a composition of Lucian of Antioch, for whom see Routh, Rell. Sac. iv. 17; Newman, Arians, p. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> De Syn. 26; Soc. ii. 19. For the name see Soz. iii. 11. Cp. Newman, Arians, p. 296. For the rejection of this formulary at Milan, see Hil. Fragm. 5. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A first council of Sirmium was held in 347 or 348, and while attacking Photinus, aimed a side-blow at Athanasius. Its synodal letter contained a very brief profession of faith,—the *true* 'first Sirmian creed,'—colourless in wording, but heterodox in aim. Hil. Fragm. 2. 21–24.

Councils 1 had already attempted to dispossess. 9. The 'second' Sirmian creed, drawn up in Latin in 357, and too famous as the 'blasphemia2' which, after long resistance to brutal cruelty, the aged Hosius was so unhappy as to sign: it illustrates the tendency of the principle, 'No non-biblical terms,' to serve the purpose of real Arianism, for it ignores the Homoion and denies the Divine Coequality3. 10. The Dated Creed is alluded to. 11. The formulary proposed by the Acacians at Seleucia 4. 12. The recension of the Dated Creed drawn up at Nice in Thrace 5, October 10, 359 6, and forced on the deputies from the Council of Ariminum, and afterwards on the Council itself7: it is Homean, of a lower type than the Dated Creed, for it omits the guarding phrase 'in all things 8,' and adds a prohibition of the word 'hypostasis.' This creed, the most practically mischievous of all the Arian confessions, was adopted by the Acacian Council of Constantinople early in 360%, and ruthlessly imposed on many

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Two at Milan, in 345 and 347; one at Sirmium.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So Hil. de Syn. 11. He hoped to draw Gallicans and Semi-Arians together on the ground of their common abhorrence of this formulary, which, when sent into the West, was analysed and reprobated by Phabadius of Agen; see his 'Contra Arianos,' in Galland. Bibl. Patr. v. 250 ff. He contends that it suggests that the Son is but a creature entitled a God. Socrates wrongly assigns it to the Council of 351; ii. 30. Epiphanius speaks of a creed signed by Hosius in which the Anomoion occurred; Har. 73. 14. This may have been the 'blasphemia' interpolated, Athan. Treat. i. 162: or it may be only Epiphanius's way of saying that the 'blasphemia' was virtually Anomœan.

<sup>3</sup> Ath. de Syn. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ath. de Syn. 29; Hil. de Syn. 14. In the first edition, our c. 32 followed immediately on c. 29; but c. 30, 31 were added under Julian, without any re-wording of the first words of c. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> On the idle attempt to pass off this creed of 'Nicè' as the creed of Nicæa, see Soc. iv. 37.

<sup>6</sup> Hil. Fragm. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ath. de Syn. 30. The order of events is not clearly given, but this creed is said to have been drafted at Constantinople and then sent to Ariminum. But the Seleucian synod ended on Oct. 1, and this formulary was forced on the Ariminian deputies at Nicè on Oct. 10. Moreover, it was drawn up in Latin. Athanasius alludes to this incident 'in Thrace,' Ad Afros, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 'Synodus dissidens,' says Hil. ad Const. ii. 10. The Acacians again sacrificed the Anomeeans proper, in order to win Constantius. Their acts were annulled by the Semi-Arian Council of Lampsacus in 365.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Cp. De Syn. 30; Soz. iv 24.

churches during the remainder of the reign of Constantius<sup>1</sup>, who was now finally estranged from the Semi-Arians. 13. Lastly, Athanasius mentions, without quoting at length, a grossly Anomean creed adopted by Acacians at Antioch in 361<sup>2</sup>.

The list is not quite exhaustive: it omits the statement presented by Arius and Euzoius to Constantine in 3303; the confession of the first Sirmian Council; the Arian creed, in the form of an imperial letter, presented to the Council of Milan in 3554; the formulary, whatever it was, pressed on Egyptian bishops in 356 5; the Semi-Arian formulary of Ancyra in 358 (to which, however, he refers later on); the Semi-Arian digest of several documents which Liberius accepted in the same year; and the Anomæan document brought home to Aetius at Constantinople in the end of 359 6. Another defect is that it does not discriminate with sufficient clearness between the productions of the different schools of Arianism 7. In going through it, we must remember, for instance, the gap which parted such a man as Basil from such a man as Acacius, yet further from such a man as Valens. But while remembering this, we shall see how impossible it was to reject the Nicene Creed and retain a coherent belief in Christ's Divinity.

The third part of the letter is the most important of all, for it treats of the true meaning and value of that Nicene language which in various degrees was disliked by Arianisers; and it falls into two subdivisions, referring to the objections taken by the Acacian and the Semi-Arian schools. It will be convenient to exhibit these objections with the answers given by Athanasius, seriatim and in substance. And first, for the Acacians.

(1) 'The phrases in the Nicene Creed, which describe the Son as "from the essence (ousia) of the Father," and as "coessential

<sup>1</sup> On this persecution see Soz. iv. 26.

Soc. i. 26.
 Hil. de Syn. 78; Sulpic. ii. 39.
 Ep. Æg. 5.
 Theod. ii. 27.

7 On this subject see Newman, Arians, pp. 304-314, 345.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ath. de Syn. 31. Socrates says that this creed extended the 'unlikeness' to will, but was soon suppressed as if in shame; ii. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> 'Only-begotten, that is, from the essence of the Father.' This was omitted in the Constantinopolitan revision of the Creed; but we retain it in the 'Quicunque,' ver. 31.

with the Father," are a stumbling-block to some, and a trouble to many 1.'

Answer. 'Not to those who really believe in the Divine Sonship. If you acknowledge the Son to be begotten of the Father, you do, in fact, acknowledge Him to be "from the Father's essence;" for essence simply means being?. Thus, if you advisedly deny Him to be "from the Father's essence," you deny Him to be Son, and make Him to be a creature?

(2) 'The phrases are not in Scripture 4.'

Answer. '(a) The objection comes with a bad grace from Arianisers 5; for Arianism abounds in "non-Scriptural" phrases 6,

<sup>1</sup> So it is said in the three creeds given in De Syn. 28-30: cp. Hil, Fragm. 9. Arians said that 'from the essence' implied a partition of Deity, such as Manicheans held: compare Ath. de Syn. 16 with Theod. i. 6; Hil. de Syn. 79; Epiph. Hær. 69. 15.

<sup>2</sup> Here, as elsewhere, he is borrowing from his De Decr. Nic. 2. 2. Cp.

his Ad Afros, 4.

3 'The controversy turned on the question, what was meant by the word Son.' Athan. Treat. i. 10, note to Decr. Nic. 6, τί ἐστιν ὅλως Υίός. See Orat. c. Ari. ii. 5. 73, Decr. Nic. 22, that if He is a genuine Son, not a son by adoption and grace (cp. De Syn. 54; Orat. c. Ari. ii. 59, iii. 19), then He is from God's 'being,' for God is 'He who is.' Compare the argument in Ep. ad Serap. ii. 5. So, later, in Ad Afros, 5, he says that 'from the essence' implies that He is not 'from God' in the sense in which all creatures are; and again, ib. 8, that Homoousion guards the coequality, and excludes all inadequate notions of 'likeness.' Quite early in the controversy, Eusebius of Nicomedia had written to Paulinus of Tyre that the Son was no more from the Father's essence than were men or drops of dew (alluding to Job xxxviii. 28), 'for nothing is from His essence, but all things came into being by His will; 'Theod. i. 6. So Phæbadius, de Fid. Orth. 2: 'Si natus est, unius substantiæ est' (Galland. Bibl. Patr. v. 258). So Hil. de Syn. 20, that 'Father and Son' are used by Arians in an unreal sense: and Epiphanius reduces the question to this—Is the Sonship 'nominal' or real? Hær. 69. 15, 18. On the uniqueness of the Sonship, see Liddon, Bamp. Lect. pp. 10, 233, and compare the second edition of Cardinal Newman's Athanasian Treatises (which appeared while these sheets were passing through the press), ii. 38, 287.

<sup>4</sup> The Acacians urged this. See above, p. lii. Cp. De Decr. Nic. 1.

<sup>5</sup> Cp. Orat. c. Ari. i. 30; Ad Afros, 5. See Robertson, Hist. Ch. i. 292. <sup>6</sup> De Syn. 36. Among these he reckons 'Three Hypostases,' which he has cited, as from Arius, De Syn. 16, but which he afterwards in 362 ascertained to be used by some in an orthodox sense (as probably it had been used by most of those who accepted the Dedication Creed, De Syn. 23) to express the belief that the Father really existed as Father, the Son as Son, etc., and so as a safeguard against Sabellianism, not as an assertion of

such as "the ingenerate 1," &c. (b) And you are specially inconsistent, in that at the Seleucian Council you professed not to object to the Dedication-Creed, which calls the Son by the non-Scriptural title of the "unvarying Image of the Father 2," and yet objected to both the Homoousion and Homoiousion as non-Scriptural 3. (c) Lastly, the objection is unreal: it merely veils a repugnance to the ideas expressed in these phrases 4. If you believed the Son to be truly Son, in the full force of that word, you would not quarrel with language which does but guard that belief 5.'

(3) 'But these phrases are obscure 6.'

Answer. 'If you accept the anathemas at the end of the Nicene Creed, you do understand the phrases in question: for they express neither less nor more than what is denied by the propositions therein condemned 7.'

He now turns to the Semi-Arians. It seemed to him that by wise and gentle treatment they might now be induced to detach themselves altogether from heresy. They had taken a decided part against Anomæanism at their Council of Ancyra in 358, and the anathema of that Council against the Homoousion s had

quasi-Tritheism; Tom. ad Antioch. 5. In his Expos. Fid. 2 he denies three hypostases considered as 'separate from each other,' herein following Dionysius of Rome, Decr. Nic. 26. But in Ad Afros, 4, he falls back on the identification of hypostasis with ousia in the sense of 'that which exists:' cp. Epiph. Hær. 69, 70.

See Orat. c. Ari. i. 30; Decr. Nic. 28; and Alexander, ap. Theod. i. 4. 49.
 I. e. 'the exact or adequate likeness,' see Athan. Treatises, i. 35; ed. 2.
 ii. 370; Newman, Arians, p. 295. The phrase was used by Alexander, Theod. i. 4. 38, and considered at Nicæa, Decr. Nic. 20; Ad Afros, 5.

<sup>3</sup> The clause proscribing *all* use of 'essence' in regard to God is not in the formulary presented at Seleucia, but in the Nice-Ariminian creed.

<sup>4</sup> He saw through their policy in disowning the Anomean Aetius; see c. 38. Phæbadius wrote, 'Non vocabulum, sed vis vocabuli displicet,' c. Arian. 8; and, later, asked whether the objection was 'quia scriptum non est, an quia ita credi non liceat?' de Fid. Orth. 3.

<sup>5</sup> Cp. Decr. Nic. 21 ff.; Epiph. Hær. 69, 70. See Waterland, iii. 652, 'The sense of Scripture *is* Scripture,' and i. 461; Robertson, Hist. Ch. i. 292; Lumby, Hist. of Creeds, p. 41; Bp. Wordsworth, Ch. Hist. p. 452.

6 See De Syn. 12. But so said Valens and others at Ariminum; Soz. iv. 17.

<sup>7</sup> Compare Ad Afros, 9. The fourth proposition anathematised was the contradicting of the Homoousion.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> See it in Epiphanius, Hær. 73. 11.

been withdrawn 1: and quite recently, at the Council of Seleucia, they had condemned the Acacian leaders, even if one of their number had not openly acknowledged the Homoousion before Constantius<sup>2</sup>. They were perhaps coming to see that they must, for the sake of their religious faith, take the one step which would place them on the Catholic standing-ground, Therefore as Hilary, in his book on Councils, had put the best construction possible on their inadequate statements 3, Athanasius now ignores alike the hostility which he had experienced from their chiefs, and the severe view which he had taken of them so lately as 3564: and 'discusses the case with them as with brothers 5' who, in effect, differed from himself and his friends about the one word Homoousion, and accepted the rest of the Nicene language, including the expression 'from the essence of the Father 6.' The Homoiousion, he says, implies less than, and is not so good a test as, that expression: and they already admit so much, that they must logically admit all 7. When they speak of the Son as a beam from the eternal Light 8, and a stream from the Fount of Deity, they mean what is fully expressed by the Homoousion. Yet they have difficulties about the word; for

(1) 'It suggests,' they think, 'that the Divine Sonship resembles the human in its conditions.'

Answer. 'Not so: any such materialising notions are excluded by the correlative term "Word 9."'

<sup>1</sup> Cp. Hil. de Syn. 26, 90.

<sup>2</sup> Sylvanus of Tarsus, according to the text of Theod. ii. 27. But probably Sylvanus said 'Homoiousion.'

<sup>3</sup> Hil. de Syn. 12 ff., 77; Tillemont, vii. 445.

<sup>4</sup> Ep. Æg. 7.

<sup>5</sup> Ath. de Syn. 41. On his 'good sense... magnanimity... gentleness and large sympathy for others,' see Cardinal Newman, Hist. Sketches, iii. 339.

<sup>6</sup> E. g. at Seleucia; Hil. c. Const. 12.

<sup>7</sup> Cp. Hil. de Syn. 88. 'Excuse me, brethren . . . you are not Arians, why do you rank yourselves with Arians by denying the Homoousion?' In Ad Afros, 8, Athanasius argues that what belongs to the Father's essence, and is an offspring from it, must be Homoousion.

8 Cp. Ath. ad Afros, 5. On these illustrations see note in Athan.

Treatises, i. 43, on De Decr. 25 (and 2nd ed., ii. 174).

<sup>9</sup> Comp. Newman, Arians, p. 161; Liddon, Bamp. Lect. p. 234; Robertson, Hist. Ch. i. 286. Athanasius disclaims all materialising notions as to the Sonship in De Decr. Nic. 24; and ib. 18, he says that the 'Word'

(2) 'But' (as they alleged in a letter 'from Easterns' read at the Council of Sirmium in 357¹) 'the Council of Antioch, which condemned Paul of Samosata many years before the Nicene Council, distinctly negatived the Homoousion².'

Answer. (a) 'If the Antiochene Council is to be thus set against the Nicene, the authority of Dionysius of Rome as holding, and Dionysius of Alexandria as not rejecting, the Homoousion<sup>3</sup>, might in turn be set against that of the Antiochene Council, as prior to it 4. But it would be unseemly to set Fathers against Fathers. Let us look at the meaning, rather than at the words, in each case. Why did the bishops at Antioch negative the Homoousion? Because Paul of Samosata (by way of reductio ad absurdum) put a perverse sense upon it, as if it implied two essences of the Father and the Son, both derived from a pre-existing essence 5. The Council, not seeing their way through this sophism, put the term aside: but the Nicene fathers adopted it, in a sense wholly free from such conceptions, as the symbol of a true Divine Sonship 6. Here is the point: the Homoousion is positively supported by the considerations that the Son's union with the Father is not merely

implies 'inseparability.' That he held strongly the idea of the 'Monarchia,' or of the Principium Deitatis in the Father, see Ep. ad Epict. 9; and on the 'Coinherence' of the Divine Persons, see Orat. c. Ari. iii. 4. On the Coinherence and the Monarchia see Athan. Treatises, ed. 2. vol. ii. pp. 72. III. As to 'materialising,' see Soz. iii. 18.

Hil. de Syn. 81: see Tillemont, vi. 418. (Athanasius had not a copy

of the letter; De Syn. 43.)

<sup>2</sup> On the force which this objection would have for Asiatics, see Cardinal Newman, Tracts Theol. and Eccl. p. 100. Sabinus called the Nicene

fathers ignorant; Soc. i. 8.

- <sup>3</sup> He quotes De Syn. 44, a passage (which he had before quoted in De Decr. Nic. 25 and De Sent. Dionys. 18) from the Alexandrian Dionysius's 'Defence and Refutation,' as to the charge brought against him for comparing the Son to a vessel and the Father to a shipwright, etc. See the 'De Sententia Dionysii,' 9, where he contends that Dionysius was only speaking of Christ's Manhood.
  - 4 He says, 'much older,' but this is an oversight; Euseb. vii. 27, 30.

<sup>5</sup> See Mozley on Theory of Development, p. 179: "He had a subtler head than his judges," etc. Some Semi-Arians wrongly imagined Paul to have maintained the Homoousion in a sense of his own; Hil. de Syn. 81.

<sup>6</sup> He adds, Even if Homoousion has more than one sense, so has 'Ingenerate:' and this leads him to quote the famous passage from the received text of Ignatius, Ep. to Eph. 7.

moral but real1; that Scripture represents Him an equal to the Father<sup>2</sup>, while yet it excludes Ditheism; and that He is not. like created beings, a mere participator in the grace of God 3. But to return to Paul's perverse inference: even granting that this "Gentile" use of the term "coessential" is relevant 4, observe that if two coessential things are also coessential with a preexisting essence which produced them, then even one such product must be coessential with its parent; but we expressly decline to be bound by "philosophical" uses of the term in question, or to attach to it any physical idea. In fact, it involves no duality of essence, nothing like Ditheism; we are speaking throughout of a Son, not of another god 5. But your phrase Homoiousion does less than justice to your own idea: it really implies that sort of proximity to God which is possible for creatures who participate in His grace 6. Now you do not regard the Son as a creature: you hold, with us, that He is a genuine Son: therefore, in mere consistency, you will surely give up fighting with shadows, and accept the term which secures your own belief 7.'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De Syn. 48: cp. Orat. c. Ari. iii. 10; Ad Afros, 7; Hilary, de Syn. 20, Fragm. 11. 2, and c. Auxent. 6; Theodoret, ii. 8. 45; Epiphanius, Hær. 69. 19. See Newman, Arians, p. 233.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De Syn. 49. Here perhaps he refers the οὐχ ἄρπαγμον... ἶσα Θεῷ of Phil. ii. 6 to the Son's pre-existent glory. Cp. Orat. c. Ari. iii. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> De Syn. 51; so 48: cp. Orat. c. Ari. iii. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> De Syn. 51: cp. Soc. iii. 25; Soz. iii. 18. On this philosophical use, see Newman. Arians, pp. 192, 305, and in Athan. Treat. i. 152. For Hilary's treatment of the cavil, see his De Syn. 68; De Trin. iv. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> De Syn. 52. Some put this sense on it, as if it involved a partition of Deity; see Hil. de Syn. 68; Ambrose, de Fide, v. s. 40; cp. Waterland, i. 498. Others forced a Sabellian sense upon it, as if οὐσία meant personality; Hil. de Trin. iv. 4, de Syn. 68, Fragm. 11; Sulp. Sev. ii. 42; Basil, Ep. 214. 3. But, rightly understood, the term witnesses both against Ditheism and Sabellianism; for (1) it represents the Son as included within the one Divine Essence (see Newman, Arians, p. 260), and (2) it contrasts with any representation of Him as a mere aspect of the Father: see note in Athan. Treat. i. 203, and Ath. Expos. Fidei, 2, that ὁμοούσιος is not μονούσιος. Also Epiph. Hær. 69. 70. On the question why the Nicene Council adopted 'coessential' instead of the simpler term 'coeternal,' see Card. Newman, Athan. Treat. ed. 2, ii. 232.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> De Syn. 53. In Ep. Æg. 17 he takes it as implying the uncreatedness of the Son; but he is there speaking more popularly.

<sup>7</sup> He afterwards found it necessary to protest against the acceptance of

We leave Athanasius in the act of rendering two eminent services to Christianity and the Church. It was much to simplify the use of the Nicene terms by extricating them once again from the subtleties which had gathered round them in the schools of Heathen thought; to tell the plainest Christian that if he bona fide believed his Saviour to be 'God's only Son,' and therefore truly God, he did implicitly believe Him to be eternally derived 'from the essence of the Father,' and 'coessential with Him;' that the Nicene testing-words meant this, and nothing but this, because this and nothing but this was what the great Council had been so solicitous to guard 1. It was also much to associate the cause of orthodoxy with a Christian-like attempt to promote union between those who, it might be hoped, were separated by a merely verbal difference, and therefore ought to be fighting on the same side; an attempt which for the time might be unsuccessful, but which at least befitted one who was ever wont to look through words into ideas, and whose zeal for the truth of Christ's Divinity was his motive for acting towards those who appeared to be joint-holders of it in that character of peacemaker and 'reconciler'—as Gregory of Nazianzus rather strangely words it 2-which the Greeks were wont to ascribe to some of their gods. As we have seen, he

the Homoousion in an inadequate sense (such as Eusebius of Cæsarea had probably given to it), Ad Jovian. I (cp. Valentinian I, in Theod. iv. 8). But in a later work, Ad Afros, 9, he again says that to believe the Son to be a genuine Son and not a creature is to believe all that the Church means by Homoousion. When Jeremy Taylor, in his 'Liberty of Prophesying,' while admitting the Homoousion to be true, spoke of it as not of prime necessity, intimated a wish that it had not been 'determined,' and dwelt on Eusebian cavils as to its sense, he overlooked the momentousness of the question whether our Lord was Divine in a real sense or in an unreal, and forgot the pains taken at Nicæa, and afterwards by Athanasius and Hilary, to free the term as propounded from all degrading associations, and present it as the symbol of the real Divinity of Christ. What Taylor ought to have had before him was the question, 'If the Homoousion had been dropped, would not Arianism have secured its locus standi within the Church? and what would have been the consequence to Christianity as a working religion?'

<sup>1</sup> See Newman, Grammar of Assent, pp. 140, 147; Mozley on Theory of Development, pp. 163, 180.

<sup>2</sup> Greg. Naz. Orat. 21. 36: he has been describing Athanasius's action at the Alexandrian Council of 362 towards those who asserted 'one Hypostasis' and those who asserted 'three.' Cp. Newman, Arians, pp. 367, 387.

not only says that no thoughtful persons who own the true Sonship will deny it to proceed from the being of the Father, but virtually combines such persons with those Semi-Arians who, being earnest on the positive side of their own doctrine, would come ere long to acknowledge the Homoousion itself. It would be a grave misrepresentation to say that he was willing in their case to give up the Nicene term absolutely: on the contrary, he says in plain words that the persons of whom he is thinking, and to whose present convictions he appeals, are 'not far from accepting' that term also, into which the Fathers had 'concentrated the meaning of the Scriptures';' but he is content to give them time, and relies on the honest working of religious minds for the attainment of the much desired result.

The reader of these Historical Treatises will find in them abundant illustration of what has been so well said by Dean Church<sup>2</sup>, that 'Greeks saw their own nature and their own gifts elevated, corrected, transformed, glorified, in the heroic devotion of Athanasius, who, to all their familiar qualities of mind, brought a tenacity, a soberness, a height and vastness of aim, an inflexibility of purpose, which they admired the more because they were just the powers in which the (Greek) race failed.' But it has been not less truly said that the 'motive of his intense and lifelong battle against the Arian party was his instinctive sense and his clear conviction that the error set on foot by Arius, however disguised, struck at the root of that absolute devotion to the Saviour, which was the animating motive of his own life and of the life of the Church. . . . There could be no greater perversion of history than the accusation continually made against St. Athanasius and against the Church of that day, that they set on foot rash speculations into the nature of the Godhead. . . . The speculation on the nature of God was all on the other side 3. . . . The question with St. Athanasius was the evangelical one, What think ye of Christ? It was Arius and his followers who put that presumptuous and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De Syn. 41, 45.
<sup>2</sup> Church's Gifts of Civilisation, etc., p. 249.
<sup>3</sup> See Waterland, i. 449. M. Fialon even calls Arianism 'nouvelle forme du platonisme et du gnosticisme, tempérée par l'idée pure de l'unité absolue et de la simplicité de l'être divin;' and again, 'il offrait aux peu ples un christianisme hellénisé.' St. Athanase, p. 50. Athanasius com-

dangerous question, What think ye of the Deity<sup>1</sup>?... The dogma for which St. Athanasius contended, instead of being a metaphysical subtlety, involves the very substance of Christian life and practice. The issues at stake in the contest were primarily moral, and the result was one of the greatest moral and spiritual victories in the history of the Church<sup>2</sup>.'

To maintain the doctrinal basis of this devotion to a truly Divine Christ, and thereby to preserve the Christian religion in its native vitality and its soul-renewing force,—this was the object for which Athanasius lived, and which imparts to the varied scenes of his protracted and glorious confessorship such a majestic moral unity. If he towers up as emphatically a great man, the truest 'king of men' in the long array of historic ecclesiastics, the spirit which swayed those royal faculties was assuredly that of a preeminently great Christian <sup>3</sup>. We seem to look into his heart when we hear him say to his suffragans, in the very darkest year of what Hooker calls 'that long tragedy <sup>4</sup>,' and with reference to the Arian attack upon the faith, 'We are contending for our all <sup>5</sup>.'

Christ Church, Oxford, April 5, 1881. W. B.

plains, Decr. Nic. 28, that Arianism borrowed its 'Ingenerate' from the Neoplatonic triad of 1. the Good, or the One, 2. Mind, 3. Soul. Its view of the relation of the Son to the Father differed from the Neoplatonic idea as to that of Mind to the One. But it followed Neoplatonism in admitting the essentially Pagan idea of an inferior and titular divinity. In Orat. c. Ari. iii. 60 Athanasius accuses the Arians of having 'learned from Ptolemy the Valentinian.'

1 Orat. c. Ari. ii. 36.

<sup>2</sup> Prof. Wace in 'Good Words' for 1878, pp. 685-7.

<sup>5</sup> Ep. Æg. 21. In Orat. c. Ari. ii. 73 he calls the doctrine of 'the Son of God' τὸ κύριον τῆς πίστεως ἡμῶν.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See, e.g. the beautiful passage on the motives to Christian endurance, Fest. Ep. 10. 7, 8, beginning, 'O beloved and dearest, if we are to pass from distresses to comfort,' and ending, 'so shall we overcome through Christ who loved us:' he quotes Rom. viii. 38, 39. This was written at Treves in 338.

<sup>4</sup> Hooker, v. 42. 5.

## ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ

# ΑΘΑΝΑΣΙΟΥ ΙΣΤΟΡΙΚΟΥ ΛΟΓΟΙ



## ΕΠΙΣΤΟΛΗ ΕΓΚΥΚΛΙΟΣ

TOY MAKAPIOY

## ΑΘΑΝΑΣΙΟΥ ΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΑΛΕΞΑΝΔΡΕΙΑΣ.

Τοίς κατὰ τόπον συλλειτουργοίς, κυρίοις ἀγαπητοίς, ᾿Αθανάσιος ἐν Κυρίφ χαίρειν.

[April, A.D 340.]

1. 'Α μεν πεπόνθαμεν δεινά καὶ ἀφόρητά ἐστι, καὶ οὐκ έστιν έπαξίως αὐτῶν μνημονεῦσαι ίνα δὲ ταχύτερον τὸ δεινὸν των συμβεβηκότων γυωσθηναι δυνηθη, καλδυ ήγησάμην ίστορίας ἀπὸ τῶν γραφῶν μνημονεῦσαι. 'Ανήρ ποτε Λευΐτης, ἀδικη- Judg xix. θείς είς την γυναϊκα, και την ύπερβολην του μύσους έωρακώς ( Εβραία γὰρ ἦν ἡ γυνὴ, καὶ ἐκ τῆς Ἰούδα φυλῆς ἐτύγχαιε). καὶ καταπλαγείς έπὶ τοῖς τολμηθεῖσιν εἰς αὐτὸν παρανομήμασιν, ώς ή θεία των Κριτων διαγορεύει γραφή, διελών την γυναίκα ἀπέστειλε κατὰ πάσαν φυλην τοῦ Ἰσραήλ. Για μη είς αὐτὸν μόνον, άλλὰ καὶ εἰς πάντας κοινὸν τὸ τοιοῦτον ἀδίκημα πιστευθή καὶ ίνα, εὰν μεν συμπαθώσιν, εκδικήσωσιν, εὰν δε παρίδωσιν, ώς αὐτοὶ λοιπὸν ἀδικήσαντες αἰσχυνθώσι. Καὶ οί μεν αποσταλέντες το γεγονός απήγγελλον οί δε, ακούοντες καὶ δρωντες, έλεγον μηδέποτε τὰ τοιαῦτα γεγενήσθαι, ἀφ' ής ημέρας ἀνέβησαν οἱ νίοὶ Ἰσραηλ ἐξ Αἰγύπτου. Πᾶσα γοῦν φυλή τοῦ Ἰσραήλ κεκίνηται, καὶ πάντες, ώς αὐτοὶ παθόντες, κατὰ τῶν πλημμελησάντων συνηλθον καὶ τέλος κατεπολεμήENCYCL.

θησαν οί τὰ παράνομα δράσαντες, καὶ ἀνάθεμα παρὰ πάντων γεγόνασιν. Οὐ γὰρ εἰς τὴν συγγένειαν οἱ συνελθόντες ἐσκόπουν, αλλ' είς το πλημμεληθεν απέβλεπον. Οἴδατε την ίστορίαν, άδελφοί, καὶ τὰ ἐκ τῆς γραφῆς ἀκριβῶς περὶ ταύτης σημαινόμενα επεξεργάσασθαι γὰρ πλείονα περὶ αὐτῆς οὐ βούλομαι, προς είδότας γράφων, καὶ ἐπειγόμενος τὰ νῦν έκείνων πλείονα σημαναι τη ύμετέρα εύλαβεία. Διὰ τοῦτο γαρ καὶ τῆς ἱστορίας ταύτης ἐμυήσθην, ἴνα, τὰ τότε τοῖς νῦν γινομένοις συμβαλόντες, καὶ γνόντες, ώς ταῦτα νενίκηκε την έκείνων ώμότητα, πλείον ύμεις άγανακτήσητε η οί κατά των τότε παραυομησάντων. Καὶ γὰρ καὶ τὰ πικρὰ τῶν διωγμῶν τὰ γενόμενα καθ' ἡμῶν ὑπερβέβηκε καὶ μικρὰ ἡ τοῦ Λευίτου συμφορά προς τὰ νῦν κατὰ της ἐκκλησίας τολμηθέντα καὶ μάλλου ταῦτα οὔτε ηκούσθη ποτὲ ἐυ τῆ οἰκουμένη, οὔτε τοιούτων τις πεπείραται κακών. Τότε μεν γάρ γυνή μία ήν ή άδικηθείσα, καὶ είς Λευίτης ὁ τὴν βίαν παθών νῦν δὲ ὅλη ἡ έκκλησία ηδικήθη, καὶ τὸ ἱερατεῖον ὑβρίσθη, καὶ τό γε μεῖζον, εὐσέβεια ἀπὸ ἀσεβείας διώκεται καὶ τότε μὲν μιᾶς γυναικὸς έκάστη φυλή μέρος δρώσα κατεπλήττετο, ἄρτι δὲ ὅλης ἐκκλησίας δράται μέλη διηρημένα, καὶ τοὺς μεν πρὸς ὑμᾶς, τοὺς δὲ προς άλλους αποσταλέντας, την ύβριν και την αδικίαν, ήν πεπόνθασιν, απαγγέλλοντας. Κινήθητε δη οθν και ύμεις, παρακαλῶ, μὴ ὡς ἡμῶν μόνον, ἀλλὰ καὶ ὡς ὑμῶν ἀδικηθέντων, καὶ έκαστος, ως αὐτὸς παθων, βοηθησάτω, ίνα μὴ δι' ὀλίγου έκκλησιαστικοί καυόνες, καὶ ἡ τῆς ἐκκλησίας πίστις παραφθαρῆ. Κινδυνεύει γὰρ ἀμφότερα, ἐὰν μὴ ταχέως ὁ Θεὸς δι' ὑμῶν τὰ πλημμεληθέντα διορθώσηται, καὶ ἐκδικίας ἡ ἐκκλησία τύχη. Οὐ γὰρ νῦν καινόιες καὶ τύποι ταῖς ἐκκλησίαις ἐδόθησαι, ἀλλ' έκ των πατέρων ήμων καλώς καὶ βεβαίως παρεδόθησαν οὐδὲ νῦν ἡ πίστις ἤρξατο, ἀλλ' ἐκ τοῦ Κυρίου διὰ τῶν μαθητῶν εἰς ήμας διαβέβηκεν. "Ιν' οθν μη τα έξ αρχαίων μέχρις ήμων τηρηθέντα εν ταις εκκλησίαις εν ταις νυν ήμέραις παραπόληται, καὶ τὰ πιστευθέντα ἡμῖν ζητηθή παρ' ἡμῶν, κινήθητε, άδελφοί, ως ' οἰκονόμοι μυστηρίων Θεοῦ' τυγχάνοντες, καὶ ταῦτα ύφ' έτέρων άρπαζόμενα θεωροῦντες. Τὰ μὲν οὖν πλείονα παρὰ των γραμματοφόρων ακούσεσθε συντόμως δε καγώ σημαναι

1 Cor. iv. 1.

ηπείχθην, ΐνα τῷ ἄντι γνῶτε, ὅτι οὐδέποτε τοιαῦτα γέγονε κατὰ τῆς ἐκκλησίας ἀφ' ῆς ἡμέρας ' ἀναληφθεὶς ὁ Σωτὴρ ἐνετείλατο Αις 1.2. τοῖς μαθηταῖς' λέγων' 'Πορευθέντες, μαθητεύσατε πάντα τὰ Μαιι. ΧΧΑΠΙ ἔθνη, βαπτίζοντες αὐτοὺς εἰς τὸ ὄνομα τοῦ Πατρὸς, καὶ τοῦ Υίοῦ, καὶ τοῦ ἀγίου Πνεύματος.'

2. Τὰ μὲν οὖν καθ' ἡμῶν καὶ κατὰ τῆς ἐκκλησίας παρανομηθέντα ούτω γέγονε. Συναγόντων ήμων συνήθως έν εξρήνη. των τε λαων εθφραινομένων έπὶ ταις συνάξεσι, και προκοπτόντων τῆ κατὰ Θεὸν πολιτεία, τῶν τε συλλειτουργῶν τῶν κατ Αίγυπτου, καὶ Θηβαίδα, καὶ Λιβύηυ, ἀγάπηυ καὶ εἰρήνηυ έχουτων προς αλλήλους και προς ήμας, έξαιφνης ο έπαρχος της Αιγύπτου γράμματα προτίθησι δημοσία, διατάγματος έχουτα τύπον, ως Γρηγορίου τινός έκ Καππαδοκίας είσερχομένου διαδόχου μου άπὸ τοῦ κομιτάτου. Καὶ ἡ μὲν τοιαύτη ἀκοὴ τους πάντας έτάραξε καινον γαρ ην και άρτι πρώτως ακουσθέν τὸ τοιοθτοι οί δὲ λαοὶ καὶ μάλλον εἰς τὰς ἐκκλησίας συνήρχουτο ότι μάλιστα συνεώρων μήτε ξαυτούς, μήτε ξπίσκοπου, μήτε πρεσβύτεροι, μήτε όλως τινας μεμψαμένους ήμας ποτε. Μόνους δὲ 'Αρειανοὺς έώρων σὺν αὐτῷ, καὶ 'Αρειανὸν αὐτὸν έπεγίνωσκου ύπὸ τῶν περὶ Εὐσέβιον τοῖs 'Αρειανοῖs ἀποσταλέντα. Οἴδατε δὲ, ἀδελφοὶ, ἀεὶ τοὺς περὶ Εὐσέβιον προ- Αρ.Ι. Δ. στάτας καὶ κοινωνοὺς τῆς ἀσεβοῦς αἰρέσεως τῶν ᾿Αρειομανιτῶν ², 11, 77. γενομένους, και δι' αὐτῶν ἀεὶ ἡμιν ἐπιβουλεύσαντας, καὶ τῆς είς τὰς Γαλλίας ἀποδημίας αιτίους ἡμιν γενομένους. Διὰ το ταῦτα γὰρ εἰκότως καὶ οἱ λαοὶ ἢγανάκτουν, καὶ κατεβόων, μαρτυρόμειοι τους άλλους δικαστάς και πάσαν την πόλιν, ότι μηδεμιας μέμψεως ύπὸ των έκκλησιαστικών γενομένης, άλλά τῶν αἰρετικῶν ᾿Αρειανῶν αὐτὰ καθ᾽ ἡμῶν παιξάντων, καινοτομία τις καὶ παρανομία τοιαύτη κατὰ τῆς ἐκκλησίας γεγένηται. Εὶ γὰρ καὶ ὅλως ἦν τις καθ' ἡμῶν μέμψις κρατήσασα, ἔδει μὴ 'Αρειανου, μηδε των τὰ 'Αρείου φρουούντων, κατὰ δε τους εκκλησιαστικούς κανόνας, και κατά τὸ τοῦ Παύλου ρήμα, 'συναχθέντων' τῶν λαῶν, 'καὶ τοῦ πνεύματος' τῶν καθιστα- ι 😘 ... « νόντων, 'σὺν τῆ δυνάμει τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ,' πάντα κανονικώς εξετασθηναί τε καὶ πραχθηναι, παρόντων τών Apol. c. Ari αἰτουμένων λαῶν καὶ κληρικῶν, καὶ μὴ ἔξωθεν ὑπὸ ᾿Αρειανῶν,

καταστάσεις γίγνονται,

ΕΝΟΥΟΙ. ὥσπερ ἐμπορευόμενον τὸ ὄνομα τοῦ ἐπισκόπου παρὰ τοὺς μὴ αἰτήσαντας μηδὲ βουλομένους, μηδὲ ὅλως γινώσκοντας τὸ γεγονὸς, μετὰ προστασίας καὶ βίας τῶν ἔξωθεν δικαστῶν ἐπιβρῖψαι ἑαυτόν. Τοῦτο δὲ τοὺς μὲν ἐκκλησιαστικοὺς κανόνας παραλύει, τὰ δὲ ἔθνη ἀναγκάζει βλασφημεῖν καὶ ὑπονοεῖν, ὅτι μὴ κατὰ θεῖον θεσμὸν, ἀλλ' ἐξ ἐμπορίας καὶ προστασίας αξ

Cp. Apol. c. Ari. 15, 30; Hist. Ari. 9,

3. Ἡ μὲν οὖν κατάστασις ἡ θαυμαστὴ Γρηγορίου ὑπὸ ᾿Αρειανῶν γέγονε, καὶ τοιαύτην ἔσχε τὴν ἀρχήν. Ἡ δὲ εἴσοδος αὐτοῦ εἰς τὴν ᾿Αλεξάνδρειαν οἶα παράνομα κατειργάσατο, καὶ ἡλίκων κακῶν αἰτία γέγονεν, ἔξεστιν ὑμῖν ἐκ τῶν γραφομένων καὶ παρὰ τῶν ἐπιδημούντων ἐπερωτῆσαι καὶ μαθεῖν. Τῶν λαῶν δυσανασχετούντων, καὶ διὰ τοῦτο ἐν ταῖς ἐκκλησίαις συναχθέντων ἐπὶ τῆ τοιαύτη καινοτομία, ἵνα μὴ ἡ τῶν ᾿Αρειανῶν ἀσέβεια καταμιγῆ τῆ τῆς ἐκκλησίας πίστει,

Αροί. c. Αri. Φιλάγριος, δ καὶ πάλαι τὴν ἐκκλησίαν καὶ τὰς ταύτης  $\pi$ αρθένους ἀδικήσας καὶ νῦν ἔπαρχος Αἰγύπτου τυγχάνων,

Hist. Ari. 9. παραβάτης μὲν γενόμενος, πατριώτης δὲ ὢν τοῦ Γρηγορίου, καὶ οὐ σεμνὸν ἔχων τὸν τρόπου, ἀλλὰ καὶ προστάτας ἔχων τοὺς περὶ Εὐσέβιου, καὶ διὰ τοῦτο σπουδάζων κατὰ τῆς ἐκκλησίας, πείθει τοὺς ἐθνικοὺς δήμους, τούς τε Ἰονδαίους καὶ τοὺς ἀτάκτους, ἐπαγγελίαις ὰς καὶ ὕστερου ἐπεδίδου, καὶ παροξύνει, καὶ ἀθρόως αὐτοὺς μετὰ ξιφῶν καὶ ροπάλων ἀφίησι κατὰ τῶν λαῶν εἰς τὰς ἐκκλησίας. Καὶ τί γέγονεν ἐκ τούτων οὐκέτι λοιπὸν ἁπλῶς εἰπεῖν οὕτε γὰρ ἀξίως σημᾶναι δυνατὸν, οὕτε χωρὶς δακρύων καὶ θρήνων μνημονεύσειεν ἄν τις κὰν τῶν ὀλίγων. Ποῖα γὰρ παρὰ τοῖς ἀρχαίοις τετραγφόηται τοιαῦτα; ἢ τί τοιοῦτον ἐν διωγμῷ καὶ πολέμῳ γέγονέ ποτε; Ἡ μὲν ἐκκλησία καὶ Ηist Αri. 10, τὸ ἄνμον βαπτιστήριον πνοπολείται εὐθέως δὲ οἰμωναὶ καὶ

Η τον εν οιωγμφ και πολεμφ γεγονε ποτε; Η μεν εκκλησια και Η μετ. Ατί. 10. τὸ ἄγιον βαπτιστήριον πυρπολεῖται εὐθέως δὲ οἰμωγαὶ καὶ ολολυγαὶ, καὶ θρῆνος ἢν κατὰ τὴν πόλιν, ἀγανακτούντων καὶ τῶν πολιτῶν ἐπὶ τοῖς γιγιομένοις, καὶ καταβοώντων τοῦ ἡγεμόνος, καὶ τὴν βίαν μαρτυρομένων. Παρθένοι γὰρ ἄγιαι καὶ ἀμίαντοι ἐγυμνοῦντο, καὶ ἔπασχον ὰ μὴ θέμις μὴ ἀνεχόμεναι δὲ, ἐκινδύνενον μονάζοντες κατεπατοῦντο, καὶ ἀπέθνησκον καὶ οἱ μὲν ἐδισκεύοντο, οἱ δὲ ξίφεσι καὶ ροπάλοις ἀνηροῦντο ἄλλοι ἐτραυματίζοντο καὶ ἐτύπτοντο. Ἐπὶ δὲ τῆς ἁγίας

τραπέζης ἡλίκη ἀσέβεια καὶ παρανομία γέγονεν! "Ορνεα καὶ στροβίλους ἐθυσίαζον, εὐφημοῦντες μὲν αὐτῶν τὰ εἴδωλα, Cp. Apol. c. ἀνσφημοῦντες δὲ ἐν αὐταῖς ταῖς ἐκκλησίαις τὸν Κύριον καὶ Σωτῆρα ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν, τὸν Υίὸν τοῦ Θεοῦ τοῦ ζῶντος.
Τὰς θείας τῶν γραφῶν βίβλους, ἃς εὕρισκον ἐν τῆ ἐκκλησία, κατέκαιον. Εἰς δὲ τὸ ἄγιον βαπτιστήριον, φεῦ τῆς τόλμης.
οἱ Κυριοκτόνοι Ἰονδαῖοι καὶ οἱ ἄθεοι ἐθνικοὶ ἀφυλάκτως εἰσερχόμενοι, τοιαῦτα αἰσχρὰ διεπράττοντο καὶ ἐλάλουν γυμνοῦντες ἑαντοὺς, ὡς αἰσχύνεσθαι καὶ λέγειν αὐτά. Καί τινες ἀσεβεῖς ἄνδρες, τὰ πικρὰ τῶν διωγμῶν μιμούμενοι, παρθένων καὶ ἐγκρατῶν κρατοῦντες τὰς χεῖρας εἶλκον, καὶ διασύροντες, ἐβιάζοντο βλασφημεῖν, καὶ ἀρνεῖσθαι τὸν Κύριον, καὶ μὴ ἀρνουμένας κατέκοπτον καὶ κατεπάτουν.

4. Καὶ πρὸς τούτοις ἡ θαυμαστὴ καὶ λαμπρὰ εἴσοδος Γρηγορίου τοῦ ᾿Αρειανοῦ, ἡδομένη τοῖς τοιούτοις κακοῖς, ὥσπερ έπαθλου καὶ μισθὸυ τῆς τοιαύτης παραυόμου υίκης παρέχουσα τοις έθνικοις και τοις 'Ιουδαίοις, και τοις τα τοιαύτα καθ' ήμων έργασαμένοις είς πρέδαν δέδωκε την εκκλησίαν. Καὶ τῆς τοιαύτης παρανομίας καὶ ἀταξίας συγχωρηθείσης, τὰ πολέμων λοιπον χείρονα, καὶ ληστων ωμότερα εγίνετο. Οἱ μεν γὰρ τὰ άπαντωντα διήρπαζου οί δε τας αποκειμένας τινών παραθήκας διηρούντο τὸν οίνον πολύν όντα η έπινον, η εξεκένουν, η απέφερον τὸ ἀποκείμενον έλαιον ήρπαζον τὰς θύρας καὶ τοὺς καγκέλλους ως σκύλα έκαστος ελάμβανε τας λυχνίας παρ' αὐτα έν τῷ τοιχίφ ἀπετίθεσαν, τοὺς κηριόλους τῆς ἐκκλησίας τοῖς είδώλοις ἀνηπτον καὶ ὅλως ἀρπαγη καὶ θάνατος ην ἐν τῆ εκκλησία. Καὶ οὐκ ἦδοῦντο οἱ δυσσεβεῖς ᾿Αρειανοὶ τούτων γιγνομένων, αλλ' έτι χείρονα καὶ ωμότερα προσετίθουν πρεσβύτεροι γὰρ καὶ λαϊκοὶ ἐξέσθησαν, παρθένοι ἀπομαφοριζόμεναι ἀπήγοντο είς τὸ βημα τοῦ ἡγεμόνος, καὶ είς την φυλακην εβάλλοντο άλλοι εδημεύθησαν, εμαστίχθησαν οί άρτοι των λειτουργων καὶ των παρθένων ἐκωλύθησαν. Ταθτα δὲ ἐγίγνετο ἐν αὐτῆ τῆ ἁγία Τεσσαρακοστῆ περὶ τὸ Πάσχα, ότε οι μεν άδελφοι ενήστενον, ο δε θανμαστός Γρηγόριος, τον Καϊάφα τρόπον ἀναλαβων, μετὰ Πιλάτον τοῦ ἡγεμόνος κατὰ των είς Χριστον εὐσεβούντων ενεπαροίνει. 'Εν Παρασκευή

γουν είσερχόμενος είς μίαν των εκκλησιών μετά του ήγεμόνος [April 7, 340.] καὶ τῶν ἐθνικῶν δήμων, ὡς ἀποστρεφομένους εἶδε τοὺς λαοὺς την βιαίαν είσοδον αὐτοῦ, ἐποίησε τὸν ωμότατον ηγεμόνα ἐν μιᾶ ώρα τριάκουτα καὶ τέσσαρας παρθένους, καὶ ὑπάνδρους, καὶ εύγενεις ανδρας μαστίξαι δημοσία, και είς το δεσμωτήριον έμβαλειν έν οις μίαν παρθένον φιλολογούσαν, και τὸ ψαλτήριου έτι κατέχουσαν έν ταις χερσί, μαστιχθήναι πεποίηκε δημοσία καὶ τὸ μὲν βιβλίον ὑπὸ τῶν δημίων διηρπάσθη, αὐτη δὲ ἡ παρθένος εἰς τὴν φυλακὴν καθείρχθη.

Const. 19.

5. Τούτων γενομένων, οὐχ ἡσύχαζον, οὐδὲ εἰς τὰ έξῆς ἀλλ' Cp. Apol. ad εβουλεύουτο καὶ εν τη άλλη εκκλησία, ενθα μάλιστα εγώ εν ταις ήμέραις έκείναις ὤκουν, τὰ αὐτὰ τοις προτέροις ποιῆσαι' έσπούδαζου δε την μανίαν έαυτων και είς αὐτην την εκκλησίαν ἐπεκτείναι, ίνα με θηρεύσαντες ἀνέλωσιν. <sup>6</sup>Ο καὶ ἔπαθον αν, εὶ μὴ ἡ τοῦ Χριστοῦ χάρις ἐβοήθησεν, ζυα μόνον ἐκφυγων ύπαγορεύσαι καν τα όλίγα δυνηθώ. Έγω γαρ, θεωρών αὐτους

Matt. x. 23. Cp. Apol. de Fuga, 11.

[April 9.] Cp. Apol. ad Const. 15.

ἔσχατα λυσσῶντας, λογισάμενος ΐνα μήτε ἡ ἐκκλησία βλαβῆ, καὶ αἱ ἐν αὐτῆ παρθένοι πάθωσι, καὶ θάνατοι πάλιν γένωνται, καὶ δεύτερον οἱ λαοὶ ὑβρισθῶσιν, ὑπέκλεψα ἐμαντὸν τῶν λαῶν, μυησθείς τοῦ Σωτήρος λέγουτος· 'Έαν ύμας διώκωσιν είς τήνδε την πόλιν, φεύγετε είς την ετέραν. "Ηδειν γάρ αὐτους άφ' ων έπραξαν είς την ετέραν εκκλησίαν κακων, μηδεν των δεινών καὶ κατὰ τῆς ἄλλης παραιτουμένους ὅπου γε οὐδὲ αὐτὴν τὴν Κυριακὴν τῆς ἁγίας ξορτῆς ἠδέσθησαν, ἀλλὰ καὶ ἐν αὐτή τοὺς τής ἐκκλησίας ἀνθρώπους εἰς φυλακήν καθεῖρξαν. ότε δ μεν Κύριος τους πάντας εκ των του θανάτον δεσμών ηλευθέρωσεν, δ δε Γρηγόριος καὶ οἱ σὺν αὐτῷ, ὥσπερ ἀντιμαχόμενοι τῷ Σωτῆρι, καὶ θαρροῦντες τῆ τοῦ ἡγεμόνος προστασία, την έλευθέριον ημέραν τοις του Χριστου δούλοις πένθος πεποιήκασιν. Οἱ μὲν γὰρ Ελληνες ηὐφραίνοντο, δυσωπούμενοι την ημέραν δ δε Γρηγόριος, ίσως εντολάς πληρών τών περί Εὐσέβιον, πενθεῖν ἢνάγκαζε τοὺς Χριστιανοὺς τῆ κακώσει των δεσμών. Διὰ ταύτης τοίνυν της βίας δ ήγεμων ήρπασε τας εκκλησίας, και άρπάσας, Γρηγορίω και τοις 'Αρειομανίταις παραδέδωκε. Καὶ οἱ μὲν ἐκκήρυκτοι παρ' ἡμῶν διὰ τὴν ἀσέβειαν γενόμενοι έγκαυχωνται τη άρπαγη των έκκλησιων ό δὲ

τοῦ Θεοῦ λαὸς καὶ οἱ κληρικοὶ τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας Βιάζονται ή κοινωνείν τη ἀσεβεία των αίρετικων 'Αρειανων, ή μη εἰσέρχεσθαι εἰς τὰς ἐκκλησίας. Καὶ γὰρ καὶ τοῖς ναυκλήροις καὶ τοῖς ἄλλοις τοῖς τὴν θάλατταν πλέουσιν οὐκ ὀλίγην Βίαν καὶ ἀνάγκην ἐπέθηκεν ὁ Γρηγόριος, διὰ τοῦ ἡγεμόνος βασανίζων καὶ μαστίζων, άλλους δὲ καὶ δεσμεύων καὶ εἰς τὸ δεσμωτήριον εμβάλλων ίνα μηδε αντιλέγωσι τῆ παρανομία αὐτοῦ, ἀλλὰ καὶ γράμματα παρ' αὐτοῦ λαμβάνωσι. Καὶ ἵνα μη ἄχρι τούτων ἀρκεσθη, ἀλλὰ καὶ τοῦ αίματος ἡμῶν ἐμφορηθη, πεποίηκε του ωμότατου καὶ συνεργου αὐτοῦ ἡγεμόνα ψήφισμα ώς έκ προσώπου τοῦ λαοῦ κατ' ἐμοῦ γράψαι τῷ εὐσεβεστάτῳ βασιλεί Κωνσταντίω, επίφθονα ρήματα περιέχον, άφ' οῦ μὴ μόνον έστι φυγείν, αλλά και μυρίους θανάτους προσδοκάν. Καὶ ὁ μὲν τὸ ψήφισμα γράψας ἐστὶ παραβάτης ἐκ Χριστιανῶν, καὶ εἴδωλα ἀναισχύντως προσκυνῶν οἱ δὲ ὑπογράψαντές εἰσιν έθνικοὶ καὶ νεωκόροι τῶν εἰδώλων, καὶ σὺν αὐτοῖς ᾿Αρειανοί. Καὶ ΐνα μὴ πολὺς ἐν τῷ γράφειν γένωμαι, διωγμός ἐστιν ένταθθα, καὶ διωγμὸς οίος οὐδέποτε γέγονε κατά της έκκλησίας. Όλως μεν γαρ εν τῷ πρὸ τούτου διωγμῷ καν φεύγων τις προσηύχετο, καὶ κρυπτόμενος έβαπτίζετο άρτι δὲ ή πολλή ώμότης και την Βαβυλωνίαν αθεότητα μεμίμηται. 'Ως γαρ οί τότε κατὰ τοῦ Δανιὴλ, οὕτω καὶ ὁ θαυμαστὸς Γρηγόριος νῦν Dan. vi. 13τους εν ταις ολκίαις προσευχομένους διαβάλλει τῷ ἡγεμόνι, καὶ τους λειτουργούς μετά πάσης ύβρεως παρατηρείται, ως έκ της τοσαύτης βίας πολλούς μεν άβαπτίστους κινδυνεύειν, πολλούς δε χωρίς των επισκεπτομένων νοσείν και δδύρεσθαι, πικροτέραν της νόσου την τοιαύτην συμφοράν ήγουμένους. Των γάρ λειτουργών της εκκλησίας διωκομένων, οί λαοί, καταγινώσκουτες τῆς ἀσεβείας τῶν αίρετικῶν ᾿Αρειανῶν, αίροῦνται μαλλου ούτω νοσείν και κινδυνεύειν, η χείρα των Αρειανών έλθειν έπι την κεφαλήν αὐτῶν.

6. 'Αρειανός οὖν ἐστιν ὁ Γρηγόριος, καὶ τοῖς 'Αρειανοῖς ἀποσταλείς' οὐ γάρ τις αὐτὸν ἢτήσατο πλὴν μόνων αὐτῶν καὶ διὰ τοῦτο ὡς μισθωτὸς καὶ ὡς ἀλλότριος, δεινὰ καὶ πικρὰ τοῖς τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας λαοῖς, ὡς οὐκ οὖσιν ἰδίοις, διὰ τοῦ ἡγεμόνος κατεργάζεται. 'Επειδὴ γὰρ Πιστὸν ὅνπερ πρότε-

ENCYCL. Cp Apol c. Ari. 19, 24.

ρου οἱ περὶ Εὐσέβιου τοῖς 'Αρειανοῖς κατέστησαν, μετὰ τὸ γράψαι ήμας περί αὐτοῦ, πάντες ὑμεῖς οἱ τῆς καθολικῆς έκκλησίας επίσκοποι επίστασθε ώς διά την ασέβειαν είκότως αὐτὸν ἀναθεματίσατε καὶ ἀπεκηρύξατε, τούτου ένεκα Γρηγόριου νῦν τὸν αὐτὸν τοῖς 'Αρειανοῖς ἀπέστειλαν. Εἶτα, ἵνα μὴ καὶ δεύτερου αισχύνην δφλήσωσι, γραφόντων ήμων πάλιν κατ αὐτῶν, διὰ τοῦτο τῆ ἔξωθεν βία καθ' ἡμῶν ἐχρήσαντο, ἵνα, των έκκλησιων περικρατήσαντες, δόξωσιν έκφεύγειν την των 'Αρειανῶν ὑπόνοιαν. 'Αλλ' ἐσφάλησαν καὶ ἐν τούτφ' οὐδεὶς γὰρ τῶν τῆς ἐκκλησίας ἀνθρώπων ἐστὶ μετ' αὐτῶν, εἰ μὴ μόνοι οί αίρετικοί, καὶ οί δι' αίτίας ἐκβληθέντες, καὶ ὅσοι διὰ την ανάγκην του ήγεμόνος υποκρίνονται. Τουτο δε των περί Εὐσέβιον ἐστι τὸ δραματούργημα ταῦτα οἱ περὶ Εὐσέβιον έκπαλαι μεν εμελέτων καὶ συνετίθουν υῦν δε καὶ ἴσχυσαν πράξαι διὰ τὰς διαβολὰς, ὰς διέβαλου ἡμᾶς βασιλεί. 'Αμέλει οὐδε οὕτως ήσυχάζουσιν, ἀλλὰ καὶ οὕτως ήμας ἀποκτείναι ζητούσι, καὶ τοῖς γιωρίμοις ἡμῶν φοβεροὺς ξαυτοὺς δεικινόουσιι, ώστε πάντας φυγαδεύεσθαι καὶ θάνατον παρ' αὐτῶν προσδοκῶι. 'Αλλ' οὐ διὰ ταῦτα καὶ ὑμᾶς αὐτῶν τὴν παρανομίαν καταπτῆξαι χρη, άλλα μαλλον και εκδικήσαι, και αγανακτήσαι κατα των ούτως καινοτομηθέντων καθ' ήμων. Εὶ γὰρ, πάσχοντος μέλους τ Cor. xii. 26. ένδς, 'συμπάσχει πάντα τὰ μέλη,' καὶ κατὰ τὸν μακάριον ἀπό-Rom. xii. 15. στολου, 'κλαίειν μετὰ κλαιόντων' δεῖ, πασχούσης τῆς τηλικαύτης έκκλησίας, έκαστος, ως αὐτὸς πάσχων, ἐκδικείτω τὸ πράγμα. Κοινδς γάρ έστιν δ Σωτηρ, δ ύπ' αὐτῶν βλασφημούμενος, καὶ πάντων είσιν οί κανόνες, οί ὑπ' αὐτῶν παραλυόμενοι. Αρα γαρ εί, καθεζομένων ύμων έν τη έκκλησία, και συναγομένων των λαων χωρίς τινος μέμψεως, εί τις εξαίφνης δια προστάγματος διάδοχος έληλύθει καθ' ένδς ύμων, καὶ τοιαῦτα έγεγόνει καθ' ύμων, οὐκ αν ήγανακτήσατε; οὐκ αν ήξιώσατε ἐκδικηθηναι; Διὰ τοῦτο ἀγανακτησαι ύμας δίκαιόν ἐστιν, ἴνα μη, τούτων σιωπωμένων, κατ' ολίγον καὶ είς εκάστην εκκλησίαν Cp.Ep.Æg. 9. τὸ τοιοῦτον κακὸν διαβῆ, καὶ λοιπὸν ἐμπόριον καὶ ἀγοραῖον τὸ Hist. Ari 73.

7. Τὰ μὲν οὖν κατὰ τοὺς ᾿Αρειομανίτας οἴδατε, ἀγαπητοί· πολλάκις γὰρ αὐτῶν τὴν ἀσέβειαν ίδία καὶ κοιτῆ πάντες

καθ' ήμας διδασκαλείου γένηται.

ἀπεκηρύξατε οἴδατε δὲ καὶ τοὺς περὶ Εὐσέβιον, ὡς προείπον, της αυτης έκείνοις όντας αίρεσεως, δι' ην και πάλαι ημίν έπεβούλευσαν. Τὰ δὲ νῦν δι' αὐτοὺς καὶ ὑπ' αὐτῶν γενόμενα πικρότερα πολέμων έδήλωσα ύμιν, Ίνα, κατὰ τὴν έξ ἀρχῆς ίστορίαν μισοπόνηρον ζήλον αναλαβόντες, εξάρητε τους τα τοιαύτα πονηρά εργασαμένους κατά της εκκλησίας. Εί γάρ Apol. c. Ari. καὶ πέρυσιν οἱ κατὰ Ῥώμην ἀδελφοὶ, μήπω τούτων γενομένων, Ari. 9. άλλ' ένεκα των πρώτων, σύνοδον έγραψαν γενέσθαι, "να κάκεινα εκδικηθη ήνπερ εὐλαβούμενοι οἱ περὶ Εὐσέβιου, προὔλαβον διαταράξαι τὴν ἐκκλησίαν, καὶ ἠθέλησαν ἡμᾶς ανελείν, ίνα λοιπον επ' αδείας πράττωσιν à βούλονται, καὶ μή έχωσι τὸν ελέγχοντα, πόσω μαλλον επὶ τοῖς τηλικούτοις παρανομήμασιν αγανακτήσαι όφείλετε, καὶ καταψηφίσασθαι αὐτῶν, ὅσφ καὶ ταῦτα τοῖς προτέροις προσέθηκαν; Παρακαλῶ, μή παρίδητε τὰ τηλικαῦτα, μηδὲ ἐπιτρέψητε τὴν περιβόητον ' Αλεξανδρέων εκκλησίαν ύπο αίρετικών καταπατηθήναι. Δια ταῦτα γὰρ εἰκότως καὶ οἱ λαοὶ καὶ οἱ λειτουργοὶ καθ' ἐαυτούς είσι, διὰ μεν τὰς τοῦ ἐπάρχου βίας σιωπῶντες, διὰ δὲ τὴν ἀσέβειαν τῶν ᾿Αρειομανιτῶν ἐκτρεπόμενοι. Ἐὰν τοίνυν γράφη πρὸς ὑμᾶς Γρηγόριος, ἢ ἄλλος τις περὶ αὐτοῦ, μὴ δέξησθε, ἀδελφοὶ, τὰ γράμματα αὐτοῦ, ἀλλὰ σχίσατε, καὶ δυσωπήσατε τοὺς κομίζοντας, ὡς ἀσεβείας καὶ ποιηρίας ὅιτας διακόνους. 'Εὰν δὲ καὶ τύπου εἰρηνικὸυ τολμήση γράφειι, μηδε ταῦτα δέχησθε τῷ γὰρ φόβφ τοῦ ἡγεμόνος οἱ δεχόμενοι κομίζουσι διὰ τὰς πολλὰς αὐτοῦ βίας. Ἐπειδή δὲ εἰκὸς καὶ τοὺς περὶ Εὐσέβιον γράφειν ὑμῖν περὶ αὐτοῦ, διὰ τοῦτο προϋπομνησαι ύμας εσπούδασα, ΐνα καὶ εν τούτω τὸ ἀπροσωπόληπτὸν τοῦ Θεοῦ μιμησάμενοι, ἐκδιώξητε τοὺς παρ' αὐτῶι. ὅτι εν τοιούτω καιρώ διωγμούς, καὶ φθορὰς παρθένων, καὶ θανάτους, καὶ άρπαγὰς τῶν ἐν ταῖς ἐκκλησίαις, καὶ πυρκαϊὰν, καὶ βλασφημίας εν ταις εκκλησίαις, ενεκεν των 'Αρειομανιτών κατεσκεύασαν ύπὸ εθνικών καὶ Ἰουδαίων γενέσθαι. Οὐκ αν δε ό άσεβης και μεμηνώς Γρηγόριος Ερνήσηται έαυτον είναι 'Αρειανον, έχων έλεγχον τον ύπογράφοντα αὐτοῦ τὰ γράμματα. ' Αμμων γαρ οῦτος ὁ ὑπογράφων, ἔκπαλαι μὲν ὑπὸ τοῦ μακαρίτου 'Αλεξάνδρου τοῦ πρὸ ἐμοῦ ἐπισκόπου ἐπὶ πολλοῖς

ENCYCL.

κακοῖς καὶ ἐπὶ ἀσεβεία ἐξεβλήθη τῆς ἐκκλησίας. Πάντων οὖν ἕνεκεν καὶ ἀντιγράψαι ἡμῖν θελήσατε, καὶ καταγνῶναι τῶν ἀσεβῶν, ἴνα καὶ νὖν οἱ μὲν λειτουργοὶ οἱ ἐνταῦθα, καὶ οἱ λαοὶ, τὴν ὀρθοδοξίαν καὶ μισοπονηρίαν ὑμῶν ὁρῶντες, εὐφραίνωνται τῆ εἰς Χριστὸν ὁμοψύχῳ ὑμῶν πίστει, οἱ δὲ τοιαῦτα κατὰ τῆς ἐκκλησίας παρανομήσαντες, μεταπαιδενθέντες ἐκ τῶν ὑμῶν γραμμάτων, κὰν ὀψέ ποτε δυνηθῶσι μεταγνῶναι. Προσείπατε τὴν παρ' ὑμῖν ἀδελφότητα. Οἱ σὺν ἐμοὶ πάντες ἀδελφοὶ προσαγορεύουσιν ὑμᾶς. Ἐρρωμένους καὶ μνημονεύοντας ὑμῶν ὁ Κύριος ὑμᾶς διαφυλάξειεν, κύριοι ἀληθῶς ποθεινότατοι.

## ΤΟΥ ΕΝ ΑΓΙΟΙΣ ΠΑΤΡΟΣ ΗΜΩΝ

## ΑΘΑΝΑΣΙΟΥ

ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΑΛΕΞΑΝΔΡΕΙΑΣ

## ΑΠΟΛΟΓΗΤΙΚΟΣ ΚΑΤΑ ΑΡΕΙΑΝΩΝ.

1. Έγω μεν ώμην μετά τὰς τοσαύτας ύπερ ήμων γενομένας About 1... ἀποδείξεις καταδύεσθαι λοιπον τους έχθρους, και μάλλον έκ τούτων καταγινώσκειν έαυτων, έφ' οίς καὶ τοὺς ἄλλους έσυκοφάντησαν έπειδη δε οὐδ' ούτω καταγνωσθέντες ερυθριώσιι. άλλ' ύπ' ἀναισθησίας Ερπουσι ταις καταλαλιαις, νομίζουτες ανάδικα πάντα γίνεσθαι, οὐχ ἵνα κριθῶσι (φεύγουσι γάρ), ἀλλ' ίν ήμας και τας ψυχάς των ακεραίων σκύλλωσιν, αναγκαίον ήγησάμην ύμιν απολογήσασθαι, ίνα μηκέτι μεν αὐτων ανέχησθε γογγυζόντων, καταγνώτε δε της πονηρίας καὶ συκοφαντίας αὐτῶν. Ύμιν μεν γὰρ τοις γνησίοις ἀπολογούμαι πρὸς δὲ τοὺς φιλονεικοῦντας, παρρησιάζομαι τοῖς κατ' αὐτῶν ἐλέγχοις. Οὐκέτι γὰρ κρίσεως δείται τὰ καθ' ἡμᾶς κέκριται γὰρ οὐχ ἄπαξ, οὐδὲ δεύτερον, ἀλλὰ καὶ πολλάκις πρῶτον μὲν, ἐν τρ... τῆ ἡμετέρα χώρα συναγομένη ύπὸ ἐπισκόπων ἐγγὺς ἑκατόν. δεύτερον δε εν τη 'Ρώμη, γράψαντος Εὐσεβίου, καὶ κληθέντων τρ. . . . αὐτῶν τε καὶ ἡμῶν, καὶ συναχθέντων ἐπισκόπων κἀκεῖ πλέοι πεντήκοντα καὶ τρίτον εν τῆ μεγάλη συνόδω τῆ εν Σαρδικῆ Cp c. 37 συναχθείση κατά πρόσταξιν των θεοφιλεστάτων βασιλέων

ΑΡΟΙ. C. ARI. Κωνσταντίου καὶ Κώνσταντος έν ή καὶ οἱ καθ' ἡμῶν γενόμενοι καθηρέθησαν ώς συκοφάνται, τοίς τε κριθείσιν ύπερ ήμων συνεψηφίσαντο μεν επίσκοποι πλείους τριακοσίων, εξ Δακίας, Μυσίας, Θράκης, Δαρδανίας, Μακεδονίας, 'Ππείρων', Θεσσαλίας, 'Αχαΐας, Κρήτης, Δαλματίας, Σισκίας, Παυνονίωυ, Νωρικοῦ, Ἰταλίας, Πικηνοῦ, Τουσκίας, Καμπανίας, Καλαβρίας, 'Απουλίας, Βρουττίας, Σικελίας, 'Αφρικής πάσης, Σαρδανίας, Σπανιών, Γαλλιών, Βρεττανιών. Έπεμαρτύρησαν δὲ τούτοις Οὐρσάκιος καὶ Οὐάλης, οἱ πρότερον μὲν διαβάλλοντες, ύστερον δε μεταγνόντες οὐ γὰρ μόνον ἀπεδέξαντο τὰ κριθέντα c. 58. ύπερ ήμων, αλλα και συκοφάντας έαυτούς τε και τους άλλους τοὺς καθ' ήμῶν γενομένους ώμολόγησαν. Οἱ γὰρ οὕτως μεταγνόντες καὶ ούτως γράψαντες δηλοί είσι καὶ τοὺς περὶ Εὐσέβιον ἐλέγχοντες μετὰ γὰρ αὐτῶν κοινῆ τὴν καθ' ἡμῶν έμηχανήσαντο συσκευήν. Τὰ τοίνυν ὑπὸ τοσούτων καὶ τηλικούτων επισκόπων δοκιμασθέντα καὶ κριθέντα, αποδειχθέντα τε λευκως, περιττον είναι πάλιν ανακρίνεσθαι πας όστισοῦν όμολογήσειεν, Ίνα μὴ, κὰν νῦν ἐξετασθῆ, πάλιν

2. "Ηρκει μεν γαρ και ή των τοσούτων επισκόπων ψήφος δυσωπησαι τους έτι καν προσποιείσθαι καθ' ημών βουλομένους· ότε δὲ καὶ ἐχθροὶ μαρτυροῦσιν ὑπὲρ ἡμῶν τε καὶ καθ' έαυτων, φάσκοντες τὰ καθ' ἡμων είναι συσκευὴν, τίς έτι λοιπον αμφιβάλλων οὐκ αἰσχύνεται; Τοῦ γὰρ νόμου κελεύ-Dent. xvii. 6. ουτος ' ἐπὶ στόματος δύο καὶ τριῶν μαρτύρων' ζστασθαι τὰς κρίσεις, ίδου τοσούτου πλήθος ύπερ ήμων έστι μαρτύρων, έχου προσθήκηυ καὶ τὴυ παρὰ τῶυ ἐχθρῶυ ἀπόδειξιν. ώστε καὶ τοὺς ὑπολειπομένους μηκέτι προσέχειν οίς, ως ήθέλησαν, εδίκασαν, άλλα βιάζεσθαι λοιπον, και αντί των ευλόγων άδικεῖν τοὺς ἐλέγχοντας αὐτούς. Τοῦτο γὰρ αὐτοὺς μάλιστα λυπεί, ἐπειδήπερ ἄπερ ἔκρυψαν αὐτοὶ πράξαντες, καὶ καθ' ξαυτούς ἐν γωνία συνέθειτο, ταῦτα Οὐάλης καὶ Οὐρσάκιος έξήγαγον, καὶ ἀπεκάλυψαν καὶ ἴσασιν ἀκριβώς, ὡς ἡ τούτων

ανακριθή, καὶ αθθις εξετασθή, καὶ οθτως εἰς ἀπέραντον τὰ

των περιεργαζομένων γένηται.

Matt. xviii.

μετάνοια κατακρίνει μεν εκείνους, δικαιοί δε τους άδικηθέντας παρ' αὐτῶν. Διὰ τοῦτο γοῦν καὶ ἐν τῆ κατὰ Σαρδικὴν συνόδω καθηρέθησαν, ώσπερ έμπροσθεν είπον, καὶ εἰκότως γε ούτω γάρ καὶ οἱ τότε Φαρισαῖοι, ἀπολογούμενοι ὑπὲρ τοῦ Παύλου, Acts xxiii διήλεγχον την έαυτων καὶ των Ἰουδαίων κατ' αὐτοῦ γενομένην συνωμοσίαν ούτως δ μακάριος Δαβίδ έδείχθη μάτην διωκόμενος, δπηνίκα δ διώκων ωμολόγησε λέγων ' Ήμαρτον, τέκνοι τ Kings (1 Sam.) xxvi.  $\Delta \alpha \beta i \delta^{*}$  ούτω καὶ οὖτοι νικηθέντες ὑπὸ τῆς ἀληθείας ἠξίωσαν,  $\frac{\delta \alpha i}{21}$ . καὶ γράψαντες ἐπιδεδώκασιν Ἰουλίφ τῷ ἐπισκόπφ Ῥώμης. Έγραψαν δε καὶ ἡμιν, ἀξιοῦντες έχειν την πρὸς ἡμας εἰρήνην, οί τοσαθτα θρυλλήσαντες καὶ τάχα καὶ νθν ἐρυθριῶντες διότι οθς εζήτησαν ανελείν, τούτους τη χάριτι τοῦ Κυρίου ζώντας δρώσι. Καὶ "Αρειον δὲ καὶ τὴν αἵρεσιν ἀνεθεμάτισαν, ἀκολούθως τοῦτο ποιοῦντες εἰδότες γὰρ, ὡς δι' οὐδὲν ἔτερον οἱ περὶ Εὐσέβιου ήμιν ἐπεβούλενον η διὰ την ιδίαν ξαντών ἀσέβειαν Επονεί εποτ άπαξ κρίναντες όμολογησαι την καθ' ήμων συκοφαντίαν, εὐθὺς ηρυήσαυτο καὶ τηυ Χριστομάχου αίρεσιυ, δι' ην καὶ τὰ καθ' ήμων ύπεκρίναντο. Τὰ μεν οθν γραφέντα παρά των επισκόπων ύπερ ήμων κατά διαφόρους συνόδους, και πρώτα τὰ των Αίγυπτίων, ἔστι τάδε.

Ή ἄγια σύνοδος ἡ ἐν ᾿Αλεξανδρεία συναχθείσα ἀπό τε τῆς Αἰγύπτου, καὶ τῆς Θηβαΐδος, καὶ Λιβύης, καὶ Πενταπόλεως, τοῖς ἁπανταχοῦ τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας ἐπισκόποις, ἀγαπητοῖς καὶ ποθεινοτάτοις ἀδελφοῖς ἐν Κυρίω χαίρειν.

3. 'Ηδυνάμεθα μεν, ἀγαπητοὶ ἀδελφοὶ, καὶ κατὰ τὴν ἀρχὴν Letter of ἄμα τῷ συσκευασθῆναι τὸν συλλειτουργὸν ἡμῶν 'Αθανάσιον, ἡ καὶ μετὰ τὸ εἰσελθεῖν αὐτὸν εἰς τὴν 'Αλεξάνδρειαν, ἀπολογή-σασθαι περὶ ὧν συνεσκευάσαντο αὐτῷ οἱ περὶ Εὐσέβιον, καὶ τὰ αἰτιάσασθαι περὶ ὧν πέπουθε παρ' αὐτῶν, καὶ δεῖξαι πάσας τὰς γεγενημένας κατ' αὐτοῦ συκοφαντίας. 'Επειδὴ δὲ τότε μὲν οὐκ ἐπέτρεπε τὰ πράγματα, ὡς ἴστε καὶ ὑμεῖς νῦν δὲ νομίζομεν μετὰ τὴν ἐπάνοδον 'Αθανασίου τοῦ ἐπισκόπου δυσωπεῖσθαι, καὶ ἐρυθριᾶν αὐτοὺς ἐπὶ οὕτω φανεροῖς αὐτῶν ἀδικήμασι, τούτου ἕνεκεν σιγᾶν ἑαυτοὺς ἐπείσαμεν. 'Επεὶ δὲ μετὰ τὸ παθεῖν τοσαῦτα τὸν ἄνδρα, μετὰ τὴν εἰς Γαλλίας c. 87. ἀποδημίαν, μετὰ τὴν ἐπὶ ξένης ἀντὶ τῆς οἰκείας καὶ ποβρωτάτω Α.Β. 236 33.

Αροι. C. Απι. διατριβήν, μετά τὸ ολίγου δείν αὐτὸν ἀποθανείν ἐκ τῶν δια-

Prov. xix. 5. Wisd. i-11.

Egyptian Bi- βολων αὐτων, εἰ μὴ βασιλέως ἔτυχε φιλανθρώπου, ἐφ' οἰς αν καὶ πᾶς ἐχθρὸς ἐκορέσθη κᾶν τὸν θυμὸν ωμότατος, οὐκ ἐρυθριῶσιν, ἀλλὰ πάλιν ἐπινεανιεύονται κατὰ τῆς ἐκκλησίας καὶ τοῦ ἀνδρὸς, καὶ πρὸς τὴν ἄφεσιν ἀγανακτοῦντες αὐτοῦ, χείροσιν επιτολμώσι δευτέροις καὶ κατηγορούσι μεν εύχερώς, οὐ φοβούνται δὲ τὸ ἐν ταῖς ἁγίαις γραφαῖς γεγραμμένου ' Μάρτυς ψευδής οὐκ ἀτιμώρητος ἔσται, καὶ 'Στόμα καταψευδόμενου αναιρεί ψυχήν' διά τοι τοῦτο οὐκέτι μεν δυνάμεθα σιγάν, θαυμάζομεν δε την πονηρίαν αὐτῶν καὶ την ἀκόρεστον επὶ συσκευαίς φιλουεικίαι. 'Ιδού γάρ, οὐ παύοιται πάλιι βασιλικάς άκοας κινούντες καθ' ήμων ου παύονται γράφοντες ολέθρου γράμματα, προς αναίρεσιν επισκόπου τοῦ τῆς ασεβείας αὐτῶν ἐχθροῦ. Πάλιν γὰρ ἔγραψαν τοῖς βασιλεῦσι κατ' αὐτοῦ, πάλιν αὐτὸν συσκευάσασθαι βούλοιται, σφαγὰς αἰτιώμενοι μὴ γενομένας πάλιν αὐτὸν φοιεῦσαι βούλονται, φόνους αιτιώμενοι μη γενομένους και τότε γαρ αν εφόνευσαν διαβάλλουτες, εί μη φιλανθρώπου βασιλέως ετύχομεν πάλιν αὐτὸν, ἵνα τὸ ἔλαττον εἴπωμεν, ἐπ' ἐξοριστίαν ἀπελθεῖν ἐπείγουται, συμφοράς έξορίστων ώς παρ' αὐτοῦ γειομένων προσποιούμενοι θρηνείν. Καὶ θρηνοῦσι μεν παρ' ήμιν τὰ μή γενόμενα, οὐκ ἀρκοθυται δὲ τοῖς γενομένοις κατ' αὐτοθ, ἀλλὰ καὶ δεύτερα καὶ χείρουα προσάψαι βούλουται ούτως εἰσὶ πράοι καὶ φιλάνθρωποι, καὶ τὸν τρόπον ἐπιεικείς μάλλον δὲ (εἰρήσεται γὰρ τὰληθές) πουηροί καὶ πικροί, καὶ ἐκ φόβων καὶ ἀπειλων, η εξ ευσεβείας και επιεικείας, α τοις επισκόποις πρέπει, τιμώμενοι. Οξα γὰρ μηδὲ τῶν ἔξω τις φιλοπραγμόνων φθέγξαιτο, τοιαθτα δήματα καταχέαι τετολμήκασιν, ων προς τους βασιλέας έγραψαν. Καὶ τοσούτων φόνων καὶ σφαγῶν κατηγόρησαν οὐκ ἐπὶ ἡγεμόνος, οὐκ ἐπ' ἄλλου τινδς μείζονος, άλλ' έπὶ τῶν Αὐγούστων τῶν τριῶν οὐδὲ προς τὰ διαστήματα τῶν δδῶν ἀποκνήσαντες, μόνον ἵνα πάντα μείζουα δικαστήρια της κατηγορίας αὐτῶν ἐμπλησθη. Κατηγορία γὰρ ἀληθῶς, ἀγαπητοί, τὰ παρ' αὐτῶν γενόμενα, καὶ πασῶν ἀνωτάτω κατηγορία ὅπου γε καὶ πάντων τῶν ανθρωπίνων ανωτάτω τα δικαστήρια. Τί γαρ άλλο τέλος

της ἐπὶ τούτοις ἐξετάσεως, η θάνατος ἐκ βασιλικης κινήσεως ἐπαγόμενος;

4. Οὐκοῦν οὐ τὰ παρὰ 'Αθανασίου, ἀλλὰ τὰ παρ' αὐτῶν γινόμενα, θρήνου καὶ οἰμωγῆς ἄξια. Οὐκοῦν αὐτοὺς μᾶλλον αν τις δικαίως θρηνήσειεν επί τούτοις γαρ δδύρεσθαι χρή. έπει και γέγραπται ' Μη κλαίετε του τεθυηκότα, μήτε θρηυείτε Jer. xxii, 10. αὐτόν κλαύσατε κλαυθμώ τὸν ἐκπορευόμενον, ὅτι οὐκ ἐπιστρέψει έτι. Πασα γαρ αὐτων ή ἐπιστολή οὐδὲν ἄλλο ή πρὸς θάνατον όρα καὶ φονεύειν ἐπιχειροῦσιν, ἐὰν συγχωρωνται, καὶ ποιείν εξορίστους. Συνεχωρήθησαν γαρ, τοῦ θεοφιλεστάτου πατρὸς τῶν βασιλέων, ἀντὶ θανάτου, τῆ μεταθέσει τοῦ τόπου Hist. Ari. 50. τὸν θυμὸν αὐτῶν ἐκπλήσαντος. Ταῦτα γὰρ ὅτι μηδὲ ψιλῶν Χριστιανών έργα, σπανίως δε καὶ εθνικών, μήτι γε επισκόπων, δοκούντων καὶ τοὺς ἄλλους τὰ δίκαια διδάσκειν, συνοράν ὑμῶν την έν Χριστώ συνείδησιν ήγούμεθα πώς γάρ οί τους άλλους κωλύουτες κατηγορείν, αὐτοὶ κατήγοροι καὶ μέχρι βασιλέων γίνονται; πως οι συμφορας έλεειν διδάσκοντες, οὐδε μετα την **εξοριστίαν ήμων ήσυχάζουσι;** Κοινός γαρ γέγονεν ήμων των **ἐπισκόπων** δμολογουμένως εξορισμός καὶ πάντες έαυτοὺς ¿ξορίστους εἴχομεν, καὶ νῦν ώς σὺν 'Αθανασίφ ταῖς πατρίσιν ἀποδοθέντας, πάλιν ἀντὶ τῶν προτέρων ὀδυρμῶν ἐπ' αὐτῷ καὶ θρήνων μεγίστην εθθυμίαν απολαβόντας και χάριν, ην ό Κύριος διαφυλάξειε, καὶ ἀνατρέψαι τοῖς περὶ Εὐσέβιον μὴ έπιτρέψη. Ταῦτα μὲν, εὶ καὶ ἀληθῆ ἢν ἃ κατηγόρουν αὐτὸν, ην τινα κατηγορήματα, ότι παρὰ τὸ πρόσταγμα τοῦ Χριστιανισμού, καὶ μετὰ τὸν τοῦ πειρασμοῦ εξορισμὸν επεμβαίνοντες πάλιν, φόνων καὶ σφαγῶν καὶ ἄλλων ἐγκλημάτων κατηγοροῦσι, καὶ βασιλικαῖς ἀκοαῖς ταῦτα κατὰ τῶν ἐπισκόπων έπηχοῦσιν. "Ότε δὲ πάντα ψεύδονται, καὶ πάντα συκοφαντοῦσι, καὶ μὴ πρόσεστιν αὐτῶν ἀλήθεια τοῖς στόμασι, μηδε τοις γράμμασι, ποσαπλούν τὸ κακὸν παρ' αὐτοις; η ποταπούς είναι τοὺς ἀνθρώπους ὑπολαμβάνετε; "Πδη τοίνυν ἐπ' αὐτὰ χωρήσωμεν, καὶ πρὸς τὰς κατηγορίας αὐτῶν τὰς νῦν γινομένας ἀπαντήσωμεν. Καὶ γὰρ ἀπὸ τούτων οὐδὲ τὰ πρότερα παρ' αὐτῶν ἐπὶ συνόδω καὶ c. 71, 335 ff. κρίσει θρυλλούμενα, καλώς πεπραγμένα, μάλλον δὲ οὐδὲ

Afol. c. Art. ἀληθη λεγόμενα ελεγχθήσεται, καὶ πάλιν ἐπὶ τούτοις (Letter of Egyptian Bi- καταγνωσθήσονται. shops.)

5. Δυσωπούμεθα μεν οθν περί τοιούτων ἀπολογούμενοι πλην επειδήπερ προς πάντα εαυτούς οι προπετείς επάγουσι κατήγοροι, καὶ μετὰ τὴν εἴσοδον 'Αθανασίου φόνους καὶ σφαγάς αἰτιῶνται γεγενησθαι, παρακαλοῦμεν ἀνασχέσθαι της ἀπολογίας, κὰν διὰ πλειόνων ή· τὰ γὰρ πράγματα ἀναγκάζει. Φόνος μεν ούτε παρά 'Αθανασίου γέγονεν, ούτε δι' αὐτὸν, έπειδή καὶ είς ταύτην ήμας την άδοξον απολογίαν, ώς προείπομεν, εμβιβάζουσιν οἱ κατήγοροι σφαγαὶ δὲ καὶ δεσμοὶ τῆς έκκλησίας ήμων άλλότρια· δημίω παραδέδωκεν 'Αθανάσιος οὐδένα καὶ τὸ δεσμωτήριον, ὅσον ἐπ' αὐτῷ, οὐδεπώποτε ένοχληθεν παρ' αὐτοῦ. Τὰ παρ' ἡμῖν ἱερατεῖα, ὥσπερ ἀεὶ, καὶ νθν καθαρὰ, μόνφ σεμνυνόμενα τῷ αἴματι τοθ Χριστοθ, καὶ τῆ εἰς αὐτὸν εὐσεβεία. Οὐ πρεσβύτερος, οὐ διάκονος ανηρέθη παρά 'Αθανασίου' οὐ φόνον, οὐκ εξοριστίαν έδρασεν δ ἄνθρωπος. 'Αλλ' εἴθε μηδὲ ἐκεῖνοι κατ' αὐτοῦ τοῦτ' ἔδρασαν άληθεία την πείραν ἐπαγαγόντες. Οὐδεὶς γὰρ ἐξόριστος ένταθθα γέγονε δι' αὐτὸν, πλην αὐτοθ τοθ ἐπισκόπου 'Αθανασίου της 'Αλεξανδρείας παρ' αὐτῶν, δυ ἀφεθέντα καὶ πάλιν τοις αὐτοις ή και χείροσι περιβάλλειν ἐπιζητοῦσι, πάντα πρὸς ψευδή καὶ θανατηφόρα ρήματα την γλώτταν ξαυτών ότρύνουτες. Ίδου γάρ, λοιπον και τὰς των δικαστών πράξεις ἐπ' αὐτὸν μεταφέρουσι καὶ τὸν μὲν ἔπαρχον τῆς Αἰγύπτου φανερως δμολογούσιν εν τη επιστολή κατά τινων αποπεφάνθαι πάλιν δε οὐ δυσωποῦνται καὶ ταύτας τὰς ἀποφάσεις 'Αθανασίω προσάπτοντες καὶ ταῦτα μηδέπω τῆς 'Αλεξανδρείας επιβάντι, αλλ' έτι της όδου της από της εξοριστίας εχομένω, καὶ κατὰ τὴν Συρίαν ὄντι· εἴ γε δεῖ καὶ μακρὰν ἀποδημίαν εἰς απολογίαν φέρειν, ύπερ του μηδε ύπεύθυνον είναι τινα οίς εαν ήγεμων η έπαρχος Αλγύπτου πράξη. Ελ γαρ και έπι της 'Αλεξανδρείας ήν, τί πρὸς 'Αθανάσιον αὶ τοῦ ἐπάρχου πράξεις; 'Αλλ' όμως οὐδε ἐπεδήμει τοῖς τόποις' καὶ τὰ πραχθέντα οὐ διὰ προφάσεις ἐκκλησιαστικὰς πέπρακται παρὰ τοῦ ἐπάρχου της Αλγύπτου, άλλα διά τινας ας έκ των υπομιημάτων είσεσθε άπερ, μετά τὸ γυῶναι τὰ παρὰ τούτων γραφέντα, πολυπραγμονήσαντες ἀπεστείλαμεν ὑμῖν. Οὐκοῦν ὅτε καὶ νῦν τὰ μὴ γενόμενα μήτε παρ' αὐτοῦ μήτε δι' αὐτὸν βοῶσιν ὡς γενόμενα, καὶ τοσούτοις μαρτυροῦσιν ὡς πληροφορηθέντες κακοῖς, εἰπάτωσαν ἐκ ποίας συνόδου καὶ ταῦτα ἔγνωσαν; ἐκ ποίων ἀποδείξεων; ἐκ ποίας κρίσεως; Εἰ δὲ μηδὲν ἔχοντες τοιοῦτον ἀπλῶς διαβεβαιοῦνται, καὶ τὰ πρότερα πῶς γέγονεν, ἡ πῶς λέγουσιν, ὑμῖν κατελίπομεν σκοπεῖν. Οὐδὲν γὰρ ἄλλο ἐστὶν ἡ συκοφαντία καὶ ἐχθρῶν ἐπιβουλὴ, καὶ θυμὸς ἄσχετα φρονῶν, καὶ κατὰ τῆς εὐσεβείας ἡ ὑπὲρ τῶν 'Αρειομανιτῶν ἀσέβεια λυττῶσα, ἵν' ἐκποδὼν μὲν οἱ ὀρθόδοξοι γένωνται, μετ' ἀδείας δὲ λοιπὸν ἃ βούλονται κηρύττωσιν οἱ προστάται τῆς ἀσεβείας. Καὶ γὰρ οὕτως ἔχει.

6. 'Αρείου τοῦ ἀσεβήσαυτος, ἀφ' οῦ καὶ ἡ 'Αρειομανιτῶν δι' αὐτὸν αἵρεσις κέκληται, τῆς ἐκκλησίας ἐκβληθέντος ὑπὸ τοῦ μακαρίτου ἐπισκόπου ᾿Αλεξάνδρου, οἱ περὶ Εὐσέβιον μαθηταὶ της ἀσεβείας αὐτοῦ καὶ κοινωνοὶ τυγχάνοντες, ξαυτοὺς ἐκβεβλησθαι νομίζοντες, έγραφον πολλά παρακαλουντες 'Αλέξαν- Cp. I): δρου του επίσκοπου μη άφειναι του αιρετικου Αρειου έξω της εκκλησίας. 'Αλεξάνδρου δε δια την είς Χριστον εὐσέβειαν μη δεχομένου τὸν ἀσεβη, εἰς 'Αθανάσιον τότε διάκονου ὄντα έλυπούντο, ἐπειδή τὰ πλείστα συνόντα 'Αλεξάνδρω τῷ ἐπισκόπω πολυπραγμονοθυτες αὐτὸν ήκουον, καὶ τιμώμενον παρ' αὐτοῦ. Πεῖραν δὲ αὐτοῦ καὶ τῆς εὐσεβείας τῆς εἰς Χριστὸν λαβόντες έκ της συνόδου της κατά Νίκαιαν συγκροτηθείσης, έν οίς ἐπαρρησιάζετο κατὰ τῆς ἀσεβείας τῶν ᾿Αρειομανιτῶν, cp soci μειζόνως τὸ μίσος ηύξανον. 'Ως δὲ ἐπὶ τὴν ἐπισκοπὴν αὐτὸν ό Θεὸς ήγαγε, την έκ παλαιού τρεφομένην αὐτοίς κακίαν Α.Β. 300. αναζωπυρήσαντες, καὶ φοβούμενοι την δρθοδοξίαν αὐτοῦ, καὶ την κατά της ἀσεβείας παράστασιν, Εὐσέβιος δὲ πλείον καὶ ἀπὸ της συνειδήσεως ών οίδε πληττόμενος, πάντα τρόπου επεβούλευον καὶ συνεσκευάζοντο τῷ ἀνδρί. Ἐκίνουν βασιλέα c. 50κατ' αὐτοῦ, συνόδους ἢπείλουν πολλάκις καὶ τέλος ἐν Τύρφ ο το συνήλθον, καὶ μέχρι νθν οὐκ ἀφίστανται κατ' αὐτοθ γράφοντες, καὶ οΰτως είσιν ἀπαραίτητοι, ώς καὶ τὴν κατάστασιν της έπισκοπης αὐτοῦ μέμφεσθαι, πανταχοῦ δεικινόνιτες έαυτοὺς έχθρους, και μισουντας του ἄνδρα, και ψευδη λέγουτες, μόνου

(Letter of Egypt. Bi-shops.)

Αροι. c. Απι. ΐνα ἐκφαυλίσωσιν αὐτὸν ἐν ταῖς ψευδολογίαις. 'Αλλὰ καὶ ἐξ αὐτῶν τούτων ὧν ψεύδονται, τὰ πρότερα διελέγχουσι ψευδη καὶ συσκευης μεστά. 'Μετὰ γὰρ την τελευτην,' φασίν, ''Αλεξάνδρου τοῦ ἐπισκόπου, ὀλίγων τινῶν ᾿Αθανασίου μνήμην ποιουμένων, εξ ή έπτα έπισκόπων λάθρα καὶ έν παραβύστω χειροτονοῦσιν αὐτόν. Ταῦτα ἔγραψαν καὶ βασιλεῦσιν, οἱ μηδεν ψευδες γράφειν παραιτούμενοι. 'Ότι δε παν το πλήθος, καὶ πᾶς ὁ λαὸς τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας, Εσπερ ἐκ μιᾶς ψυχης καὶ σώματος συνεληλυθότες, ανεβόων, έκραζον, αίτοῦντες 'Αθανάσιον ἐπίσκοπον τῆ ἐκκλησία τοῦτο ηὔχοντο δημοσία τω Χριστώ, καὶ τοῦτο ἡμᾶς ὥρκιζον ποιεῖν ἐπὶ πλείστας ήμέρας καὶ νύκτας, μήτε αὐτοὶ τῆς ἐκκλησίας άφιστάμενοι, μήτε ήμας επιτρέποντες άφίστασθαι τούτου καὶ ἡμεῖς μάρτυρες τούτου, καὶ ἡ πόλις πᾶσα, καὶ ἡ ἐπαρχία, οὐδὲν μὲν ἐναντίον, ὡς ἔγραψαν ἐκεῖνοι, κατ' αὐτοῦ λέγοντες. πάντα δὲ τὰ βέλτιστα, σπουδαίον, εὐλαβη, Χριστιανὸν, ένα των ἀσκητων, ἀληθως ἐπίσκοπον ὀνομάζοντες. "Οτι δὲ οί πλείουες ήμων αὐτὸν εχειροτόνησαν ύπὸ ταῖς των πάντων όψεσι καὶ βοαίς, μάρτυρες πάλιν ήμεις άξιοπιστότεροι των απόντων καὶ ψευδομένων, οἱ χειροτονήσαντες. 'Αλλ' ὅμως Εὐσέβιος την κατάστασιν 'Αθανασίου μέμφεται, ἄνθρωπος τάχα μηδε κατάστασιν όλως εσχηκώς εί δε που καὶ έσχεν, αὐτὸς ἀκυρώσας αὐτήν ἐν Βηρυτῷ μὲν ἦν ἀπ' ἀρχῆς, Βηρυτὸν δε άφεις είς Νικομήδειαν ήλθε, την μεν παρά νόμον άφεις, είς ην δε παρά νόμον επιβαίνων καὶ την μεν οἰκείαν ἀστόργως καταλελοιπως, την δε άλλοτρίαν άλόγως κατέχων καὶ της μεν πρώτης την στοργην ύπο της αλλοτρίας επιθυμίας παριδών, τη δε δευτέρα μηδε ήν ύπο της επιθυμίας έσχε τηρήσας. 'Ιδού γὰρ κἀκεῖθεν ἀποστὰς ἀλλοτρίαν πάλιν κατέχει, πανταχού ταις άλλοτρίαις εποφθαλμιων πόλεσι, και εν πλούτω καὶ ἐν μεγέθει πόλεων νομίζων είναι τὴν εὐσέβειαν, καὶ τὸν κλήρον τοῦ Θεοῦ, καθ' δυ ἐτάχθη τις, μηδὲν ἡγούμενος οὐκ είδως, ὅτι καὶ 'ὅπου δύο ἢ τρεῖς συνηγμένοι εἰσὶν έπὶ τῷ ὀνόματι τοῦ Κυρίου, ἐκεῖ ἐστιν ἐν μέσφ αὐτῶν δ Κύριος ' οὐκ ἐνθυμούμενος τὸ παρὰ τοῦ ἀποστόλου λεχθὲν, 2 Cor. x. 15. ότι 'οὐκ ἐν ἀλλοτρίοις καμάτοις καυχήσομαι' οὐ συνορῶν τὸ

Hist Ari. 7.

[Ou. Thv]

Cp. c. 25. Cp. 1 Tim. vi. 5.

Matt. xvii.

παρ' αὐτοῦ παράγγελμα, 'Δέδεσαι γυναικὶ, μὴ ζήτει λύσιν.' το και Εἰ δὲ ἐπὶ γυναικὸς τὸ ῥητὸν, πόσω μᾶλλον ἐπὶ ἐκκλησίας καὶ τῆς αὐτῆς ἐπισκοπῆς, ἡ ὁ συνδεθεὶς ἄλλην οὐκ ὀφείλει ζητεῖν, ἵνα μὴ καὶ μοιχὸς παρὰ ταῖς θείαις εὐρίσκηται γραφαῖς.

7. 'Αλλά καὶ τοιαῦτα ξαυτῷ συνειδώς, τετόλμηκε τὴν κατάστασιν 'Αθανασίου, την ύπο πάντων ἐπὶ καλοῖς μαρτυρουμέυην, διαβάλλειν καὶ καθαίρεσιν ὀνειδίζειν αὐτῷ τολμᾶ, καθαιρεθείς αὐτὸς, καὶ μάρτυρα τῆς καθαιρέσεως έχωι τὴι αντ' αὐτοῦ κατάστασιν. Πῶς οὖν ἢ αὐτὸς ἢ Θεόγνιος ἢδύ- Cp. Soc i. ναντο καθαιρεῖν ἄλλον, αὐτοὶ καθαιρεθέντες, καὶ ταῖς ἀντ<sup>, 8, 14.</sup> αὐτῶν καταστάσεσιν ἐλεγχόμενοι; Οἴδατε γὰρ ἀκριβῶς, ὅτι 'Αμφίων μεν εν Νικομηδεία, Χρηστος δε εν Νικαία κατεστάθησαν ἀντ' αὐτῶν διὰ τὴν οἰκείαν ἀσέβειαν, καὶ τὴν πρὸς τους 'Αρειομανίτας κοινωνίαν, τους από της συνόδου της ολκουμενικής αποδοκιμασθέντας. Κακείνην την τῷ ὄντι ΜΑ σύνοδον αναιρείν θέλοντες, την ξαυτών άδικον σύστασιν ονομάζειν 'σύνοδον' επιχειροῦσι, καὶ τὰ παρ' εκείνη κρατεῖν μη θέλοντες, τὰ παρ' αὐτοῖς κρατεῖν βούλονται καὶ σύνοδον ονομάζουσιν οί συνόδω τηλικαύτη μη πειθόμενοι. Ούτως οὐ συνόδου πεφροντίκασιν, αλλά σχηματίζονται φροντίζειν, ίνα, ανελόντες τους δρθοδόξους, τὰ δόξαντα τῆ αληθεῖ καὶ μεγάλη συνόδφ κατὰ τῶν ᾿Αρειανῶν λύσωσιν · ὧν προϊστάμενοι καὶ άεὶ καὶ νῦν, ψεύδεσθαι τολμῶσι κατὰ 'Αθανασίου τοῦ ἐπισκόπου. "Ομοια γὰρ κἀκείνα τοίς νῦν, ἃ ψεύδονται, ὅτι πρὸς τὴν εἴσοδον αὐτοῦ στάσεις καὶ θρῆνοι καὶ όδυρμοὶ γεγόνασι, τῶν και καὶ. λαών πρὸς τὴν ὑποδοχὴν αὐτοῦ δυσανασχετούντων. Οὐδὲν γαρ τοιούτον γέγονεν, αλλά παν τουναντίον, χαρά και εὐθυμία, καὶ δρόμος τῶν λαῶν, πρὸς τὴν εὐκταίαν αὐτοῦ θέαν ἐπειγομένων ευφροσύνης δε αί εκκλησίαι μεσταί, και εύχαριστίαι πρὸς τὸν Κύριον ἀναφερόμεναι πανταχοῦ. Λειτουργοὶ δὲ καὶ κληρικοί πάντες ούτως αὐτὸν ξωράκασιν, ώς εὐφρανθηναι τὰς ψυχας, κακείνην την ημέραν πασων εθθυμοτέραν εσχηκέναι πιστεύειν. Την γαρ ήμων των έπισκόπων ανεκλάλητον χαράν τί χρη γράφειν; προλαβόντες γαρ εἰρήκαμεν, ώς σὺν αὐτῷ πάσχειν ἐνομίζομεν.

Apol. C. Ari. (Letter of Egypt. Bishops.)

8. Τούτων τοίνυν οὕτως όμολογουμένων, καὶ παρ' αὐτῶν ἐναντίως προφερομένων, ποίαν ἔχει πίστιν ἡ παρ' αὐτῶν θρυλουμένη σύνοδος ἢ κρίσις; Οἱ γὰρ οὕτως ἐπιβαίνειν τολμῶντες, οἷς οὐκ εἶδον, οἷς οὐκ ἐδίκασαν, ἐφ' οἷς οὐ συνῆλθον, καὶ γράφειν ὡς πληροφορηθέντες, πῶς ἐφ' οἷς συνεληλυθέναι λέγουσι πιστευθῆναι δύνανται; 'Αλλ' οὐ κατ' ἔχθραν κἀκεῖνα πεποιηκέναι καὶ ταῦτα πιστευθήσονται; Ποία γὰρ καὶ σύνοδος ἐπισκόπων ἢν τότε; ποῖον συνέδριον ἀληθείας ἐχόμενον; τίς τῶν πλειόνων ἐν αὐτοῖς οὐκ ἐχθρὸς ἡμέτερος ἢν; Οὐ διὰ τὴν 'Αρείου μανίαν οἱ περὶ Εὐσέβιον καθ' ἡμῶν ὥρμησαν; Οὐ τοὺς ἄλλους συμφρονοῦντας αὐτοῖς ἐπήγοντο; Οὐκ ἀεὶ κατ' αὐτῶν ἐγράφομεν ὡς τὰ 'Αρείου φρονούντων; Οὐκ Εὐσέβιος ὁ ἐν Καισαρεία τῆς Παλαιστίνης ἐπὶ θυσία κατηγορεῖτο ὑπὸ τῶν σὺν ἡμῖν ὁμολογητῶν; Οὐ

Γεώργιος, ώς καθαιρεθείς ύπὸ 'Αλεξάνδρου τοῦ μακαρίου ἠλέγχετο; Οὐκ ἐπ' ἄλλοις ἄλλοι καὶ διαφόροις ηὐθύνοντο; Πῶς οὖν οὖτοι συνιέναι καθ' ἡμῶν ἤθελον; Πῶς δὲ σύνοδον ὀνομάζειν τολμῶσιν, ἦς κόμης προὐκάθητο, καὶ παρῆν σπεκουλάτωρ, καὶ κομεντάριος ἡμᾶς εἰσῆγεν ἀντὶ διακόνων τῆς ἐκκλησίας; 'Ἐκεῖνος ἐφθέγγετο, καὶ οἱ παρόντες ἐσιώπων, μᾶλλον δὲ

ύπήκουον τῷ κόμητι καὶ τὸ κινοῦν τοὺς δοκοῦντας ἐπισκόπους ὑπὸ τῆς ἐκείνου βουλῆς ἐνεποδίζετο. Ἐκείνος ἐκέλευεν,
ἡμεῖς ὑπὸ στρατιωτῶν ἠγόμεθα μᾶλλον δὲ τῶν περὶ Εὐσέβιον
κελευόντων, ἐκεῖνος ταῖς τούτων ἐξυπηρετεῖτο γνώμαις. Τὸ δὲ
ὅλον, ἀγαπητοὶ, ποία σύνοδος ἔνθα τὸ τέλος ἐξοριστία καὶ
φόνος εἰς δόξαν ἢν βασιλεῖ; Ποῖα δὲ καὶ τὰ ἐγκλήματα;

παρ' αὐτοῦ πεφονεῦσθαι κατηγοροῦντες, οῦ κατ' ἐκείνους τοὺς χρόνους μηδὲ τὴν χώραν εῗδεν ἄνθρωπος. 'Αλλὰ καὶ κρύψαι

Cp. Epiph. Hær. lxviii.

A.D. 335.

C. 77.

Cp. c. 49; De Syn. 17.

See below, c. 36, 72; Hist. Ari. 11.

Μείζον γὰρ ἐπὶ τούτοις τὸ κατ' αὐτῶν θαῦμα. 'Αρσένιός τις ην, ὁν πεφονεῦσθαι ἐμέμφοντο, καὶ ποτήριον διέβαλλον c. 65, 69. κεκλᾶσθαι μυστικόν. 'Αλλ' 'Αρσένιος μὲν ζῆ, καὶ μεθ' ἡμῶν εὕχεται συνάγεσθαι, καὶ οὐκ ἄλλας ἀναμένει μαρτυρίας, ἵνα ζῶν φανῆ, ἀλλ' αὐτὸς ὁμολογεῖ ζῆν, οἰκείοις γράμμασι πρὸς τὸν συνεπίσκοπον ἡμῶν 'Αθανάσιον γράφων, ὁν αὐτοῦ φονέα διεβεβαιοῦντο. Καὶ οὐκ ἡδοῦντο οἱ ἀσεβεῖς ἄνδρα πρὸ τοσούτον διαστήματος, καὶ πλῷ καὶ πεζῆ πάμπολυ μῆκος ἀπέχοντα,

τετολμήκασι, καὶ ἀφανῆ καταστῆσαι μηδὲν παθόντα. Καὶ εἰ οἰόν τε ἢν εἰς ἄλλην οἰκουμένην ἂν μετετίθεσαν, μᾶλλον δὲ καὶ τοῦ ζῆν ἀληθῶς ἂν ἐξήγαγον, ἵνα εἴτε ἐπαληθεύοντες, εἴτε πλασάμενοι φόνον, ἀληθῶς ᾿Αθανάσιον ἀποκτείνωσιν. ᾿Αλλὰ τῆ θεία προνοία καὶ ἐν τούτω χάρις, τῆ μηδὲν ἄδικον ἰσχύειν ἐπιτρεπούσῃ, ἀλλ' ὑπὸ τὰς πάντων ὄψεις ᾿Αρσένιον ὑπαγούσῃ c. 65; ζῶντα, καὶ φανερῶς τὴν τότε συσκευὴν καὶ συκοφαντίαν <sup>Soc. i. 2, 6</sup> ἐλέγχοντα οὐ γὰρ ὡς φονέας ἀποστρέφεται, οὐδὲ ὡς ἢδικηκότας μισεῖ πέπονθε γὰρ ὅλως οὐδέν. ᾿Αλλὰ κοινωνεῖν c. 27, 69. ἡμῖν ἀξιοῖ, καὶ συναριθμεῖσθαι βούλεται, δι' ὧν ἔγραψε.

9. Καὶ ὅμως ᾿Αθανάσιος μὲν συνεσκευάζετο παρ᾽ αὐτῶν, ώς τὸν ζῶντα πεφονευκώς, ἐξωρίζετο δὲ παρὰ τῶν αὐτῶν. Οὐδὲ γὰρ ὁ πατὴρ τῶν βασιλέων τοῦτον ἐξώρισεν, ἀλλ' αἱ τούτων διαβολαί. Σκοπείτε γάρ, εἰ μὴ οὕτως ἔχει ως οὐδὲν μεν ηύρίσκετο κατά τοῦ συλλειτουργοῦ ἡμῶν 'Αθανασίου, ὁ δὲ κόμης εβιάζετο, καὶ πολύς ην σπουδάζων κατ' αὐτοῦ, ὁ μὲν ἐπίσκοπος 'Αθανάσιος, φυγων την γενομένην βίαν, ανήλθε c. 86. πρὸς τὸν εὐσεβέστατον βασιλέα, παραιτούμενος ἄμα καὶ τὸν κόμητα καὶ τὰς ἐκείνων συσκευὰς, ἀξιῶν δὲ νόμιμον ἐπισκόπων σύνοδον συγκροτηθήναι, ή καὶ αὐτὸν δέξασθαι την ἀπολογίαν, ὧν ἐπήγαγον αὐτῷ. Καὶ γράφει μὲν βασιλεὺς άγανακτῶν, καὶ προσκαλεσάμενος αὐτοὺς, ἐπαγγελλόμενός τε αὐτὸς ἀκροάσασθαι, ὁ καὶ τὴν σύνοδον κελεύσας γενέσθαι οί δὲ περὶ Εὐσέβιον, ἀνελθόντες, διαβάλλουσιν 'Αθανάσιον, οὐκέτι μὲν τὰ ἐν Τύρφ θρυλούμενα παρ' αὐτῶν, περὶ σίτου δὲ καὶ πλοίων ἐποχῆς, ὡς ᾿Αθανασίου ἐπαγγειλαμένου δύνασθαι κωλύειν την ἀπὸ 'Αλεξανδρείας είς την Κωνσταντι- c. 87. νούπολιν τοῦ σίτου μετακομιδήν ταῦτά τινες τῶν ἐξ ἡμῶν ένδον όντες μετὰ 'Αθανασίου ακηκόασι τοῦ βασιλέως απειλοῦντος. Εἶτα τοῦ ᾿Αθανασίου ὀδυρομένου ἐπὶ τῆ διαβολῆ, καὶ διαβεβαιουμένου, μη είναι ταύτην άληθη πως γαρ αν ίδιωτης ἄνθρωπος καὶ πένης τηλικαῦτα δύναιτο; Εὐσέβιος, οὐδὲ δημοσία παραιτησάμενος την διαβολην, ἄμνυε τὸν 'Αθανάσιον είναι πλούσιον, καὶ δυνατον, καὶ ἱκανον προς πάντα, ΐνα ἐκ τούτων κὰκεῖνα εἰρηκως 'Αθανάσιος νομισθῆ. Ταῦτα μεν οί σεμνοί κατηγόρουν επίσκοποι ή δε τοῦ Θεοῦ χάρις

ακούσας έπὶ ζωντι, καὶ τοῦ βίου μὴ στερηθέντι, καὶ τὴν

10. Οἱ δὲ περὶ Εὐσέβιον οἱ θαυμαστοὶ, ἵνα καὶ τὴν ἀλή-

Apol. c. Ari. κρείττων της πουηρίας αὐτῶν γεγένηται τὴν γὰρ εὐσέβειαν (Letter of Egypt. Bi-shops.) τοῦ βασιλέως εἰς φιλανθρωπίαν κεκίνηκε, καὶ ἀντὶ θανάτου την εξοριστίαν παρέσχεν. Οὐκοῦν αἱ διαβολαὶ, καὶ οὐδὲν άλλο, τούτων αΐτιαι. Ο μεν γάρ βασιλεύς, προ τούτου γράφων, την συσκευην εμέμψατο, την επιβουλην ητιάσατο, τῶν Μελιτιανῶν κατεψηφίσατο, ἀθεμίτους, ἀρᾶς ἀξίους, τὰ δεινότατα αὐτοὺς ἐγγράφως εἰπών. Κεκίνηται γὰρ νεκρὸν ακηκοως ανθρωπου, ος εν τοις ζωσιν ην κεκίνηται φόνον

έπιστολην απεστείλαμεν.

θειαν καὶ τὰ γραφέντα λύειν δόξωσιν, ὄνομα συνόδου σχηματίζονται, καὶ τὸ ἔργον αὐτῆς παρὰ βασιλέως λαμβάνουσι. Καὶ κόμης ἐπὶ τούτω, καὶ στρατιῶται δορυφόροι τῶν ἐπισκόπων, καὶ βασιλικὰ γράμματα συνελθεῖν, οθς ήτησαν έπαναγκάζοντα. Ἐνταῦθα τὸ παράδοξον τῆς ἐπιβουλῆς αὐτῶν ενθυμήθητε, καὶ τὴν ἀνωμαλίαν τῶν τολμωμένων αὐτοῖς, ζνα όθεν δήποτε παντί τρόπω τον άνθρωπον εξ ήμων άρπάσωσιν. Εί μεν γαρ επέτρεπον εαυτοίς την κρίσιν μόνοις ώς επίσκοποι, Hist Ari. 52. τίς κόμητος καὶ στρατιωτῶν χρεία; ἢ πῶς ὑπὸ βασιλικοῖς συνήγοντο γράμμασιν; Εί δὲ βασιλέως ἐδέοντο, καὶ παρ' αὐτοῦ τὸ κῦρος ἔχειν ἤθελον, διὰ τί τὴν κρίσιν αὐτοῦ παρέλυον; "Η πως έκείνου τους μεν Μελιτιανους συκοφάντας, άθεμίτους, 'Αθανάσιον δε καθαρώτατον δι' ων έγραψε κρίυαυτος, καὶ τὸυ φόνου ἐκτραγωδοῦντος τὸυ ἐπὶ τῷ ζῶντι πεπλασμένου, οὖτοι καὶ Μελιτιανοὺς ἀληθεύειν, κἀκεῖνον ύπεύθυνον είναι διωρίζοντο; καὶ μὴ αἰδούμενοι, τὸν ζώντα νεκρον εποίουν; ζωντα και μετά την κρίσιν του βασιλέως, καὶ ὅτε συνήεσαν, καὶ ἄχρι νῦν σὸν ἡμῖν ὅντα. Ταῦτα μὲν περὶ 'Αρσενίου.

> ΙΙ. Ποτήριον δε μυστικου, ποίου, ή που κατεαγέν παρά Μακαρίου; τοῦτο γὰρ ἄνω καὶ κάτω περιιόντες θρυλοῦσι. Καίτοι 'Αθανάσιον μεν οὐδε οἱ κατήγοροι τετολμήκασιν αἰτιάσασθαι, εὶ μὴ παρ' αὐτῶν ὑπεβλήθησαν ἀλλ' ὅμως αὐτοὶ τὸ τέλος της μέμψεως ἐπ' αὐτὸν ἄγουσιν ὁ μηδὲ ἐπὶ Μακάριον έδει χωρείν, οὐκ ἐλεγχθέντα. Καὶ οὐκ αἰσχύνονται ταῦτα

έπὶ κατηχουμένων, καὶ τό γε χείριστον, ἐπὶ Ἑλλήνων τραγωδοῦντες τὰ μυστήρια δέον, ώς γέγραπται, μυστήριον Του κίι. 7: βασιλέως καλου κρύπτειυ' καὶ ώς ὁ Κύριος παρήγγειλε 'Μη Matt. vii ... δώτε τὰ ἄγια τοῖς κυσὶ, μηδὲ βάλητε τοὺς μαργαρίτας ἔμπροσθεν τῶν χοίρων. Οὐ χρη γὰρ τὰ μυστήρια ἀμυήτοις τραγωδείν, ίνα μη Ελληνες μεν άγνοοθντες γελωσι, κατηχούμενοι δὲ, περίεργοι γενόμενοι, σκανδαλίζωνται. 'Αλλά καὶ ὅμως ποίου η ποῦ, η παρὰ τίσι κατεαγέυ ποτήριου; Μελιτιανοί μέν γάρ είσιν οι κατηγορούντες, καθόλου πιστεύεσθαι μή όφείλουτες. Σχισματικοί γὰρ καὶ ἐχθροὶ τῆς ἐκκλησίας c. s., γεγόνασιν, οὐ νῦν, ἀλλ' ἀπὸ τοῦ μακαρίου Πέτρου, ἐπισκόπου Cp. ad Ep. καὶ μάρτυρος γενομένου οί καὶ αὐτῷ Πέτρῳ ἐπιβουλεύσαντες, καὶ 'Αχιλλάν τὸν μετ' ἐκεῖνον διαβαλόντες, καὶ 'Αλεξάνδρου κατηγορήσαντες μέχρις αὐτοῦ τοῦ βασιλέως. Οὕτω γὰρ δὴ μελετήσαντες, λοιπον καὶ εἰς ᾿Αθανάσιον διέβησαν, οὐδὲν ξένον της πονηρίας ξαυτών ποιούντες καὶ γὰρ ώσπερ τοὺς πρὸ αὐτοῦ, οὕτω καὶ τοῦτον ἐσυκοφάντησαν. ᾿Αλλὰ νῦν αὐτῶν καὶ οὐ πρότερον ἡ συκοφαντία καὶ αἱ διαβολαὶ κεκρατήκασιν, ὅτι τοὺς περὶ Εὐσέβιον ἔσχον συνεργοὺς καὶ προστάτας διὰ τὴν οἰκείαν ἀσέβειαν τῶν ᾿Αρειομανιτῶν, δι΄ ην ωσπερ πολλοίς επισκόποις, ούτω καὶ 'Αθανασίω συνεσκευάσαντο. Καὶ γὰρ ὁ τόπος ἐκεῖνος ἐν ῷ κεκλᾶσθαι τὸ c. 76 ποτήριόν φησιν, οὐκ ἢν ἐκκλησία πρεσβύτερος οὐκ ἢν ὁ c. 63. 74 τον τόπον παροικών ήμέρα, καθ' ην Μακάριον τοῦτο πεποιηκέναι φασίν, οὐκ ῆν Κυριακή. Μήτε τοίνυν ἐκκλησίας οὕσης έκει, μήτε του ιερουργούντος, μήτε της ήμέρας απαιτούσης, ποίον η πότε, η ποῦ τὸ ποτήριον κέκλασται μυστικόν; Ποτήρια μεν γὰρ είναι πολλὰ καὶ κατὰ τὰς οἰκίας, καὶ ἐν ἀγορῷ μέση δήλον, καὶ τούτων οὐδὲν ὁ θραύων ἀσεβεῖ τὸ δὲ μυστικου ποτήριου, ο, καν θραυσθή παρ' έκόντος, ασεβή ποιεί του επικεχειρηκότα, παρά μόνοις τοίς νομίμως προεστῶσιν εύρισκεται ουτος ὁ τρόπος τούτου του ποτηρίου μόνος, ἄλλος οὐδείς. Τοῦτο ὑμεῖς νομίμως προπίνετε τοῖς λαοίς· τοῦτο ύμεῖς ὑπὸ τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ κανόνος παρελάβετε· τοῦτο μόνον εστὶ τῶν τῆς καθολικῆς εκκλησίας προεστώτων. Μόνον γὰρ ὑμῶν ἐστι προπίνειν τὸ αἶμα τοῦ

(Letter of Egypt. Bi-shops.)

Χριστοῦ, τῶν δὲ ἄλλων οὐδενός. 'Αλλ' ὅσον τὸ μυστικὸν ὁ θλάων ἀσεβής, τοσοῦτον ἀσεβέστερος ὁ ἐνυβρίζων τὸ αΐμα τοῦ Χριστοῦ· ἐνυβρίζει γὰρ ὁ παρὰ τὸν ἐκκλησιαστικὸν θεσμον 'τοῦτο ποιῶν.' Καὶ ταῦτά φαμεν οὐχ ὅτι κἂν σχισματικών ποτήριον κέκλασται παρά Μακαρίου, άλλ' ὅτι μηδεν ην όλως εκεί πως γάρ; όπου μήτε τόπος Κυριακής, μήτε τις έκει της έκκλησίας, άλλα μήτε δ καιρός μυστηρίων ήν; Οῦτος δέ ἐστιν ὁ πολυθρῦλλητος Ἰσχύρας, ὁ μήτε ὑπὸ της εκκλησίας χειροτονηθείς, καὶ ὅτε τοὺς ὑπὸ Μελετίου κατασταθέντας πρεσβυτέρους 'Αλέξανδρος έδέχετο, μηδέ

έκείνοις συναριθμηθείς· ούτως οὐδὲ ἐκεῖθεν κατεστάθη.

12. Πόθεν οθν πρεσβύτερος Ίσχύρας; τίνος καταστήσαντος; ἃρα Κολλούθου; τοῦτο γὰρ λοιπόν. 'Αλλ' ὅτι

[Qu. Kupia-KÓS.]

c. 28, 46, 72,

c. 74, 76.

Κόλλουθος πρεσβύτερος ων έτελεύτησε, καὶ πάσα χεὶρ αὐτοῦ γέγονεν ἄκυρος, καὶ πάντες οἱ παρ' αὐτοῦ κατασταθέντες έν τῷ σχίσματι λαϊκοὶ γεγόνασι, καὶ οὕτω συνάγονται, δῆλον, καὶ οὐδενὶ καθέστηκεν ἀμφίβολον. Πῶς οὖν ιδιώτης ἄνθρωπος, καὶ οἰκίσκον οἰκῶν ἰδιωτικὸν, ποτήριον ἔχειν μυστικὸν πιστευθείη; αλλα τότε του ιδιώτηυ 'πρεσβύτερου' ωνόμαζου, καὶ τὴν προσηγορίαν αὐτῷ ταύτην διὰ τὴν καθ' ἡμῶν ἀδικίαν c. 85. έχαρίζουτο, καὶ νῦν μισθὸν τῆς κατηγορίας ἐκκλησίας οἰκοδομήν προξενούσιν. Ούτως ούκ είχεν εκκλησίαν άνθρωπος,

> αυτέδοσαν αὐτῷ· ταῦτα γὰρ θρυλεῖ περιιών, καὶ οὕτω καθ' ήμων βρενθύεται. Ούτω λοιπον τηλικαθτα έπαθλα παρά των έπισκόπων τοίς κατηγόροις καὶ συκοφάνταις προστίθεται, εἰκότως οἱ γὰρ συνεργὸν εἰς ὰ ἤθελον αὐτὸν ἐσχηκότες, ὡς των πραγμάτων κοινωνού, ούτω καὶ της δμοίας επισκοπης ηξίωσαν. 'Αλλά μήπω ταῦτα, ἔτι δὲ τὰς ἀκοὰς τοῖς τότε πραχθείσι παρ' αὐτῶν ἔνδοτε.

άλλα μισθού της κακοηθείας και της πρός την κατηγορίαν ύπακοης νῦν ην οὐκ είχε λαμβάνει, καὶ τάχα καὶ ἐπισκοπην

(p. c. 72 ff.

13. Μή δυνηθέντες πρός την αλήθειαν, καίτοι κατ' αὐτης παρεσκευασμένοι, καὶ ἐν Τύρω μηδὲν ἀποδείξαντος Ἰσχύρα, άλλα συκοφάντου δεικνυμένου, και την συσκευην αὐτων της συκοφαντίας λυούσης, είς αποδείξεις υπερτίθευται, καὶ έπαγγέλλονται πέμψειν έξ ξαυτών τους κατά Μαρεώτην πολυπραγμονήσοντας. Καὶ οὺς ἡμεῖς παρητούμεθα φανερῶς διὰ πολλὰ, καὶ ὡς τὰ ᾿Αρείου φρονοῦντας, καὶ διὰ τοῦτο ἡμῶν ἐχθροὺς. ἀπέστειλαν αὐτοὶ κρύφα, χρώμενοι τῆ δυναστεία, Διόγνιον, Μάριν, Θεόδωρον, Μακεδόνιον, δύο νεωτέρους την ηλικίαν καὶ τὸν τρόπον, Οὐρσάκιον καὶ Οὐάλην ἀπὸ Παννονίας καὶ c. 37; ad Ep. Æg. 7. οθτοι μετά την τοσαύτην όδον, ην υπέμειναν, ίνα δικάσωσι τῷ ἐχθρῷ, πάλιν ἀπὸ Τύρου καὶ εἰς ᾿Αλεξάνδρειαν ἡπείγουτο. μηδε το μάρτυρες οι δικασταί γενέσθαι παραιτησάμενοι, αλλά πάντα τρόπον ἐπιβουλῆς ἀναδεξάμενοι φανερῶς, καὶ πάντα κάματον καὶ πᾶσαν όδὸν ὑποστάντες, ἵνα τὴν κατασκεναζομένην συσκευήν πληρώσωσι. Καὶ τὸν μὲν ἐπίσκοπον 'Αθανά- 0.73σιου κατεχόμενου επί ξένης ήφίεσαν αὐτοί δε είς την τοῦ έχθροῦ πόλιν εἰσήεσαν, ὥσπερ ἐπικωμάζοντες, καὶ τῆ ἐκκλησία καὶ τῷ λαῷ καὶ τὸ παραλογώτερον, Ἰσχύραν τὸν с. 76. κατήγορου μεθ' ξαυτών ξπαγόμενοι, Μακάριον τον κατηγορού- с. 72. μενον οὐκ ἐπέτρεψαν ἀκολουθησαι, ἀλλ' ἔμφρουρον ἀφηκαν ἐν Τύρφ. 'Ανω γὰρ καὶ κάτω 'Μακάριος ὁ πρεσβύτερος τῆς 'Αλεξανδρείας' ύπήγετο παρ' αὐτῶν τῷ ἐγκλήματι.

14. Μόνοι τοίνυν μετὰ τοῦ κατηγόρου τὴν 'Αλεξάνδρειαν εἰσελθόντες, σύνοικον αὐτὸν, καὶ συνέστιον, καὶ συμπότην έχουτες, καὶ τὸυ ἔπαρχου τῆς Αἰγύπτου Φιλάγριου παραλα- c. 72 ff., 83. βόντες, επί την Μαρεώτην απήλθον κακεί δήθεν εποιούντο την εξέτασιν μόνοι, ως ήθελον, μετά τοῦ προειρημένου, πολλά τους πρεσβυτέρους παρείναι παρακαλέσαντας ουκ επιτρέψαντες. Ἡξίουν δὲ παρείναι οί τε τῆς πόλεως καὶ τῆς χώρας πάσης πρεσβύτεροι, ΐνα τοὺς ὑποβαλλομένους ὑπὸ Ἰσχύρα διελέγξωσι τίνες καὶ πόθεν εἰσί. Καὶ τοὺς μεν λειτουργοὺς εκώλυου παρείναι· επί δε των εθνικων εξήταζου περί εκ- c. 31, 72. κλησίας, περὶ ποτηρίου, περὶ τραπέζης, καὶ τῶν ἁγίων καὶ τὸ δεινότερον, εθνικοὺς εκάλουν μάρτυρας περὶ ποτηρίου μυστι- ο 37. 😘 κοῦ ζητοῦντες καὶ οὺς ἡρπάσθαι παρὰ 'Αθανασέου διωρίζουτο, έκ μετακλήσεως τοῦ 'καθολικοῦ,' καὶ μηδὲ ὅποι γῆς εἰσι γινώσκειν, τούτους εἰσῆγον ἐφ' ἐαυτῶν καὶ τοῦ ἐπάρχου μόνον. Καὶ οὐκ ἢδοῦντο τούτους ἢφανίσθαι παρὰ τοῦ ἐπισκόπου ᾿Αθανασίου λέγοντες, ών ταις μαρτυρίαις συγχρησθαι δοκοῦσιν. 'Αλλά κάνταθθα μόνον φονεθσαι βουλόμενοι, πάλιν τους ζωντας,

(Letter of Egypt. Bi-shops.)

Αροι. c. Απι. ώς ἀποθανόντας, τὸν ἐπὶ ᾿Αρσενίου τρόπον μιμούμενοι πλάττονται. Όντας γάρ τοὺς ἀνθρώπους καὶ φαινομένους ἐπὶ τῆς ίδίας, ύμιν τοις μακράν ως άφανεις έκτραγωδούσιν, ίνα, μακράν όντων των έλέγχων, τὸν συλλειτουργὸν ἡμων διαβάλλωσιν, ώς βία καὶ δυναστεία χρώμενου, καίτοι πάντα αὐτοὶ μετὰ δυναστείας καὶ προστασίας πράττοντες. Καὶ γὰρ ὅμοια πάλιν τὰ κατὰ Μαρεώτην τοῖς κατὰ Τύρον ἐγίνετο ὅσπερ γαρ έκει κόμης ην μετα στρατιωτικής ύπηρεσίας, οὐδενὶ έπιτρέπων παρά τὰ ἐκείνοις δοκοῦντα ἢ λέγεσθαι, ἢ πράττεσθαι, ούτω καὶ ἐνταῦθα ὁ τῆς Αἰγύπτου ἔπαρχος μετὰ της τάξεως ην, πάντας μεν τους της εκκλησίας εκφοβών, μηδένα δὲ μετὰ ἀληθείας ἐπιτρέπων μαρτυρεῖν καὶ τὸ παραδοξότερον, εν αὐτῷ τῷ τόπω καὶ τῆ οἰκία τοῦ κατηγόρου, καὶ φκουν, καὶ εξετάζειν εδόκουν à ήβούλοντο, οἱ εἴτε δικασταὶ, εἴτε μάρτυρες, εἴτε τῆς ξαυτῶν καὶ Εὐσεβίου σπουδῆς, ὅπερ άληθέστερου, ύπηρέται παραγενόμενοι.

15. Καὶ τίνα τὰ παρ' αὐτῶν εἰς τὴν 'Αλεξάνδρειαν τολμηθέντα, νομίζομεν ύμας μη αγνοείν πανταχού γαρ διαδέδοται. Compare En- Ξίφη γυμνὰ κατὰ τῶν ἁγίων παρθένων καὶ τῶν ἀδελφῶν cycl. 3; Apol. ad Const. 33. ἐχώρει, καὶ μάστιγες κατὰ τῶν ἐντίμων παρὰ Θεῷ σωμάτων, καὶ τοὺς πόδας έχωλευον ὑπὸ τῶν πληγῶν αἱ τὴν ψυχὴν ἐν άγνεία καὶ πάσιν δλόκληροι τοῖς καλοῖς. Ἐργασίαι τε κατ' αὐτῶν ἐπεσείοντο καὶ ἐθνικοὶ δημοι πρὸς τὸ γυμνοῦν, τύπτειν, ασελγαίνειν κατ' αὐτῶν, βωμούς τε καὶ θυσίας ἐπαπειλεῖν αὐταίς. Καί τις ἀσελγής ἀνήρ, ὡς ἐξουσίας λοιπὸν δοθείσης ύπὸ τοῦ ἐπάρχου πρὸς χάριν τῶν ἐπισκόπων, χείρα παρθένου κατείχε, καὶ πρὸς τυχόντα βωμὸν είλκεν, ἀνάγκην θυσίας καὶ διωγμοῦ μιμούμενος. Καὶ ταῦτα ἐπράττετο, καὶ φυγὴ τῶν παρθένων ην, καὶ γέλως των εθνικών κατά της εκκλησίας, των ἐπισκόπων ἔνδον ὄντων, καὶ ταύτην τὴν οἰκίαν οἰκούντων, έν ή ταθτα ἐπράττετο, καὶ ἀφ' ής διὰ τὴν εἰς αὐτοὺς χάριν, ξιφων αί παρθένοι γυμνων, καὶ παντὸς κινδύνου, καὶ ὕβρεων, καὶ παροινίας πεπείρανται. Καὶ ταῦτα ἔπασχον ἐν νηστεία παρὰ τῶν τοῖς ἐπισκόποις ἔνδον συνεστιωμένων.

> 16. Ταθτα προειδότες, ώς έχθρων είσοδος οὐχ ή τυχοθσα βλάβη, την παραίτησιν ἐποιησάμεθα. Ταῦτα καὶ ᾿Αλέξανδρος

c. 63, 35.

έν νώ λαβων δ της Θεσσαλονίκης επίσκοπος, γράφει προς Cp. c. 66. ... τους έκει μείναντας την συσκευην έλέγχων, και την έπιβουλην μαρτυρόμενος ον καν συναριθμώσιν έαυτοις, και της έπιβουλης μετρωσίν ένα, οὐδὲν ἄλλο η κατ' ἐκείνου την βίαν δεικνύουσι. Καὶ γὰρ καὶ ὁ παμπόνηρος Ἰσχύρας, οὐδὲ αὐτὸς ἄνεν φόβου καὶ βίας ἐπ' αὐτὸ Ερμησεν, ἀλλ' ἀνάγκη τὴν κατηγορίαν ύπέδυ. Τούτου τεκμήριου, αὐτὸς ἔγραψευ Ἰσχύρας πρὸς τὸυ συνεπίσκοπον 'Αθανάσιον, ὅτι μηδὲν ἐκεῖ πέπρακται τοιοῦτον, άλλ' ύπεβλήθη πλάσασθαι. Καὶ ταῦτα ἔγραψεν οὐ δεχθεὶς παρ' αὐτοῦ ώς πρεσβύτερος, οὐ τοιαύτην χάριτος προσηγορίαν λαβων, οὐκ οἰκοδομὴν ἐκκλησίας εἰς ἀμοιβὴν τυχων, οὐ μισθὸν έπισκοπής προσδοκήσας ων πάντων έτυχε παρ' αὐτων διὰ τὴν κατηγορίαν. 'Αλλά καὶ τὸ γένος αὐτοῦ πᾶν μεθ' ἡμῶν συνήγετο οὐκ αν συναχθέντες, εἴγε τὸ τυχὸν ἠδίκηντο.

17. Ταθτα μεν οθν ότι μη λόγος, άλλ' έργον, μάρτυρες μεν οί τοῦ Μαρεώτου πρεσβύτεροι πάντες, οἱ ἀεὶ συνόντες ἐν ταῖς C. 74. περιοδίαις τῷ ἐπισκόπω, οἱ καὶ τότε γράψαντες κατὰ 'Ισχύρα' καὶ μήτε εν Τύρφ οἱ ελθύντες εξ αὐτῶν επιτρα-C. 7 .. πέντες είπειν την αλήθειαν, μήτε εν τῷ Μαρεώτη απομείναν-C. 7\_. τες, συγχωρηθέντες έλέγξαι τὸν Ἰσχύραν συκοφάντην καὶ αὐτὰ δὲ τὰ ἀντίγραφα τῶν ᾿Αλεξάνδρου γραμμάτων, καὶ τῶν πρεσβυτέρων, καὶ τὰ Ἰσχύρα. ᾿Απεστείλαμεν δὲ καὶ τὴν τοῦ πατρὸς τῶν βασιλέων ἐπιστολήν ἔνθα οὐ μόνον ἐπ' ᾿Αρσενίω c, 68. δυσχεραίνει, ὅτι ζῶντος ἀνθρώπου φόνος ἐνεκαλεῖτο, ἀλλὰ καὶ **ἐπὶ τῷ** ποτηρίῳ ἐθαύμαζε τὸ ποικίλου τῆς κατηγορίας καὶ πεπλανημένον, ὅτι πὴ μὲν Μακαρίου τοῦ πρεσβυτέρου, πὴ δὲ 'Αθανασίου τοῦ ἐπισκόπου κατηγόρουν, ὡς κλάσαντος ταῖς χερσί τὸ ποτήριον καὶ πάλιν συκοφάντας τοὺς Μελιτιανοὺς, καὶ πάλιν 'Αθανάσιον καθαρώτατον ἀποφαίνεται. Πῶς γὰρ οὐ συκοφάνται Μελιτιανοὶ, καὶ πρό γε πάντων Ἰωάννης; c. 65. 7 -ό εἰσελθων εἰς τὴν ἐκκλησίαν, κοινωνήσας ἡμῖν, καταγνούς (ομ. 🐯) έαυτοῦ, μηδὲν ἔτι περὶ τοῦ ποτηρίου κινήσας, ἐπειδὴ τοὺς περὶ Εὐσέβιον είδε σπουδάζοντας τοῖς 'Αρειομανίταις, οὐκ ἀποτολμῶντας δὲ φανερῶς αὐτοῖς συνεργεῖν, ἀλλὰ ζητοῦντας ἄλλοις χρησθαι προσώποις, έαυτον ύποβέβληκεν, ωσπερ των έξω θεάτρων, ύποκριτήν. Καὶ ἡ μὲν ὑπόθεσις ἦν ''Αρειανῶν ἀγών.'

(Letter of Egypt. Bi-shops.)

ΑΡΟΙ. C. ΑRΙ. καὶ τὸ πρωτότυπου, ἐκείνους κατορθοῦν ὑποβολὴ δὲ καὶ παράρτημα τούτων, Ίωάννης καὶ οἱ σὺν αὐτῷ· ἵνα οἱ τῶν ᾿Αρειανῶν σπουδασταί διὰ τῆς τούτων προφάσεως, δικαστών σχήματι, τους έχθρους της ασεβείας απώσωνται, και την ασέβειαν έγκαταπήξωσι, καὶ τοὺς ᾿Αρειανοὺς εἰσαγάγωσι τῆ ἐκκλησία καὶ οί την ευσέβειαν εξωθήσαι θέλοντες δι' ασεβείας νικήσαι βιάζονται καὶ οὶ τὴν ἀσέβειαν τὴν κατὰ Χριστοῦ προελόμενοι. τούς της ασεβείας έχθρούς ώς ασεβείς ανελείν επεχείρησαν καὶ ποτήριου ἡμῖυ προφέρουσι κεκλασμένου, ΐνα δόξη καὶ 'Αθανάσιος κατὰ Χριστοῦ συνασεβεῖν αὐτοῖς. Ποία γὰρ καὶ μυήμη παρ' αὐτοῖς ὀφείλεται ποτηρίου μυστικοῦ; πόθευ ἀσεβείας της είς Χριστον προστάταις περί ποτηρίου νους εὐσεβής; πόθεν τοις του Χριστον μη γνωρίζουσι ποτήριου Χριστου γνώριμον; πως οί ποτήριον τιμάν προσποιούμενοι τον του ποτηρίου Θεον ατιμάζουσιν; η πως οι ποτήριον οδυρόμενοι τον έπίσκοπον τὸν ἐν αὐτῷ μυσταγωγοῦντα φονεῦσαι ζητοῦσι; καὶ ἐφόνευσαν αν τὸ ὅσον ἐν ἐαυτοῖς. Πῶς δὲ οἱ τὸν θρόνον τον έστολισμένον επισκοπικώς οδυρόμενοι, τον εν αυτώ καθήμενον επίσκοπον ανελείν (ητούσιν; ίνα καὶ ὁ θρόνος τὸν επίσκοπου ζητή, καὶ οἱ λαοὶ τής εὐσεβοῦς διδασκαλίας στερηθῶσιν. Οὖτε οὖν ποτήριον, οὖτε φόνος, οὖτε τι τῶν ὑπ' αὐτων τερατολογηθέντων είς τοῦτο αὐτοὺς προήγαγεν, ἀλλ' ή προειρημένη των 'Αρειανων ἀσέβεια' δι' ην καὶ 'Αθανασίω καὶ άλλοις επισκόποις επιβουλεύσαντες, έτι καὶ νῦν τῆ εκκλησία πολεμοῦσιν. Αρα γὰρ τίνες οἱ φόνους καὶ ἐξοριστίας ἀληθῶς ποιήσαντες; οὐχ οὖτοι; Αρα τίνες, ταῖς ἔξωθεν προστασίαις χρώμενοι, τοις έπισκόποις έπιβουλεύουσιν; ούχ οί περί Εύσέβιον μάλλον, καὶ οὐκ 'Αθανάσιος, ώς αὐτοὶ γράφουσι; παρ' αὐτῶν γὰρ αὐτὸς καὶ ἄλλοι πεπόνθασι. Καὶ γὰρ καὶ πρεσβύτεροι της 'Αλεξανδρείας τέσσαρες κατ' εκείνου του καιρου, καίτοι μηδε είς Τύρον εξελθόντες, ύπερόριοι παρ' αὐτῶν γεγόνασιν. Αρα τίνες οἱ θρήνων καὶ δακρύων ἄξιοι; οὐχ οἱ καὶ τὰ πρῶτα ποιήσαντες, καὶ δεύτερα συνάπτειν μὴ παραιτούμενοι, καὶ πάντα συκοφαντοῦντες, ίνα ἐπίσκοπον ἀπολέσωσι μὴ ὑπείκοντα τῆ τῆς ἀσεβείας αὐτῶν αἰρέσει; Διὰ τοῦτο ἡ έχθρα των περί Εὐσέβιον διὰ τοῦτο τὰ ἐν Τύρω κινηθέντα

Cp. Soz. ii. 25.

διὰ τοῦτο αἱ προσποίητοι κρίσεις διὰ τοῦτο νῦν καὶ χωρὶς κρίσεως παρ' αὐτῶν, ὡς πεπληροφορημένων, γράμματα διὰ τοῦτο αἱ πρὸς τὸν πατέρα τῶν βασιλέων καὶ πρὸς αὐτοὺς τοὺς εὐσεβεστάτους βασιλεῖς διαβολαί.

18. Ο ία γάρ καὶ νῦν κατείρηται ὁ συλλειτουργὸς ἡμῶν 'Αθανάσιος, ἀναγκαῖον ὑμᾶς εἰδέναι, ΐνα καὶ ἐκ τούτου καταγυῶτε τῆς πουηρίας αὐτῶυ, καὶ γινώσκητε ὅτι μηδὲν ἄλλο ἡ φονεύσαι ζητούσι τὸν ἄνδρα. Σίτος παρὰ τοῦ πατρὸς τῶν . βασιλέων ἐδίδοτο πρὸς τὰς τῶν χηρῶν διατροφὰς ἰδία μὲν Αιβύας, ιδία δέ τισιν έξ Αιγύπτου. Τοῦτον πάντες λαμβάνουσιν ἄχρι νῦν, 'Αθανασίου μηδέν έξ αὐτοῦ κομιζομένου πλην μόνου τοῦ συγκάμνειν αὐτοῖς. 'Αλλὰ νῦν ἐκείνων λαμβανόντων μη μεμψαμένων, δμολογούντων λαμβάνειν, διαβέβληται 'Αθανάσιος ώς όλον τὸν σίτον πιπράσκων, καὶ εἰς τὸ ἴδιον ἀποφερόμενος καὶ τοῦτο ἔγραψε βασιλεύς, αἰτιώμενος ἐκ τῶν γεγενημένων διαβολών. Τίνες τοίνυν οἱ διαβεβληκότες; Οὐχ οί καὶ τὰ πρώτα ποιήσαντες, καὶ τὰ δεύτερα κινείν μὴ παραιτούμενοι; Τίνες οἱ τῶν γραμμάτων τούτων αἴτιοι τῶν παρὰ τοῦ βασιλέως λεγομένων; οὐχ οἱ ᾿Αρειανοὶ σπουδάζοντες, καὶ μηδεν κατά τοῦ ἀνδρὸς παραιτησάμενοι μήτε λέγειν, μήτε γράφειν; Οὐδεὶς γὰρ, τοὺς τοσαῦτα ποιήσαντας ἀφεὶς, ἄλλους ύποπτεύσειε. Καὶ γὰρ ἐναργέστατον αὐτῶν τὸ δεῖγμα τῆς διαβολής φαίνεται σπουδάζουσι γὰρ τής ἐκκλησίας ἀφελέσθαι τὸν σῖτον τῆ προφάσει τῆς διαβολῆς, καὶ 'Αρειανοίς παρασχείν. Ο πάντων μάλιστα είς τους αιτίους της σπουδης καὶ τοὺς ἐξάρχους αὐτῶν ἀνατρέχει, τοὺς μήτε φόνους κατὰ τοῦ ανδρός κινήσαι παραιτησαμένους, δι' ών ψευδή διαβεβλήκασι βασιλεί, μήτε των κλήρων της εκκλησίας αφελέσθαι τας τροφας, ίνα τῷ ὄντι κέρδος αίρετικοῖς παράσχωνται.

19. 'Απεστείλαμεν δε καὶ την μαρτυρίαν τῶν κατὰ Λιβύην, καὶ Πεντάπολιν, καὶ τῶν εξ Αἰγύπτου συλλειτουργῶν ἡμῶν, ἴνα καὶ ἐκ τούτου γνῶτε την κατὰ 'Αθανασίου γεγενημένην συκοφαντίαν. Ταῦτα δε ποιοῦσιν, ἵνα, φόβῷ λοιπὸν ἡσυχαζόντων τῶν τὰ τῆς εὐσεβείας φρουούντων, ἡ τῶν ἀσεβῶν 'Αρειανῶν αἵρεσις ἀντεισαχθῆ. 'Αλλὰ καὶ τῆ μεν ὑμῶν εὐλαβεία χάρις, ἀγαπητοὶ, ὅτι πολλάκις τοὺς 'Αρειανοὺς ἀναθεμα-

Αροι. c. Απι. τίζοντες εγράψατε, καὶ χώραν αὐτοῖς εἰς τὴν ἐκκλησίαν οὐ (Letter of Egypt. Βί- δεδώκατε τῶν δὲ περὶ Εὐσέβιον ὁ ἔλεγχος εγγύς. Ἰδοὺ γὰρ μετὰ τὰ πρότερα παρ' αὐτῶν περὶ τῶν ᾿Αρειανῶν γράμματα, ῶν καὶ ἀπεστείλαμεν τὰ ἀντίγραφα, φανερῶς λοιπὸν τοὺς παρὰ Εποχεί. 6. πάσης τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας ἀναθεματισθέντας ᾿Αρειομα-

Εποχοί. 6. πάσης της καθολικης ἐκκλησίας ἀναθεματισθέντας ᾿Αρειομανίτας ἐπεγείρουσι κατὰ της ἐκκλησίας, καὶ ἐπίσκοπον αὐτοῖς κατέστησαν, καὶ ταῖς ἀπειλαῖς καὶ τοῖς φόβοις διαιροῦσι τὰς ἐκκλησίας, ἵνα πανταχοῦ συνεργοὺς ἔχωσι της ἀσεβείας αὐτῶν. Καὶ γὰρ καὶ διακόνους πρὸς τοὺς ᾿Αρειομανίτας ἀποστέλλουσιν, οἱ φανερῶς συνάγονται παρ᾽ αὐτοῖς καὶ γράφουσιν αὐτοῖς, καὶ ἀντίγραφα παρ᾽ αὐτῶν κομίζονται, την ἐκκλησίαν κατασχίζοντες, καὶ κοινωνοῦντες αὐτῶς, καὶ γράμματα ἀποστέλλοντες πανταχοῦ, την αἵρεσιν αὐτῶν συνιστῶντα, καὶ τὴν ἐκκλησίαν ἀποκηρύττοντα, ὡς δυνήσεσθε μαθεῖν, ἀφ᾽ ὧν αὐτοὶ τῷ Ὑρωμαίων ἐπισκόπῳ, καὶ τάχα καὶ πρὸς ὑμᾶς ἔγραψαν.

ο. αὐτοὶ τῷ 'Ρωμαίων ἐπισκόπῳ, καὶ τάχα καὶ πρὸς ὑμᾶς ἔγραψαν. 'Ως οὖν οὐκ ἀνεκδίκητα ταῦτά ἐστι, συνορᾶτε καὶ ὑμεῖς, ἀγαπητοί. Δεινὰ γὰρ καὶ ἀλλότρια τῆς κατὰ Χριστὸν διδασκαλίας ἐστί. Τούτου γοῦν ἕνεκεν κοινῆ συνελθόντες ἐγράψαμεν ὑμῖν, ἀξιοῦντες ὑμῶν τὴν ἐν Χριστῷ σύνεσιν ἀποδέξασθαι μὲν τὴν ὁμολογίαν ταύτην, καὶ συναλγῆσαι τῷ συνεπισκόπῳ ἡμῶν 'Αθανασίῳ, ἀγανακτῆσαι δὲ κατὰ τῶν περὶ Εὐσέβιον, τῶν τὰ τοιαῦτα ἐπιχειρούντων, πρὸς τὸ μηκέτι τοιαύτην κακίαν καὶ πονηρίαν κατὰ τῆς ἐκκλησίας ἰσχύειν ὑμᾶς γὰρ ἐκδίκους

Hist. Ari. 72. γὰρ ἀλόγους καὶ σχεδὸν ἐθνικῶν ποιοῦνται καὶ τοιαῦτα πράττουσιν, ὰ δυσωπούμεθα μὲν γράφειν, δύνασθε δὲ μαθεῖν παρὰ τῶν ἀποσταλέντων παρ' ἡμῶν, τῶν καὶ τὴν ἐπιστολὴν ὑμῖν ἀποδιδόντων.

20. Ταθτα μεν οί ἀπὸ τῆς Αἰγύπτου πρὸς πάντας, καὶ πρὸς 'Ιούλιου τὸυ ἐπίσκοπου τῆς 'Ρώμης' καὶ οἱ περὶ Εὐσέβιου δὲ Α.υ. 830. προς 'Ιούλιον έγραψαν' καὶ νομίζοντες ήμας εκφοβείν, ήξίωσαν σύνοδον καλέσαι, καὶ αὐτὸν Ἰούλιον, εἰ βούλοιτο, κριτὴν γενέσθαι. 'Ημων τοίνυν ανελθόντων είς την 'Ρώμην, έγραψεν εἰκότως Ἰούλιος καὶ ἐπὶ τοὺς περὶ Εὐσέβιον, ἀποστείλας καὶ Summer of δύο πρεσβυτέρους έαυτοῦ, Ἐλπίδιον καὶ Φιλόξενον. Ἐκεῖνοι Α.D. 340. δε, ακούσαντες περί ήμων, εταράχθησαν, ου προσδοκήσαντες ήμας ανέρχεσθαι και παρητήσαντο, προφάσεις απιθάνους πορισάμενοι, μᾶλλον δὲ φοβηθέντες, μὴ ἄπερ οἱ περὶ Οὐάλεντα καὶ Οὐρσάκιου ωμολόγησαυ, ταῦτα κατ' αὐτῶν ἐλεγχθῆ. Λοιπου οθυ συνελθόντες επίσκοποι πλέου πεντήκοντα, ένθα Βίτων Νον. Α.Α. ό πρεσβύτερος συνηγεν, ήμας μεν απολογουμένους απεδέξαντο, 341. καὶ ἐκύρωσαν εἰς ἡμᾶς τήν τε κοινωνίαν καὶ τὴν ἀγάπην. 'Ηγανάκτησαν δε κατ' εκείνων, καὶ ηξίωσαν 'Ιούλιον γράψαι τοις περί Εὐσέβιον ταῦτα, τοις καὶ γράψασιν αὐτῷ καὶ ἔγραψεν αὐτὸς, καὶ ἀπέστειλε διὰ Γαβιανοῦ τοῦ κόμητος.

## ΕΠΙΣΤΟΛΗ ΙΟΥΛΙΟΥ.

Ἰούλιος Δανίφ, καὶ Φλακίλλφ, Ναρκίσσφ, Εὐσεβίφ, Μάρι, (Letter of Julius.)
Μακεδονίφ, Θεοδώρω, καὶ τοῖς σὺν αὐτοῖς τοῖς ἀπὸ ἀντιοχείας

γράψασιν ήμιν, άγαπητοις άδελφοις, έν Κυρίφ χαίρειν.

21. 'Ανέγνων τὰ γράμματα τὰ διὰ τῶν πρεσβυτέρων μου Ἐλπιδίου καὶ Φιλοξένου ἀποκομισθέντα, καὶ ἐθαύμασα, πῶς ἡμεῖς μὲν ἀγάπη καὶ συνειδήσει ἀληθείας ἐγράψαμεν, ὑμεῖς δὲ μετὰ φιλονεικίας, καὶ οὐχ ὡς ἔπρεπεν, ἐπεστείλατε. 'Υπεροψία γὰρ καὶ ἀλαζονεία τῶν γραψάντων διὰ τῆς ἐπιστολῆς ἐδείκνυτο. Ταῦτα δὲ ἀλλότρια τῆς ἐν Χριστῷ πίστεώς ἐστιν. 'Εδει γὰρ τὰ μετὰ ἀγάπης γραφέντα ἀμοιβῆς τῆς ἴσης μετὰ ἀγάπης τυχεῖν, καὶ μὴ μετὰ φιλονεικίας. 'Η οὐχὶ ἀγάπης ἐστὶ γνώρισμα πρεσβυτέρους ἀποστείλαι συμπαθεῖν τοῖς πάσχουσι, προτρέψασθαι τοὺς γράψαντας ἐλθεῖν, ἵνα πάντα θᾶττον λύσιν λαβόντα διορθωθῆναι δυνηθῆ, καὶ μηκέτι μήτε οἱ ἀδελφοὶ ἡμῶν πάσχωσι, μήτε ὑμᾶς τινες διαβάλλωσιν; 'Αλλ' οὐκ οΐδα, τί τὸ δόξαν οὕτως ὑμᾶς διατεθῆναι, ὥστε καὶ

(Letter of Julius.)

ΑΡΟΙ. C. ΑΡΙ. ήμας ποιήσαι λογίζεσθαι, ὅτι καὶ ἐν οἰς ἐδόξατε ῥήμασιν ἡμας τιμάν, ταθτα μετασχηματιζόμενοι μετά είρωνείας τινός είρήκατε. Καὶ γὰρ καὶ οἱ πρεσβύτεροι οἱ ἀποσταλέντες, οθς ἔδει μετά χαρας έπανελθείν, τουναντίον λυπούμενοι έπανηλθον, έφ' οίς ξωράκασιν ζκεί γινομένοις. Καὶ ἔγωγε τοίς γράμμασιν έντυχων, πολλά λογισάμενος, κατέσχον παρ' έμαυτώ την έπιστολήν, νομίζων όμως ήξειν τινας, και μη χρείαν είναι της έπιστολής, ίνα μὴ καὶ, ἐς φανερὸν ἐλθοῦσα, πολλοὺς τῶν ένταθθα λυπήση. Ἐπειδή δὲ μηδενὸς ἐλθόντος, ἀνάγκη γέγονεν αὐτὴν προκομισθῆναι, δμολογῶ ὑμῖν, πάντες ἐθαύμασαν, καὶ ἐγγὺς ἀπιστίας γεγόνασιν, εἰ ὅλως παρ' ὑμῶν τοιαῦτα έγράφη φιλουεικίας γὰρ μᾶλλου καὶ οὐκ ἀγάπης ἢυ ἡ ἐπιστολή. Εὶ μὲν οὖν φιλοτιμίας λόγων ἕνεκεν ὁ ὑπαγορεύσας έγραψεν, ἄλλων τὸ τοιοῦτον ἐπιτήδευμα. Ἐν γὰρ τοῖς ἐκκλησιαστικοίς οὐ λόγων ἐπίδειξίς ἐστιν, ἀλλὰ κανόνες ἀποστολικοὶ, καὶ σπουδη τοῦ μη σκανδαλίζειν ένα τῶν μικρῶν τῶν ἐν τῆ ἐκκλησία. Συμφέρει γὰρ κατὰ τὸν ἐκκλησιαστικὸν λόγον, 'μύλον ονικον κρεμασθήναι είς τον τράχηλον και καταποντισθήναι, η σκανδαλίσαι καν ένα των μικρων. Εί δε ως τινων λελυπημένων διὰ την πρὸς ἀλλήλους μικροψυχίαν, (οὐ γὰρ αν είποιμι πάντων είναι ταύτην γνώμην) τοιαύτη γέγονεν ή έπιστολή, έπρεπε μεν μηδε όλως λυπηθήναι, μηδε 'έπιδυναι τον ηκιον έπὶ τη κύπη ' έδει δε όμως μη είς τοσοῦτον παραχθηναι, ωστε καὶ ἔγγραφου αὐτηυ ἐπιδείξασθαι.

Math. xviii.

Eph. iv. 26.

22. Τί γὰρ καὶ γέγονεν ἄξιον λύπης, ἢ ἐν τίνι ἢν ἄξιον λυπηθηναι ύμας οις και εγράψαμεν; \*Η ὅτι προετρεψάμεθα είς σύνοδον ἀπαντήσαι; ἀλλὰ τοῦτο μᾶλλον ἔδει μετὰ χαρᾶς δέξασθαι. Οἱ γὰρ παβρησίαν ἔχοντες, ἐφ' οἰς πεποιήκασι, καὶ, ὡς αὐτοὶ λέγουσι, 'κεκρίκασιν,' οὐκ ἀγανακτοῦσιν, εἰ παρ' έτέρων εξετάζοιτο ή κρίσις άλλα θαρρούσιν, ὅτι α δικαίως έκριναν, ταῦτα ἄδικα οὐκ ἄν ποτε γένοιτο. Διὰ τοῦτο καὶ οἱ έν τη κατά Νίκαιαν μεγάλη συνόδω συνελθόντες επίσκοποι ούκ ἄνεν Θεοῦ βουλήσεως συνεχώρησαν ἐν ἐτέρα συνόδω τὰ της προτέρας έξετάζεσθαι, ίνα καὶ οἱ κρίνοντες, πρὸ ὀφθαλμών έχουτες την εσομένην δευτέραν κρίσιν, μετά πάσης ασφαλείας έξετάζωσι, καὶ οἱ κρινόμενοι πιστεύωσι, μὴ κατ' ἔχθραν τῶν

προτέρων, άλλα κατα το δίκαιον ξαυτούς κρίνεσθαι. Εἰ δὲ τὸ τοιούτον έθος παλαιον τυγχάνον, μνημονευθέν δε και γραφέν έν τη μεγάλη συνόδω, ύμεις τοῦτο παρ' ύμιν ισχύειν οὐ θέλετε. άπρεπης μεν ή τοιαύτη παραίτησις το γαρ άπαξ συνήθειαν έσχηκὸς ἐν τῆ ἐκκλησία, καὶ ὑπὸ συνόδων βεβαιωθὲν, οὐκ εύλογον ύπὸ ὀλίγων παραλύεσθαι. "Αλλως τε οὐδὲ ἐν τούτω δικαίως αν φανείεν λυπηθέντες. Οι γαρ παρ' ύμων των περί [A.D. 339.] Εὐσέβιον ἀποσταλέντες μετὰ γραμμάτων, λέγω δη Μακάριος δ πρεσβύτερος, καὶ Μαρτύριος καὶ Ἡσύχιος οἱ διάκονοι, ἀπαντήσαντες ενταθθα, ως οὐκ ήδυνήθησαν προς τους ελθόντας 'Αθανασίου πρεσβυτέρους αντιστήναι, αλλ' έν πασι διετρέπουτο καὶ διηλέγχουτο, τὸ τηνικαθτα ήξίωσαν ήμας ώστε Encycl. 7. σύνοδον συγκροτήσαι, καὶ γράψαι καὶ 'Αθανασίω τῷ ἐπισκόπω Hist. Ari. 9. είς 'Αλεξάνδρειαν, γράψαι δε καὶ τοῖς περὶ Εὐσέβιον, ἵνα ἐπὶ παρουσία πάντων ή δικαία κρίσις έξενεχθηναι δυνηθη τότε γάρ καὶ ἀποδεικνύναι πάντα τὰ κατὰ 'Αθανάσιον ἐπηγγείλαντο. Κοινή γαρ ύφ' ήμων διηλέγχθησαν οί περί Μαρτύριον καὶ 'Ησύχιον, καὶ οἱ 'Αθανασίου τοῦ ἐπισκόπου πρεσβύτεροι μετὰ πεποιθήσεως ανθίσταντο οί δε περί Μαρτύριον, εί δεῖ τάληθες είπειν, εν πασι διετρέποντο, όθεν και ήξίωσαν σύνοδον γενέσθαι. Εἰ τοίνυν, μηδὲ τῶν περὶ Μαρτύριον καὶ Ἡσύχιον άξιωσάντων γενέσθαι σύνοδον, προτρεψάμενος ήμην εγώ σκύλαι τους γράψαντας, ένεκεν των άδελφων ήμων των αίτιωμένων αδικίαν πεπουθέναι, καὶ ούτως εύλογος ην καὶ δικαία ή προτροπή, έστι γαρ εκκλησιαστική και Θεφ αρέσκουσα στε δε οθς ύμεις αὐτοι οι περί Εὐσέβιον άξιοπίστους ἡγήσασθε, καὶ οῦτοι ήξίωσαν ήμας συγκαλέσαι, ἀκόλουθον ἦν τοὺς κληθέντας μη λυπηθηναι, άλλα μαλλον προθύμως απαντήσαι. Οὐκοῦν ή μεν δόξασα άγανάκτησις των λυπηθέντων προπετής, ή δε παραίτησις των μη θελησάντων απαντήσαι απρεπής, και υποπτος ἐκ τούτων δείκνυται. Αλτιαταί τις α πράττων αὐτὸς ἀποδέχεται, εί παρ' ετέρου γινόμενα βλέποι; Εί γαρ, ως γράφετε, 'ἀσάλευτον ἔχει τὴν ἰσχὺν ἐκάστη σύνοδος,' 'καὶ' ἀτιμάζεται ὁ κρίνας, έὰν παρ' ετέρων ή κρίσις εξετάζηται, σκοπείτε, άγαπητοὶ, τίνες εἰσὶν οἱ σύνοδον ἀτιμάζοντες, καὶ τίνες τὰ τῶν ψθασάντων κρίναι διαλύουσι. Καὶ ΐνα μὴ τὰ καθ' ἔκαστον νῦν

23. Οἱ ᾿Αρειανοὶ οἱ ἀπὸ τοῦ τῆς μακαρίας μνήμης ᾿Αλεξάν-

c. 32.

C. 73.

Ανοι. c. Ακι. ἐξετάζων ἐπιβαρεῖν τινας δοκῶ, ἀλλὰ τό γε τελευταῖον γενό(Letter of μενον, ἐφ' ῷ καὶ φρίξειεν ἄν τις ἀκούων, ἀρκεῖ πρὸς ἀπόδειξιν πάντων τῶν παραλειφθέντων.

δρου τοῦ γενομένου ἐπισκόπου τῆς 'Αλεξανδρείας, ἐπὶ ἀσεβεία έκβληθέντες, οὐ μόνον ὑπὸ τῶν καθ' ἐκάστην πόλιν ἀπεκηρύχθησαν, άλλὰ καὶ ὑπὸ πάντων τῶν κοινῆ συνελθόντων ἐν τῆ κατὰ Νίκαιαν μεγάλη συνόδω ανεθεματίσθησαν. Οὐ γὰρ ην αὐτῶν τὸ τυχὸν πλημμέλημα, οὐδὲ εἰς ἄνθρωπον ήσαν ἁμαρτήσαντες, άλλ' είς αὐτὸν τὸν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν, τὸν Υίὸν τοῦ Θεοῦ τοῦ ζῶντος. Καὶ ὅμως οἱ ὑπὸ πάσης τῆς οἰκονμένης αποκηρυχθέντες, και κατά πάσαν εκκλησίαν στηλιτευθέντες, νθν λέγονται δεδέχθαι, έφ' ικαὶ ύμας ακούσαντας χαλεπαίνειν δίκαιον ήγουμαι. Τίνες οθν είσιν οι 'σύνοδον άτιμάζοντες; ' οὐχὶ οἱ τῶν τριακοσίων τὰς ψήφους παρ' οὐδὲν θέμενοι, καὶ ἀσέβειαν εὐσεβείας προκρίναντες; Ἡ μὲν γὰρ των 'Αρειομανιτων αίρεσις ύπὸ πάντων των άπανταχοῦ έπισκόπων κατεγνώσθη καὶ ἀπεκηρύχθη 'Αθανάσιος δὲ καὶ Μάρκελλος οἱ ἐπίσκοποι πλείονας ἔχουσι τοὺς ὑπὲρ ξαυτῶν λέγοντας καὶ γράφουτας. Μάρκελλος μεν γαρ εμαρτυρήθη ήμιν, καὶ ἐν τῆ κατὰ Νίκαιαν συνόδω τοῖς τὰ ᾿Αρείου φρονοῦσιν άντειρηκώς 'Αθανάσιος δε εμαρτυρήθη, μηδε εν Τύρω καταγνωσθείς, εν δε τώ Μαρεώτη μή παρείναι, ένθα τὰ ὑπομνήματα κατ' αὐτοῦ γεγευῆσθαι λέγεται. Οἴδατε δὲ, ἀγαπητοὶ, ότι τὰ κατὰ μονομέρειαν ἰσχὺν οὐκ ἔχει, ἀλλ' ὕποπτα τυγχάνει. καὶ ὅμως, τούτων ὄντων, ἡμεῖς ὑπὲρ ἀκριβείας, οὔτε ὑμῖν, οὔτε τοις ύπερ αὐτῶν γράψασι πρόκριμα ποιοῦντες προετρεψάμεθα τους γράψαντας έλθειν, ίν', έπειδη πλείους είσιν οι ύπερ αυτων γράψαντες, έπὶ συνόδου πάντα έξετασθή, πρὸς τὸ μηδέ τὸν ἀναίτιον κατακριθηναι, μήτε τὸν ὑπεύθυνον ὡς καθαρὸν λογισθήναι. Οὐκοῦν οὐ παρ' ἡμῶν ' ἀτιμάζεται σύνοδος,' ἀλλὰ παρ' ἐκείνων τῶν ἀπλῶς καὶ ὡς ἔτυχε τοὺς παρὰ πάντων κατακριθέντας 'Αρειανούς, καὶ παρὰ γνώμην τῶν κρινάντων δεξαμένων. Οἱ γὰρ πλείονες ήδη ἀναλύσαντές εἰσι σὺν Χριστῷ. οί δὲ ἔτι καὶ νῦν ἐν τῷ βίω τούτω ἐξετάζονται, ἀγανακτοῦντες, ότι την αὐτῶν κρίσιν ἔλυσάν τινες.

24. Τοῦτο δὲ καὶ ἀπὸ τῶν γενομένων μὲν ἐν τῆ ᾿Αλεξανδρεία έγνωμεν. Καὶ γὰρ καὶ Καρπώνης τις, ἐκβληθεὶς ὑπὸ 'Αλεξάνδρου διὰ τὴν 'Αρείου αἵρεσιν μετά τινων, καὶ αὐτῶν έκβληθέντων διὰ τὴν αὐτὴν αἵρεσιν, ἐληλύθασιν ἐνταῦθα, ἀποσταλέντες παρά Γρηγορίου τινός όμως δε εμάθομεν καὶ παρά Μακαρίου τοῦ πρεσβυτέρου, καὶ Μαρτυρίου καὶ Ἡσυχίου τῶυ διακόνων. Πρὸ τοῦ γὰρ ἀπαντῆσαι τοὺς ᾿Αθανασίου πρεσβυτέρους, προετρέποντο ήμας γράφειν εν 'Αλεξανδρεία Πιστώ τινι, ἡνίκα καὶ 'Αθανάσιος ὁ ἐπίσκοπος ἐν 'Αλεξανδρεία ἦν. Τοῦτον δὲ τὸν Πιστὸν οἱ ᾿Αθανασίου τοῦ ἐπισκόπου πρεσβύτεροι παραγενόμενοι ἀπέδειξαν είναι 'Αρειανον, ἐκβληθέντα μεν ύπο 'Αλεξάνδρου τοῦ ἐπισκόπου καὶ τῆς κατὰ Νίκαιαν συνόδου, κατασταθέντα δε ύπο Σεκούνδου τινος, ου ή μεγάλη Cp. Ep. Æg. σύνοδος 'Αρειανὸν ὄντα εξέβαλε. Τοῦτο δὲ οὐδὲ αὐτοὶ οἱ 7, 19. Ari. 65. περί Μαρτύριον ἀντέλεγον, οὐδὲ ήρνοῦντο τὸν Πιστὸν ὑπὸ Σεκούνδου εσχηκέναι την κατάστασιν. Σκοπείτε τοίνυν καὶ έκ τούτων, τίνες αν ύπο μέμψιν δικαίως γένοιντο, οί μη πεισθέντες ήμεις, ώστε Πιστώ τώ 'Αρειανώ γράψαι, ή οί συμβουλεύοντες ' ἀτιμάσαι' την μεγάλην σύνοδον, καὶ τοῖς ἀσεβέσιν ώς εὐσεβέσι γράψαι; Καὶ γὰρ καὶ Μακάριος ὁ πρεσβύτερος, ό παρὰ Εὐσεβίου μετὰ τῶν περὶ Μαρτύριον ἀποσταλεὶς, ὡς ήκουσεν επιστάντας τους πρεσβυτέρους 'Αθανασίου, εκδεχομένων ήμων την παρουσίαν αὐτοῦ μετὰ των περὶ Μαρτύριου καὶ Ἡσύχιον, ἀπεδήμησε νυκτὸς καίτοι νοσῶν τῷ σώματι ώς έκ τούτου λοιπον ήμας ακολούθως στοχάζεσθαι, ὅτι αἰσχυνόμενος του κατά Πιστοῦ ἔλεγχου ἀνεχώρησευ. 'Αδύνατου γάρ την κατάστασιν Σεκούνδου τοῦ ᾿Αρειανοῦ ἐν τῆ καθολικῆ ἐκκλησία ἰσχῦσαι. ''Ατιμία' γὰρ ἀληθῶς αὕτη κατὰ τῆς συνόδου καὶ τῶν ἐν αὐτῆ συνελθόντων ἐπισκόπων, ἐὰν τὰ μετὰ τοσαύτης σπουδής καὶ εὐλαβείας, ως Θεοῦ παρόντος, γενόμενα, ἀντὶ μηδενός λυθή.

25. Εἴπερ οὖν, ὡς γράφετε, 'ἐκ τοῦ κατὰ Νοβᾶτον καὶ τὸν [i.e. Nova-Σαμοσατέα Παῦλον παραδείγματος τὰ τῶν συνόδων ἰσχύειν δόγματα χρὴ,' ἔδει μᾶλλον μὴ λυθῆναι τῶν τριακοσίων τὴν ψῆφον, ἔδει τὴν καθολικὴν σύνοδον ὑπὸ τῶν ὀλίγων μὴ ἀτιμασθῆναι. Αἰρετικοὶ γὰρ οἱ 'Αρειανοὶ, ὥσπερ κἀκεῖνοι, καὶ

ΑΡΟΙ. C. ΑRΙ. ὅμοιαι αἱ κατὰ τούτων ψῆφοι ταῖς κατ' ἐκείνων. Τούτων δὲ τολ-(Letter of Julius.)

μηθέντων, τίνες εἰσὶν οἱ 'φλόγα διχονοίας ἀνάψαντες;' ἡμᾶς γὰρ τοῦτο πεποιηκέναι γράψαντες ἐμέμψασθε. Αρ' οῦν ἡμεῖς διχονοίας είργασάμεθα, οἱ συναλγοῦντες τοῖς πάσχουσιν άδελφοίς, καὶ κατὰ κανόνα πάντα πεποιηκότες; η οἱ φιλονείκως καὶ παρὰ κανόνα τῶν τριακοσίων τὴν ψῆφον λύσαντες, καὶ κατὰ πάντα 'την σύνοδον ἀτιμάσαντες;' Οὐ γὰρ μόνον οἱ 'Αρειανοὶ ἐδέχθησαν, ἀλλὰ καὶ ἀπὸ τόπου εἰς τόπον μεμελετήκασιν c. 6. επίσκοποι διαβαίνειν. Εὶ οὖν ἀληθῶς 'ἴσην καὶ τὴν αὐτὴν ήγεισθε τιμήν των έπισκόπων, και μή έκ του μεγέθους των πόλεων, ως γράφετε, 'κρίνετε τους επισκόπους,' έδει τον πεπιστευμένον μικράν μένειν έν τη πιστευθείση, καὶ μη εξουθενείν μεν το πεπιστευμένον, μεταβαίνειν δε είς την μη εγχειρισθείσαν, Ίνα της μεν παρά Θεού δοθείσης καταφρονή, την δε των ανθρώπων κενοδοξίαν αγαπήση. Οὐκοῦν, αγαπητοί, έδει απαντήσαι, καὶ μὴ παραιτήσασθαι, ΐνα καὶ τέλος λάβη τὸ πράγμα τοῦτο γὰρ ὁ λόγος ἀπαιτεῖ. 'Αλλ' ἴσως ἡ προθεσμία ένεπόδισε γράψαντες γὰρ ἐμέμψασθε, ὅτι ΄ στενὴν τὴν προθεσμίαν της συνόδου' ωρίσαμεν άλλα και τοῦτο, αγαπητοί, πρόφασίς έστιν. Εὶ μὲν γὰρ ἐρχομένους τινὰς συνέκλεισεν ή ήμέρα, στενὸν αν τὸ διάστημα τῆς προθεσμίας ἠλέγχθη εἰ δὲ οἱ ἐλθεῖν μὴ βουλόμενοι κατεσχήκασι καὶ τοὺς πρεσβυτέρους (i.e. Jan. A.D. ξως αὐτοῦ τοῦ Ἰανουαρίου μηνὸς, μὴ θαρρούντων ἐστὶν ἡ πρόφασις ήλθον γὰρ αν, ώς προείπον, εὶ ἐθάρρουν, οὐ πρὸς τὸ διάστημα της όδου σκοπούντες, οὐδε πρός την προθεσμίαν όρωντες, αλλ' έπὶ τοῖς δικαίοις καὶ τοῖς εὐλόγοις παρρησιαζόμενοι. 'Αλλ' ἴσως διὰ τὸν καιρὸν οὐκ ἀπήντησαν' τοῦτο γὰρ

Hist. Ari. 11. γράφοντες πάλιν έδηλώσατε, ως άρα έδει ήμας, 'σκοπήσαντας τὸν ἐπὶ τῆς ἐψας καιρὸν, μὴ προτρέψασθαι ὑμᾶς ἀπαντῆσαι. Εί μεν οθν διὰ τὸ τοιοθτον είναι τὸν καιρὸν οὐκ ἀπηντήσατε, ώς φατέ, έδει προτέρους ύμας, του καιρού τοῦτου σκοπήσαυτας, μη αιτίους σχίσματος, μηδε ολολυγης και θρήνων εν ταις έκκλησίαις γενέσθαι. Νθυ δε οί ταθτα πεποιηκότες έδειξαν μη τον καιρον αίτιον, άλλα την προαίρεσιν των μη θελησάντων απαντήσαι.

26. Θαυμάζω δὲ κἀκείνο τὸ μέρος της ἐπιστολης, πῶς ὅλως

καν έγράφη παρ' ύμων, ότι δη ' τοις περί Ευσέβιον μόνοις, καί οὐ πᾶσιν ὑμῖν μόνος' ἔγραψα εὐχέρειαν γὰρ τῶν μεμψαμένων μαλλον ἄν τις εύροι ήπερ αλήθειαν. Έγω γαρ, οὐκ ἄλλοθεν λαβων κατὰ 'Αθανασίου γράμματα ἢ διὰ τῶν περὶ Μαρτύριου καὶ Ἡσύχιον, ἐκείνοις ἀνάγκη ἔγραψα τοῖς καὶ γράψασι κατ' αὐτοῦ. "Εδει τοίνυν ἢ τοὺς περὶ Εὐσέβιον μὴ μόνους χωρὶς πάντων ύμων γράψαι, η ύμας, οίς μη έγραψα, μη λυπείσθαι, εί ἐκείνοις ἐγράφη τοῖς καὶ γράψασιν. Εἰ γὰρ ἐχρῆν καὶ πᾶσιν ύμιν ἐπιστείλαι, ἔδει καὶ ύμας σὺν ἐκείνοις γράψαι. Νῦν δὲ, τὸ ἀκόλουθον σκοποῦντες, ἐκείνοις ἐγράψαμεν τοῖς καὶ δηλώσασιν ήμιν, καὶ τοις ἀποστείλασι πρὸς ήμας. Εἰ δὲ καὶ τὸ μόνον εμε γεγραφέναι εκείνοις εκίνησεν ύμας, ακόλουθόν εστιν ύμας αγανακτείν, ότι και μόνφ έμοι έγραψαν. 'Αλλα και έν τούτω πιθανή μεν καὶ οὐκ εὔλογος ή πρόφασις, ἀγαπητοί [ἄλογος.] όμως δε γυωρίσαι ύμιν αναγκαίον, ότι, εί καὶ μόνος έγραψα, άλλ' οὐκ ἐμοῦ μόνου ἐστὶν αὕτη ἡ γνώμη, ἀλλὰ καὶ πάντων των κατά την Ίταλίαν, καὶ των έν τούτοις τοῖς μέρεσιν έπισκόπων. Καὶ έγωγε τοὺς πάντας οὐκ ἦθέλησα ποιῆσαι γράψαι, ΐνα μὴ παρὰ πολλῶν τὸ βάρος ἔχωσιν. 'Αμέλει καὶ νῦν τῆ δρισθείση προθεσμία συνήλθον ἐπίσκοποι, καὶ ταύτης τῆς γυώμης γεγόνασιν, ην πάλιν γράφων ύμιν σημαίνω ώστε, άγαπητοί, εί και μόνος ἐπιστέλλω, ἀλλὰ πάντων γνώμην ταύτην εΐναι γινώσκετε. Ταῦτα μὲν οὖν περὶ τοῦ μὴ εὐλόγως τινας εξ ύμων προφάσεις, αλλα αδίκους και υπόπτους, πορίσασθαι.

27. Περί δὲ τοῦ μὴ εὐχερως μηδὲ ἀδίκως ἡμᾶς ὑποδεδέχθαι είς κοινωνίαν τους συνεπισκόπους ήμων 'Αθανάσιον και Μάρκελλου, εἰ καὶ τὰ προλεχθέντα ίκανὰ, ὅμως διὰ βραχέων εὔλογου ύμιν δείξαι. "Εγραψαν οι περί Εὐσέβιου πρότερου κατά των περί 'Αθανάσιον' έγράψατε δε καί νῦν ὑμεῖς' έγραψαν δὲ καὶ πλεῖστοι ἐπίσκοποι ἀπὸ τῆς Αἰγύπτου καὶ ἐξ ἄλλων έπαρχιῶν ὑπὲρ 'Αθανασίου. Πρῶτον μὲν οὖν τὰ κατ' αὐτοῦ γράμματα παρ' ύμῶν μάχεται πρὸς ξαυτὰ, καὶ οὐδεμίαν συμφωνίαν έχει τὰ δεύτερα πρὸς τὰ πρῶτα, ἀλλ' ἐν πολλοῖς τὰ πρώτα ύπὸ τῶν δευτέρων λύεται, καὶ τὰ δεύτερα ὑπὸ τῶν πρώτων διαβάλλεται ασυμφώνων δε όντων των γραμμάτων,

Αροι. C. Απι. οὐδεμία πίστις περὶ τῶν λεγομένων ἐστίν ἔπειτα, εἰ τοῖς παρ' (Letter of Julius.) ύμων γραφείσιν άξιουτε πιστεύειν, ακόλουθόν έστι και τοις ύπερ αὐτοῦ γράψασι μὴ ἀπιστήσαι καὶ μάλιστα ὅτι ὑμεῖς μεν πόρρωθευ, εκείνοι δε εν τοίς τόποις όντες, και είδότες τον c. 5, ff. άνδρα καὶ τὰ ἐκεῖ γινόμενα πράγματα γράφουσι, μαρτυροῦντες αὐτοῦ τῶ βίω, καὶ διαβεβαιούμενοι ἐν πᾶσιν αὐτὸν συσκευὴν πεπουθέναι. Καὶ πάλιν 'Αρσένιός τις ἐπίσκοπος ἐλέχθη ποτὲ ώς αναιρεθείς παρά 'Αθανασίου αλλά τοῦτου εμάθομευ ζηυ, c. 8. άλλα καὶ φιλίαν έχειν πρὸς αὐτόν. Τὰ ὑπομνήματα τὰ ἐν Μαρεώτη γενόμενα διεβεβαιώσατο κατά μονομέρειαν γεγενήc. 73. σθαι μήτε γὰρ ἐκεῖ παρεῖναι Μακάριον τὸν πρεσβύτερον τὸν κατηγορούμενον, μήτε αὐτὸν τὸν ἐπίσκοπον αὐτοῦ 'Αθανάσιον' καὶ τοῦτο οὐ μόνον ἐκ τῶν αὐτοῦ λόγων, ἀλλὰ καὶ ἐκ τῶν ὑπομνημάτων, ων ἐκόμισαν ἡμῖν οἱ περὶ Μαρτύριον καὶ Ἡσύχιον, c. 83. έγνωμεν αναγυόντες γαρ εύρομεν, ὅτι ὁ μὲν κατήγορος Ἰσχύρας ἐκεῖ παρῆν, οἴτε δὲ Μακάριος, οἴτε ὁ ἐπίσκοπος 'Αθανά-C. 13. σιος άλλα και τους πρεσβυτέρους 'Αθανασίου άξιουντας C. 72. παρείναι, καὶ μὴ συγχωρηθέντας. Έδει δὲ, ἀγαπητοὶ, εἴπερ μετὰ ἀληθείας ἐγίνετο τὸ κριτήριον, μὴ μόνον τὸν κατήγορον, άλλα και του κατηγορούμενου παρείναι. "Ωσπερ γαρ έν τή Τύρφ Μακάριος παρην ὁ κατηγορούμενος, καὶ Ἰσχύρας ὁ κατήγορος, καὶ οὐδὲν ἐδείχθη οὕτως ἔδει καὶ ἐν τῷ Μαρεώτη C. 72. μη μόνον ἀπελθείν τὸν κατήγορον, ἀλλὰ καὶ τὸν κατηγορούμενου, ζυα παρών η έλεγχθη, η, μη έλεγχθείς, δείξη την συκοφαντίαν. Νῦν δὲ, τούτου μὴ γενομένου, ἀλλὰ μόνου ἀπελθόντος τοῦ κατηγόρου, μεθ' ὧν παρητήσατο 'Αθανάσιος, ὕποπτα

28. 'Ητιᾶτο δὲ καὶ τοὺς ἀπελθόντας εἰς τὸν Μαρεώτην παρὰ γνώμην αὐτοῦ ἀπεληλυθέναι. "Ελεγε γὰρ, ὅτι Θεόγνιον, καὶ Μάριν, καὶ Θεόδωρον, Οὐρσάκιον, καὶ Οὐάλεντα, καὶ Μακεδόνιον, ὑπόπτους ὄντας, ἀπέστειλαν. Καὶ τοῦτο οὐκ ἐκ τῶν λόγων αὐτοῦ μόνον, ἀλλὰ καὶ ἐκ τῆς ἐπιστολῆς 'Αλεξάνδρου τοῦ γενομένου ἐπισκόπου τῆς Θεσσαλονίκης ἐδείκνυε. Προήνεγκε γὰρ ἐπιστολῆν αὐτοῦ γραφείσαν πρὸς Διονύσιον, τὸν ἐν τῆ συνόδω κόμητα, ἐν ἦ δηλοῦ φανερὰν συσκευὴν γενέσθαι κατὰ 'Αθανασίου. Καὶ αὐτοῦ δὲ τοῦ κατηγόρου 'Ισχύρα

τὰ πράγματα φαίνεται.

c. 8o.

προεκόμισε χείρα όλόγραφου αὐθευτικὴυ, ἐυ ἡ μάρτυρα τὸυ с. 64. Θεον τον παντοκράτορα ἐπικαλούμενος, μήτε ποτηρίου κλάσιν, μήτε τραπέζης ανατροπην γεγενησθαι έλεγεν, αλλ' ύποβεβλησθαι ξαυτον ύπό τινων πλάσασθαι ταύτην την κατηγορίαν. 'Απαντήσαντες δε και πρεσβύτεροι του Μαρεώτου, διεβεβαιώ- Cp. c. 74. σαντο μήτε τὸν Ἰσχύραν πρεσβύτερον εἶναι τῆς καθολικῆς έκκλησίας, μήτε τι τοιοῦτον πεπλημμεληκέναι Μακάριον, όποιον ἐκείνος κατηγόρησεν. Οι πρεσβύτεροι δὲ καὶ οι διάκουοι, ἀπαυτήσαυτες ἐυταῦθα, οὐκ ὀλίγα, ἀλλὰ καὶ πολλὰ έμαρτύρησαν ύπερ τοῦ επισκόπου 'Αθανασίου, διαβεβαιούμενοι μηδεν άληθες είναι των κατ' αὐτοῦ λεγομένων, συσκευὴν δε αὐτὸν πεπονθέναι. Καὶ οἱ ἀπὸ τῆς Αἰγύπτου δὲ καὶ Λιβύης πάντες επίσκοποι, γράφοντες διεβεβαιώσαντο καὶ τὴν κατάστασιν αὐτοῦ ἔννομον καὶ ἐκκλησιαστικὴν γεγονέναι, καὶ πάντα τὰ παρ' ὑμῶν λεγόμενα κατ' αὐτοῦ εἶναι ψευδῆ οὔτε γαρ φόνου γεγενησθαι, ούτε τινας αναιρεθηναι δι' αὐτον, ούτε κλάσιν ποτηρίου γεγενήσθαι, άλλα πάντα είναι ψευδή. Καὶ έκ των ύπομνημάτων δὲ των ἐν Μαρεώτη κατὰ μονομέρειαν γεγενημένων, εδείκυνεν δ επίσκοπος Αθανάσιος ένα κατηχούμενον έξετασθέντα, καὶ εἰπόντα ἔνδον εῖναι μετὰ Ἰσχύρα, ὅτε Cp. c 46.8. Μακάριος ὁ πρεσβύτερος 'Αθανασίου, ως λέγουσιν, ἐπέστη τῷ τόπφ καὶ ἄλλους δὲ εξετασθέντας καὶ εἰπόντας τὸν μὲν 'ἐν κελλίφ μικρφ, του δε όπισθευ της θύρας κατακείσθαι του 'Ισχύραν, τότε νοσοῦντα,' ὅτε Μακάριον λέγουσιν ἀπηντηκέναι έκει. 'Απὸ δὴ τούτων ὧν έλεγε καὶ ἡμεις ἀκολούθως στοχαζόμεθα, ὅτι πῶς οἶόν τε τὸν ὅπισθεν τῆς θύρας νόσφ κατακείμενον τότε έστηκέναι, καὶ λειτουργεῖν, καὶ προσφέρειν; ή πως οδόν τε ην προσφοράν προκείσθαι, ένδον όντων των κατηχουμένων; Εἰ γὰρ ἔνδον ἦσαν οἱ κατηχούμενοι, οὔπω ἦν ὁ καιρὸς της προσφοράς. Ταῦτα, ὥσπερ εἴρηται, ἔλεγεν ὁ ἐπίσκοπος 'Αθανάσιος, καὶ ἐκ τῶν ὑπομνημάτων ἐδείκνυε, διαβεβαιουμένων και των συν αυτώ, μηδε όλως αυτον πρεσβύτερου γεγευησθαί ποτε εν τη καθολική εκκλησία, μηδε συνήχθαι αὐτόν ποτε ἐν τῆ ἐκκλησία ὡς πρεσβύτερον οὐδὲ γὰρ οὐδὲ ότε 'Αλέξανδρος έδέχετο μετὰ φιλανθρωπίαν τῆς μεγάλης συνόδου τοὺς ἀπὸ τοῦ σχίσματος Μελιτίου, ἀνομᾶσθαι αὐτὸν

Αροι. c. Απι. ύπὸ Μελιτίου μετὰ τῶν αὐτοῦ διεβεβαιοῦντο ὁ καὶ μέγιστόν (Letter of Julius.)

έστι τεκμήριον μη είναι αὐτὸν μήτε Μελιτίου. Εί γὰρ ην, πάντως καὶ αὐτὸς αὐτοῖς συνηριθμεῖτο. "Αλλως τε καὶ ἐν Cp. c. 71. άλλοις ὁ Ἰσχύρας ψευσάμενος έδείκυυτο ύπὸ ᾿Αθανασίου ἐκ των ύπομνημάτων κατηγορήσας γαρ ως βιβλίων κεκαυμένων, c. 46, 83. ότε, ως λέγουσι, Μακάριος ἐπέστη, ἢλέγχθη ὑφ' ὧν αὐτὸς

ήνεγκε μαρτύρων ψευσάμενος.

29. Τούτων τοίνυν ούτως λεγομένων, καὶ τοσούτων μὲν όντων των μαρτύρων των ύπερ αὐτοῦ, τοσούτων δε δικαιωμάτων προφερομένων ύπ' αὐτοῦ, τί ἔδει ποιεῖν ἡμᾶς; ἢ τί ὁ ἐκκλησιαστικός κανών ἀπαιτεῖ, ἡ μὴ καταγνώναι τοῦ ἀνδρὸς, ἀλλὰ μαλλον ἀποδέξασθαι καὶ ἔχειν αὐτὸν ἐπίσκοπον, ὥσπερ καὶ έχομεν; Καὶ γὰρ πρὸς τούτοις πᾶσι παρέμεινεν ἐνταῦθα ἐνιαντον καὶ εξ μηνας, εκδεχόμενος την παρουσίαν ύμων η των βουλομένων έλθειν τη δε παρουσία έδυσώπει πάντας, ότι οὐκ

[From the spring of 340.]

αν παρήν εί μη εθάρρει. Καὶ γαρ οὐκ ἀφ' ξαυτοῦ ελήλυθεν, Hist. Ari. 9. άλλὰ κληθείς καὶ λαβών γράμματα παρ' ἡμῶν, καθάπερ καὶ ύμιν εγράψαμεν. Καὶ όμως μετὰ τοσαῦτα ύμεις ώς 'παρὰ κανόνας ποιήσαντας' ήμας εμέμψασθε. Σκοπείτε τοίνυν, τίνες είσιν οί παρά κανόνας πράξαντες, ήμεις οι μετά τοσούτων ἀποδείξεων τὸν ἄνδρα δεξάμενοι, ἢ οἱ ἀπὸ τριάκοντα καὶ ξξ μονῶν ἐν ᾿Αντιοχεία ὀνομάσαντές τινα ὡς ἐπίσκοπον ξένον, καὶ ἀποστείλαντες εἰς τὴν 'Αλεξάνδρειαν μετὰ στρατιωτικῆς Encycl. 4. Hist. Ari. 10. έξουσίας; ὅπερ οὐ γέγονεν, οὐδὲ εἰς Γαλλίας αὐτοῦ ἀποστα-

έκκλησίαν εύρεν.

30. 'Αλλά νθν ούκ οίδα, ποίω τρόπω γέγονε τὰ γενόμενα. Πρώτον μεν γάρ, εί δεί τάληθες είπειν, οὐκ έδει, γραψάντων ήμων σύνοδον γενέσθαι, προλαβείν τινας την έκ της συνόδου κρίσιν έπειτα οὐκ έδει τοιαύτην καινοτομίαν κατά τῆς ἐκκλησίας γενέσθαι. Ποῖος γὰρ κανων ἐκκλησιαστικὸς, ή ποία παράδοσις ἀποστολική τοιαύτη, ώστε, εἰρηνενούσης ἐκκλησίας, καὶ ἐπισκόπων τοσούτων δμόνοιαν ἐχόντων πρὸς τὸν ἐπίσκοπου της 'Αλεξαυδρείας 'Αθαυάσιου, αποσταλήναι Γρηγόριου, ξένον μεν της πόλεως, μήτε εκεί βαπτισθέντα, μήτε γινωσκό-

λέντος έγεγόνει γὰρ αν καὶ τότε, εἰ ὄντως ἢν καταγνωσθείς. 'Αμέλει ἐπανελθων σχολάζουσαν καὶ ἐκδεχομένην αὐτὸν τηι

μενον τοις πολλοις, μη αιτηθέντα παρά πρεσβυτέρων, μη παρ' έπισκόπων, μὴ παρὰ λαῶν, ἀλλὰ κατασταθῆναι μὲν ἐν ᾿Αντιοχεία, ἀποσταλήναι δὲ εἰς τὴν ᾿Αλεξάνδρειαν, οὐ μετὰ πρεσβυτέρων, οὐ μετὰ διακόνων τῆς πόλεως, οὐ μετὰ ἐπισκόπων τῆς Αἰγύπτου, ἀλλὰ μετὰ στρατιωτῶυ; Τοῦτο γὰρ ἔλεγου καὶ ητιώντο οἱ ἐνταῦθα ἐλθόντες εἰ γὰρ καὶ μετὰ τὴν σύνοδον ύπεύθυνος ήν εύρεθείς δ' Αθανάσιος, οὐκ έδει την κατάστασιν ούτω παρανόμως καὶ παρὰ τὸν ἐκκλησιαστικὸν κανόνα γενέσθαι άλλ' έπ' αὐτης της έκκλησίας, ἀπ' αὐτοῦ τοῦ ἱερατείου, ἀπ' αὐτοῦ τοῦ κλήρου, τοὺς ἐν τῆ ἐπαρχία ἐπισκόπους ἔδει καταστήσαι, καὶ μὴ νῦν τοὺς ἀπὸ τῶν ἀποστόλων κανόνας παραλύεσθαι. Αρα γάρ, εί καθ' ένδς ύμων έγεγόνει τοιούτον, οὐκ αν ἐβοήσατε, οὐκ αν ηξιώσατε, ως παραλελυμένων των καυόνων, ἐκδικηθῆναι; 'Αγαπητοί, ώς Θεοῦ παρόντος, μετὰ αληθείας φθεγγόμεθα καὶ λέγομεν, οὐκ ἔστι τοῦτο εὐσεβὲς, οὐδὲ νόμιμον, οὐδὲ ἐκκλησιαστικόν. Καὶ γὰρ καὶ τὰ λεγόμενα γεγενήσθαι παρά Γρηγορίου εν τή εἰσόδω αὐτοῦ δείκνυσι τὴν της καταστάσεως τάξιν. 'Εν γὰρ τοιούτοις εἰρηνικοῖς καιροῖς, Encycl. 3. της αὐτοὶ οἱ ἐλθόντες ἀπὸ της 'Αλεξανδρείας ἀπήγγειλαν, 10, 12. καθώς καὶ οἱ ἐπίσκοποι ἔγραψαν, ἡ ἐκκλησία ἐμπρησμὸν ὑπέμεινε, παρθένοι έγυμνώθησαν, μονάζοντες κατεπατήθησαν, πρεσβύτεροι καὶ πολλοὶ τοῦ λαοῦ ἢκίσθησαν, καὶ βίαν πεπόνθασιν, ἐπίσκοποι ἐφυλακίσθησαν, περιεσύρησαν πολλοί τὰ άγια μυστήρια, έφ' οίς ήτιῶντο Μακάριον τὸν πρεσβύτερον, ύπὸ ἐθνικῶν διηρπάζετο, καὶ εἰς γῆν κατεβάλλετο, ἵνα τὴν Γρηγορίου τινές κατάστασιν δέξωνται τὰ δὲ τοιαῦτα δείκνυσι τοὺς 'παραλύοντας τοὺς κανόνας.' Εἰ γὰρ νομίμη ἦν ἡ κατάστασις, οὐκ αν δια παρανομίας ηνάγκαζε πείθεσθαι τοὺς νομίμως ἀπειθοῦντας αὐτῷ. Καὶ ὅμως, τοιούτων γενομένων, γράφετε ' είρήνην μεγάλην γεγενήσθαι έν τη 'Αλεξανδρεία καὶ τη Λίγύπτω ' έκτὸς εί μη ἀντιμεταβέβληται τὸ ἔργον της εἰρήνης, καὶ τὰ τοιαῦτα εἰρήνην ὀνομάζετε.

31. Κάκεινο δε ύμιν αναγκαίον ενόμισα δηλώσαι, ὅτι ᾿Αθα- Απο νάσιος διεβεβαιοῦτο Μακάριον ἐν Τύρφ ὑπὸ στρατιώτας γεγενησθαι, καὶ μόνον τὸν κατήγορον ἀπεληλυθέναι μετὰ τῶν απελθόντων είς του Μαρεώτην, και τους μεν πρεσβυτέρους

(Letter of Julius.)

c. 46, 83.

ΑΡΟΙ. C. ΑRΙ. ἀξιοθυτας παρείναι εν τη εξετάσει μη συγκεχωρησθαι την δε έξέτασιν γεγενήσθαι περί ποτηρίου καὶ τραπέζης, ἐπὶ παρουσία τοῦ ἐπάρχου καὶ τῆς τάξεως αὐτοῦ, παρόντων ἐθνικῶν καὶ 'Ιουδαίων. Τοῦτο δὲ κατὰ τὰς ἀρχὰς ἄπιστον ἢν, εἰ μὴ καὶ έκ των ύπομνημάτων έδείκνυτο, έφ' ῷ καὶ ἐθαυμάσαμεν, νομίζω δὲ καὶ ύμας ἐπιθαυμάζειν, ἀγαπητοί. Πρεσβύτεροι μεν ούκ επιτρέπονται παρείναι, οί καὶ των μυστηρίων λειτουργοὶ τυγχάνοντες, ἐπὶ δὲ ἐξωτικοῦ δικαστοῦ, παρόντων κατηχουμένων, καὶ τό γε χείριστον, ἐπὶ ἐθνικῶν καὶ Ἰουδαίων τῶν διαβεβλημένων περί τον Χριστιανισμον, εξέτασις περί αίματος Χριστοῦ καὶ σώματος Χριστοῦ γίνεται. Εἰ γὰρ καὶ ὅλως ἐγεγόνει τι πλημμέλημα, έδει έν τῆ ἐκκλησία ὑπὸ κληρικῶν νομίμως εξετάζεσθαι τὰ τοιαῦτα, καὶ μὴ ὑπὸ εθνικῶν τῶν τὸν λόγον βδελυσσομένων καὶ μὴ εἰδότων τὴν ἀλήθειαν. Τοῦτο δὲ τὸ ἁμάρτημα ἡλίκον καὶ ὁποῖόν ἐστι, συνορᾶν καὶ ύμᾶς καὶ πάντας πεπίστευκα. Περὶ μὲν 'Αθανασίου τοιαῦτα.

Cp. c. 47. Ap. de Fuga 3. Hist. Ari. 6. De Syn. 24.

Cp. Epiph. Ixxii. 2, 3.

C. 23.

32. Περί δὲ Μαρκέλλου, ἐπειδή καὶ περί αὐτοῦ ώς ἀσεβούντος είς τὸν Χριστὸν ἐγράψατε, δηλώσαι ὑμίν ἐσπούδασα, ὅτι ἐνταῦθα γενόμενος, διεβεβαιώσατο μὲν μὴ είναι ἀληθή τὰ περί αὐτοῦ γραφέντα παρ' ὑμῶν ομως δὲ ἀπαιτούμενος παρ' ήμων είπειν περί της πίστεως, ούτω μετά παρρησίας ἀπεκρίνατο δι' έαυτοῦ, ὡς ἐπιγνωναι μὲν ἡμᾶς, ὅτι μηδὲν ἔξωθεν τῆς άληθείας όμολογεί ούτως γάρ εὐσεβῶς περὶ τοῦ Κυρίου καὶ Σωτήρος ήμων Ἰησοῦ Χριστοῦ ωμολόγησε φρονεῖν, ώσπερ καὶ ή καθολική εκκλησία φρονεί και ου νυν ταυτα πεφρονηκέναι διεβεβαιώσατο, άλλὰ καὶ ἔκπαλαι ώσπεροῦν καὶ οἱ ἡμέτεροι πρεσβύτεροι, τότε εν τη κατά Νίκαιαν συνόδω γενόμενοι, έμαρτύρησαν αὐτοῦ τῆ ὀρθοδοξία καὶ γὰρ καὶ τότε καὶ νῦν κατὰ τῆς αἱρέσεως τῶν ᾿Αρειανῶν πεφρονηκέναι διισχυρίσατο. έφ' ῷ καὶ ὑμᾶς ὑπομνῆσαι δίκαιόν ἐστιν, ἵνα μηδεὶς τὴν τοιαύτην αίρεσιν ἀποδέχηται, ἀλλὰ βδελύττηται ώς ἀλλοτρίαν τῆς ύγιαινούσης διδασκαλίας. 'Ορθὰ τοίνυν αὐτὸν φρονοῦντα, καὶ έπὶ ὀρθοδοξία μαρτυρούμενον, τί πάλιν καὶ ἐπὶ τούτου ἔδει ποιείν ήμας, η έχειν αὐτὸν, ώσπερ καὶ εἴχομεν, ἐπίσκοπον, καὶ μὴ ἀποβάλλειν τῆς κοινωνίας; Ταῦτα μὲν οὖν ἐγὼ, οὐχ ώς ύπεραπολογούμενος αὐτῶν γέγραφα, ἀλλ' ἔνεκα τοῦ πιστεῦσαι ύμᾶς, ὅτι δικαίως καὶ κανονικῶς ἐδεξάμεθα τοὺς ἄνδρας, καὶ μάτην φιλονεικεῖτε ὑμᾶς δὲ δίκαιόν ἐστι σπουδάσαι, καὶ πάντα τρόπον καμεῖν, ἵνα τὰ μὲν παρὰ κανόνα γενόμενα διορθώσεως τύχη, αἱ δὲ ἐκκλησίαι εἰρήνην ἔχωσι, πρὸς τὸ τὴν τοῦ Κυρίου εἰρήνην τὴν δοθεῖσαν ἡμῖν παραμεῖναι, καὶ μὴ σχίζεσθαι τὰς ἐκκλησίας, μηδὲ ὑμᾶς ὡς αἰτίους σχίσματος μέμψιν ὑπομεῖναι. ὑμολογῶ γὰρ ὑμῖν τὰ γενόμενα οὐκ εἰρήνης, ἀλλὰ σχίσματος προφάσεις εἰσίν.

33. Οὐ γὰρ μόνον οἱ περὶ 'Αθανάσιον καὶ Μάρκελλον οἱ ἐπίσκοποι ἐληλύθασιν ἐνταῦθα, αἰτιώμενοι κατ' αὐτῶν ἀδικίαν γεγονέναι, αλλα και πλείστοι άλλοι επίσκοποι από Θράκης, ἀπὸ Κοίλης Συρίας, ἀπὸ Φοινίκης καὶ Παλαιστίνης, καὶ πρεσβύτεροι μεν οὐκ ὀλίγοι, ἄλλοι δέ τινες ἀπὸ ᾿Αλεξανδρείας, καὶ άλλοι έξ άλλων μερών, απήντησαν είς την ένταθθα σύνοδον, έπὶ πάντων τῶν συνελθόντων ἐπισκόπων, πρὸς τοῖς ἄλλοις, οίς έλεγου, ότι καὶ ἀπωδύρουτο, βίαν καὶ ἀδικίαν τὰς ἐκκλη- [Qu. ἔτι] σίας πεπουθέναι, καὶ ὅμοια τῶν κατὰ ᾿Αλεξάνδρειαν καὶ τὰς έαυτων, καὶ ἐν ἄλλαις ἐκκλησίαις γεγενησθαι διεβεβαιοῦντο, οὐ λόγφ μόνου, ἀλλὰ καὶ πράγμασι. Καὶ ἐξ Αἰγύπτου δὲ καὶ της 'Αλεξανδρείας, πάλιν έλθόντες νῦν πρεσβύτεροι μετὰ γραμμάτων, ἀπωδύροντο, ὅτι πολλοὶ ἐπίσκοποι καὶ πρεσβύτεροι, θέλοντες έλθειν είς την σύνοδον, εκωλύθησαν. Μέχρι Hist. Ari. 1. γὰρ νῦν καὶ μετὰ τὴν τοῦ ἐπισκόπου ᾿Αθανασίου ἀποδημίαν, έλεγον επισκόπους όμολογητας κατακόπτεσθαι πληγαίς, καὶ άλλους φυλακίζεσθαι, ήδη δε καὶ ἀρχαίους, πλεῖστου ὅσοι χρόνον έχοντας εν τη επισκοπή, είς λειτουργίας δημοσίας Cp. c. 54. παραδίδοσθαι, καὶ σχεδὸν πάντας τοὺς τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας κληρικούς και λαούς έπιβουλεύεσθαι και διώκεσθαι. Καὶ γὰρ καί τινας ἐπισκόπους, καί τινας ἀδελφοὺς ὑπερορίους έλεγον γεγενησθαι δι' οὐδὲν έτερον, η τνα καὶ ἄκοντες ἀναγκάζωνται κοινωνείν Γρηγορίω καὶ τοίς σὺν αὐτῷ 'Αρειανοίς. Καὶ ἐν ᾿Αγκύρᾳ δὲ τῆς Γαλατίας οὐκ ὀλίγα γενενῆσθαι, ἀλλὰ τὰ αὐτὰ πάλιν τοῖς κατὰ 'Αλεξάνδρειαν γενομένοις ἡκούσαμεν καὶ παρ' έτέρων, καὶ Μάρκελλος δὲ ὁ ἐπίσκοπος διεμαρτύρατο. Πρὸς δὲ τούτοις καὶ τοιαύτας κατηγορίας καὶ οὕτω δεινὰς κατά τινων έξ ύμῶν, ΐνα μὴ λέγω τὰ ὀνόματα, οἱ ἀπαντήσαντες

(Letter of Julius.)

Αροι. c. Απι. εἰρήκασιν, ἃς εγω μεν γράψαι παρητησάμην ἴσως δε καὶ ύμεις παρ' έτέρων ακηκόατε. Δια τουτο γαρ μάλιστα καὶ έγραψα προτρεπόμενος ύμας έλθειν, ίνα και παρόντες ακούσητε, καὶ πάντα διορθωθήναι καὶ θεραπευθήναι δυνηθή. Ἐπὶ δε τούτων προθυμοτέρως έδει τους κληθέντας απαντήσαι και μή παραιτήσασθαι, ίνα μη τέως υποπτοι περί τὰ λεχθέντα, ἐὰν μη απαντήσωσι, νομισθώσιν, ώς μη δυνάμενοι ελέγξαι α έγραψαν. 34. Τούτων τοίνυν ούτω λεγομένων, καὶ ούτως τῶν ἐκκλη-

σιών πασχουσών, καὶ ἐπιβουλευομένων, ὡς οἱ ἀπαγγέλλοντες

διεβεβαιοῦντο, τίνες είσιν οι 'φλόγα διχονοίας ἀνάψαντες;' ήμεις οι λυπούμενοι έπι τοις τοιούτοις, και συμπάσχοντες τοις πάσχουσιν άδελφοις, η οι τὰ τοιαῦτα ἐργασάμενοι; Θαυμάζω γὰρ πῶς, τοιαύτης καὶ τοσαύτης ἐκεῖ ἀκαταστασίας καθ' έκάστην έκκλησίαν ούσης, δι' ην καὶ οἱ ἀπαντήσαντες ηλθον ενταθθα, γράφετε ύμεις ' ομόνοιαν γεγενησθαι εν ταις έκκλησίαις· τὰ δὲ τοιαῦτα οὐκ ἐπὶ οἰκοδομῆ τῆς ἐκκλησίας, άλλ' έπὶ καθαιρέσει ταύτης γίνεται καὶ οἱ ἐν τούτοις δὲ χαίρουτες ούκ είσιν είρηνης νίοι, άλλα ακαταστασίας ό δε Θεός ιCor. xiv. 33. ήμων 'οὐκ ἔστιν ἀκαταστασίας, ἀλλ' εἰρήνης.' Διόπερ, ὡς οίδεν ὁ Θεὸς καὶ Πατηρ τοῦ Κυρίου ημῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, κηδόμενος μεν καὶ της ύμων ύπολήψεως, εὐχόμενος δε καὶ τὰς έκκλησίας μη έν ακαταστασία είναι, αλλα διαμένειν ωσπερ ύπὸ τῶν ἀποστόλων ἐκανονίσθη, γράψαι ὑμῖν ταῦτα ἀναγκαῖον ήγησάμην, ίνα ήδη ποτε δυσωπήσητε τους δια την προς αλλήλους ἀπέχθειαν ούτω διαθεμένους τὰς ἐκκλησίας. "Ηκουσα γάρ, ὅτι τινές εἰσιν ολίγοι οἱ τούτων πάντων αἴτιοι τυγχάνοντες. Σπουδάσατε ως σπλάγχνα έχοντες οἰκτιρμοῦ διορθώσασθαι, ώς προείπου, τὰ παρὰ κανόνα γενόμενα, ίνα, εἰ καί τι προελήφθη, τοῦτο τη ύμετέρα σπουδή θεραπευθή. Καὶ μή γράφητε, ὅτι ΄τὴν Μαρκέλλου καὶ ᾿Αθανασίου, ἢ τὴν ἡμῶν έλου κοινωνίαν ' οὐ γὰρ εἰρήνης, ἀλλὰ φιλονεικίας καὶ μισαδελφίας, τὰ τοιαῦτα γνωρίσματα. Διὰ τοῦτο οὖν κάγὼ τὰ προειρημένα έγραψα, ΐνα, μαθόντες ὅτι οὐκ ἀδίκως ἐδεξάμεθα αὐτοὺς, παύσησθε τῆς τοιαύτης ἔριδος. Εἰ μὲν γὰρ ἐλθόντων ύμων ήσαν καταγνωσθέντες, εί μη εὐλόγους ἀποδείξεις ἔχειν έφαίνοντο ύπερ εαυτών, καλώς αν τα τοιαύτα γεγραφήκειτε·

ἐπειδὴ δὲ, ὡς προείπου, κανονικῶς καὶ οὐκ ἀδίκως τὴν πρὸς αὐτοὺς ἔσχομεν κοινωνίαν, παρακαλῶ ὑπὲρ Χριστοῦ, μὴ ἐπιτρέψητε διασχισθῆναι τὰ μέλη τοῦ Χριστοῦ, μηδὲ τοῖς προλήμμασι πιστεύσητε, ἀλλὰ τὴν τοῦ Κυρίου εἰρήνην προτιμήσατε οὐ γὰρ ὅσιον οὐδὲ δίκαιον δι ὀλίγων μικροψυχίαν τοὺς μὴ καταγνωσθέντας ἀποβρίπτειν, καὶ 'λυπεῖν ἐν τούτῳ τὸ Ερh. iv. 30. Πνεῦμα.' Εἰ δὲ νομίζετε δύνασθαί τινα κατ' αὐτῶν ἀποδείξαι, καὶ εἰς πρόσωπον αὐτοὺς ἐλέγξαι, ἐλθέτωσαν οἱ βουλόμενοι. 'Ετοίμους γὰρ ἑαυτοὺς καὶ αὐτοὶ εῖναι ἐπηγγείλαντο, ὥστε καὶ ἀποδεῖξαι καὶ διελέγξαι, περὶ ὧν ἡμῖν ἀπήγγειλαν.

35. Σημάνατε οθν ήμεν, άγαπητοί, περί τούτου, ίνα κάκείνοις γράψωμεν, καὶ τοῖς ὀφείλουσι πάλιν συνελθεῖν ἐπισκόποις, προς το πάντων παρόντων τους ύπευθύνους καταγνωσθήναι, καὶ μηκέτι ακαταστασίαν έν ταις έκκλησίαις γενέσθαι. 'Αρκεί γάρ τὰ γενόμενα ἀρκεῖ, ὅτι παρόντων ἐπισκόπων ἐπίσκοποι εξωρίζοντο. Περί οὖ οὐδὲ μακρηγορεῖν δεῖ, ἴνα μὴ βαρεῖσθαι οἱ παρόντες τότε δοκῶσιν. Εἰ γὰρ δεῖ τὰληθὲς εἰπεῖν, οὐκ έδει μέχρι τούτων φθάσαι, οὐδε είς τοσούτον ελθείν τας μικροψυχίας. Έστω δε 'Αθανάσιος καὶ Μάρκελλος, ώς γράφετε, ' μετετέθησαν ἀπὸ τῶν ἰδίων τόπων,' τί καὶ περὶ τῶν άλλων άν τις είποι των εκ διαφόρων τόπων, ως προείπον, έλθόντων ένταῦθα ἐπισκόπων καὶ πρεσβυτέρων; Καὶ αὐτοὶ γαρ πάλιν ήρπάσθαι έαυτούς καὶ τοιαῦτα πεπουθέναι έλεγον. 3Ω αγαπητοί, οὐκέτι κατά τὸ εὐαγγέλιον, αλλά λοιπὸν ἐπὶ εξορισμώ και θανάτω αι κρίσεις της εκκλησίας είσίν. Εί γάρ καὶ ὅλως, ὡς φατὲ, γέγονέ τι εἰς αὐτοὺς ἁμάρτημα, ἔδει κατὰ τὸν ἐκκλησιαστικὸν κανόνα, καὶ μὴ οὕτως γεγειήσθαι τὴι κρίσιν έδει γραφηναι πάσιν ημίν, ζνα ούτως παρά πάντων όρισθη τὸ δίκαιον. Ἐπίσκοποι γὰρ ήσαν οἱ πάσχοντες, καὶ οὐχ αἱ τυχοῦσαι ἐκκλησίαι αἱ πάσχουσαι, ἀλλ' ὧν αὐτοὶ οἱ ἀπόστολοι δι' ξαυτών καθηγήσαντο. Διὰ τί δὲ περὶ τῆς 'Αλεξανδρέων ἐκκλησίας μάλιστα οὐκ ἐγράφετο ἡμῖν; 'Η αγνοείτε, ὅτι τοῦτο ἔθος ἦν, πρότερον γράφεσθαι ἡμίν, καὶ ούτως ένθεν δρίζεσθαι τὰ δίκαια; Εὶ μὲν οὖν τι τοιοῦτον ἦν ύποπτευθεν είς τον επίσκοπον τον εκεί, έδει προς την ενταύθα εκκλησίαν γραφηναι· νῦν δε οἱ ἡμᾶς μὴ πληροφορήσαντες,

(Letter of Julius.)

ΑΡΟΙ. C. ARI. πράξαντες δε αὐτοὶ ως ήθέλησαν, λοιπον καὶ ήμᾶς οὐ καταγυόντας βούλονται συμψήφους είναι. Ούχ ούτως αι Παύλου διατάξεις, ούχ ούτως οἱ πατέρες παραδεδώκασιν άλλος τύπος έστιν ούτος, και καινόν τὸ ἐπιτήδευμα. Παρακαλώ, μετὰ προθυμίας ενέγκατε ύπερ τοῦ κοινή συμφέροντός εστιν α γράφω à γὰρ παρειλήφαμεν παρὰ τοῦ μακαρίου Πέτρου τοῦ άποστόλου, ταθτα καὶ ύμιν δηλώ· καὶ οὐκ αν ἔγραψα, φανερά ήγούμενος είναι ταθτα παρά πάσιν, εί μη τὰ γενόμενα ήμας έτάραξεν. Ἐπίσκοποι άρπάζονται καὶ ἐκτοπίζονται ἄλλοι δὲ άλλαχόθεν ἀντιτίθενται, καὶ ἄλλοι ἐπιβουλεύονται ώστε ἐπὶ μεν τοις άρπασθείσιν αὐτοὺς πενθείν, ἐπὶ δὲ τοις πεμπομένοις αναγκάζεσθαι, Ίνα οθς μεν θέλουσι μη επιζητώσιν, οθς δε μη βούλουται δέχωνται. 'Αξιω ύμας μηκέτι τοιαυτα γίνεσθαι, γράψατε δε μαλλον κατά των τα τοιαθτα επιχειρούντων, ίνα μηκέτι τοιαθτα πάσχωσιν αί εκκλησίαι, μηδέ τις επίσκοπος ή πρεσβύτερος ὕβριν πάσχη, ἢ παρὰ γνώμην, ὥσπερ ἐδήλωσαν γέλωτα δφλήσωμεν, καὶ πρό γε πάντων, ΐνα μὴ τὸν Θεὸν Matt. xii. 36. παροξύνωμεν. "Εκαστος γαρ ήμων ' αποδώσει λόγον εν ήμερα κρίσεως' περί ων ενταθθα έπραξε. Γένοιτο δε πάντας κατά Θεον φρονήσαι, ίνα καὶ αἱ ἐκκλησίαι, τοὺς ἐπισκόπους αὐτῶν ἀπολαβοῦσαι, χαίρωσι διὰ παυτὸς ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ Κυρίφ ήμων, δι' οῦ τῷ Πατρὶ ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰωνας των αἰωνων. 'Αμήν. 'Ερρῶσθαι ύμᾶς ἐν Κυρίω εὔχομαι, ἀγαπητοὶ καὶ ποθεινότατοι αδελφοί.

> 36. Ταθτα της έν 'Ρώμη συνόδου γραψάσης δια 'Ιουλίου τοῦ ἐπισκόπου 'Ρώμης, ἐπειδη πάλιν ηναισχύντουν οἱ περὶ Εὐσέβιον, τάς τε ἐκκλησίας ἐτάραττον, καὶ πολλοῖς ἐπεβούλένον, μαθόντες οἱ θεοφιλέστατοι βασιλεῖς Κωνστάντιος καὶ Κώνστανς, ἐκέλευσαν τούς τε ἀπὸ τῆς δύσεως καὶ τῆς ἀνατολής επισκόπους συνελθείν είς την Σαρδών πόλιν. Ο μεν ουν Ευσέβιος εν τώ μεταξύ τετελεύτηκε πλείστων δε πανταχόθεν συνελθόντων, ήμεις μεν προεκαλούμεθα τους κοινωνους των περί Εὐσέβιον είς κρίσιν. Ἐκείνοι δὲ πρὸ ὀφθαλμων έχουτες à επραξαυ, καὶ βλέπουτες τους αυελθόντας κατηγόρους

A.D. 342.

At the end of 343.]

αὐτῶν, ἐφοβοῦντο τὴν κρίσιν καὶ γὰρ πάντων καθαρῶς ἀπαντησάντων, αὐτοὶ πάλιν ἐπήγοντο μεθ' ἐαυτῶν κόμητας, Μουσωνιανον, καὶ Ἡσύχιον τον Καστρήσιον, τ', ώσπερ Hist. Ari. 15. ελώθεισαν, τη εκείνων εξουσία, ταθθ' άπερ εβούλοντο πράξωσιν. Ἐπειδη δὲ χωρὶς κομήτων η σύνοδος ην, καὶ στρατιώτης Cp. c. 8.
Hist. Ari. 44. οὐδεὶς ἐγίνετο μέσος, ἐταράχθησαν πληγέντες ὑπὸ τοῦ συνειδότος. Οὐκέτι γὰρ ὡς ἤθελον ἐκρίνοντο, ἀλλ' ὡς ὁ τῆς αληθείας απήτει λόγος. Έπὶ πολύ τοίνυν ήμων προκαλουμένων, καὶ τῆς συνόδου τῶν ἐπισκόπων προκαλούσης αὐτοὺς, καὶ λεγούσης "Ηλθετε κριθηναι, διὰ τί τοίνυν ελθόντες ύποποδίζετε; Έχρην γαρ ύμας η μη ελθείν, η ελθόντας μη κρύπτεσθαι τοῦτο γὰρ ὑμῖν φέρει μεγίστην κατάγνωσιν. 'Ιδού, πάρεισιν οἱ περὶ 'Αθανάσιον, οὖς ἀπόντας διεβάλλετε, ίν', εἴ τι νομίζετε ἔχειν, διελέγξητε τούτους παρόντας εἰ δὲ μη δύνασθε, προσποιείσθε δε μη βούλεσθαι, δηλοί έστε συκοφάνται, καὶ ταύτην ύμιν ή σύνοδος δώσει τὴν κρίσιν.' Οἱ δὲ ταῦτα ἀκούσαντες, καὶ καταγινώσκοντες ξαυτῶν (ἤδεισαν γὰρ α έπραξαν, και επλάσαντο καθ' ήμων), ήσχύνθησαν απαντήσαι, πολλην και άπρεπη καθ' έαυτων την συκοφαντίαν έλέγξαντες. 'Η τοίνυν άγία σύνοδος, καταγνοῦσα τῆς ἀπρεποῦς καὶ ὑπόπτου φυγής εκείνων, εδέξατο ήμας είς απολογίαν. Διηγησαμένων δὲ ἡμῶν διὰ μαρτύρων καὶ ἀποδείξεων τὰ πραχθέντα καθ' ἡμῶν, έθαύμασαν καὶ ἄπαντες ἐπέγνωσαν, ὅτι διὰ τοῦτο εἰκότως έφοβήθησαν την σύνοδον, ίνα μη είς πρόσωπον ελεγχθώσιν έλεγόν τε· ''Ισως νομίζοντες μη παραγίνεσθαι τοὺς περὶ 'Αθανάσιον ἀπήντησαν ἀπὸ τῆς ἀνατολῆς, ὅπου γε ἰδόντες αὐτοὺς παρρησιαζομένους, καὶ προκαλουμένους την κρίσιν, φεύγουσιν. Ήμας μεν οῦν ἀπεδέξαντο ὡς ἀδικηθέντας καὶ μάτην διαβληθέντας, καὶ ἐκύρωσαν ἔτι μᾶλλον εἰς ἡμᾶς τήν τε κοινωνίαν καὶ ἀγάπην τοὺς δὲ κοινωνοὺς καὶ ἀναιδεστέρους γενομένους της Εὐσεβίου κακουργίας καθείλου, Θεόδωρου ἀπὸ Ἡρακλείας, Νάρκισσον ἀπὸ Νερωνιάδος, 'Ακάκιον ἀπὸ Καισαρείας, Στέφανου ἀπὸ ἀντιοχείας, καὶ Οὐρσάκιου καὶ Οὐάλευτα ἀπὸ Παννονίας, καὶ Μηνόφαντον ἀπὸ Ἐφέσου, καὶ Γεώργιον ἀπὸ Λαοδικείας. Καὶ έγραψαν τοῖς ἁπανταχοῦ τῆς οἰκουμένης ἐπισκόποις, καὶ τῆ ἐκάστου τῶν ἀδικηθέντων παροικία, ταῦτα.

Apol. C. Ari. (Letter I. of Sardican Council.) Cp. Hist. Ari.

# ΕΠΙΣΤΟΛΙΙ ΤΗΣ ΕΝ ΣΑΡΔΙΚΙΙΙ ΣΥΝΑΧΘΕΙΣΗΣ ΣΥΝΟΔΟΥ.

Ή ἄγια σύνοδος ή κατὰ Θεοῦ χάριν ἐν Σαρδικῆ συναχθεῖσα ἀπὸ Ῥώμης, καὶ Σπανιῶν, Γαλλιῶν, Ἰταλίας, Καμπανίας, Καλαβρίας, ᾿Απουλίας, ᾿Αφρικῆς, Σαρδινίας, Παννονίων, Μυσίων, Δακίας, Νωρίκου, Σισκίας, Δαρδανίας, ἄλλης Δακίας, Μακεδονίας, Θεσσαλίας, ᾿Αχαΐας, Ἡπείρων, Θράκης καὶ Ῥοδόπης, καὶ Παλαιστίνης, καὶ ᾿Αραβίας, καὶ Κρήτης, καὶ Αἰγύπτου πρεσβυτέροις, καὶ διακόνοις, καὶ πάση τῆ ἁγία ἐκκλησία τοῦ Θεοῦ τῆ ἐν ᾿Αλεξανδρεία παροικούση, ἀγαπητοῖς ἀδελφοῖς, ἐν Κυρίφ χαίρειν.

37. Καὶ πρὶν μὲν λαβεῖν ἡμᾶς τὰ γράμματα τῆς εὐλαβείας ύμων, οὐκ ήγνοοῦμεν, ἀλλὰ καὶ φανερον ἡμῖν ἦν, ὡς ὅτι οἱ τῆς δυσωνύμου τῶν ᾿Αρειανῶν αἱρέσεως προστάται πολλὰ καὶ δεινὰ, μαλλου δε καὶ ἐπ' ὀλέθρω τῆς ξαυτών ψυχῆς ἢ κατὰ τῆς έκκλησίας έμηχανωντο. Αύτη γαρ ην αυτών τέχνη καὶ πανουργία, ταύτης ἀεὶ τῆς θανατηφόρου γεγόνασι προθέσεως, όπως πάντας τους όποιδήποτε τυγχάνοντας της όρθης δόξης, καὶ τὴν τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας διδασκαλίαν κατέχοντας, την παρά των πατέρων αὐτοῖς παραδοθεῖσαν, σπουδάζειν έλαύνειν καὶ διώκειν. Τοὺς μὲν γὰρ πλαστοῖς ἐγκλήμασιν ύπέβαλλον, άλλους είς εξορισμον απέστελλον, άλλους εν αὐταῖς ταῖς τιμωρίαις κατεπόνουν. 'Αμέλει καὶ τοῦ ἀδελφοῦ καὶ συνεπισκόπου ἡμῶν ᾿Αθανασίου τὴν καθαρότητα βία καὶ τυραννίδι συλλαβέσθαι έσπούδασαν, καὶ διὰ τοῦτο οἴτε ἐπιμελής, οὖτε μετὰ πίστεως, οὖθ' ὅλως δικαία γέγονεν ἡ παρ' έκείνων κρίσις. Διόπερ οὐδὲ θαρροῦντες, οίς ἐδραματούργησαν, οὐδὲ οἶς ἐθρύλησαν κατ' αὐτοῦ, ἀλλὰ καὶ θεωροῦντες, ὡς οὐ δύνανται περί τούτων ἀποδείξεις έχειν ἀληθείς, παρόντες είς την Σαρδών πόλιν, οὐκ ηθέλησαν εἰς την σύνοδον πάντων τών άγίων ἐπισκόπων ἀπαντήσαι. Ἐκ δὴ τούτου φανερὰ καὶ δικαία καθέστηκεν ή κρίσις του άδελφου και συνεπισκόπου ήμων 'Ιουλίου' οὐ γὰρ ἀσκεπτὶ βεβούλευται, ἀλλὰ καὶ μετ' έπιμελείας ώρισεν, ώστε μηδε όλως διστάσαι περί της κοινωνίας τοῦ ἀδελφοῦ ἡμῶν 'Αθανασίου. Εἶχε γὰρ ἐπισκόπων ογδοήκοντα άληθείς μάρτυρας είχε καὶ τοῦτο δίκαιου, ὅτι διὰ

των άγαπητων άδελφων ήμων των πρεσβυτέρων έαυτου και δια γραμμάτων μεθώδευσε τους περί Ευσέβιον, τους ουκ έπι κρίσει, άλλ' έπὶ βία μάλλον έπερειδομένους. "Οθεν οἱ παιταχοῦ πάντες ἐπίσκοποι τὴν κοινωνίαν 'Αθανασίου ἐβεβαίωσαν διὰ την καθαρότητα αὐτοῦ. Κἀκεῖνο δὲ ὑμῶν ἡ ἀγάπη συνοράτω. έπειδη είς την άγίαν σύνοδον την έν Σαρδική συναχθείσαν παρεγένετο, τότε δη, καθά προείπομεν, καὶ διὰ γραμμάτων καὶ δι' αγράφων έντολων ύπεμνήσθησαν οι της έφας, και έκλήθησαν παρ' ήμων ώστε παρείναι. 'Αλλ' ἐκείνοι, ὑπὸ τῆς συνει- с. 13. δήσεως καταγινωσκόμενοι, απρεπέσι χρώμενοι προφάσεσι, φυγοδικείν ήρξαντο. Ἡξίουν γὰρ τὸν ἀθῶον, ὡς ὑπεύθυνον, από της ημετέρας κοινωνίας εκβάλλεσθαι, οὐ συνορώντες ώς άπρεπες, μάλλον δε άδύνατον ην τοῦτο. Καὶ τὰ ὑπομνήματα δὲ τὰ ἐν τῷ Μαρεώτη γενόμενα ὑπὸ παμπονήρων καὶ ἐξωλεστάτων τινών νεωτέρων, οίς οὐκ ἄν τις ἐπίστευσεν οὐδὲ τὸν τυχόντα βαθμὸν τοῦ κλήρου, συνέστηκε κατὰ μονομέρειαν c. 07, etc. πεπράχθαι. Οὔτε γὰρ ὁ ἀδελφὸς ἡμῶν ᾿Αθανάσιος ὁ ἐπίσκοπος, ούτε Μακάριος ὁ πρεσβύτερος ὁ κατηγορούμενος ὑπ' αὐτῶν παρῆν. Καὶ ὅμως ἡ παρ' αὐτῶν ἐρώτησις, μᾶλλον δὲ ύποβολή ή γενομένη, πάσης αλσχύνης ήν μεστή πη μεν γαρ έθνικοὶ, πῆ δὲ κατηχούμενοι ἢρωτῶντο, οὐχ ἴνα ἄπερ ἴσασιν . 🖏 εἴπωσιν, ἀλλ' ἵνα ἄπερ παρ' αὐτῶν μεμαθήκασι ψεύσωνται. Καὶ γὰρ καὶ ὑμῶν τῶν πρεσβυτέρων φροντιζόντων ἐπὶ τῆ ο. 78 απουσία του ύμετέρου ἐπισκόπου, καὶ βουλομένων παρείναι έπὶ τῆ ἐξετάσει, καὶ τὴν ἀλήθειαν δεῖξαι, καὶ τὰ ψευδῆ διελέγξαι, οὐδεὶς λόγος γέγονεν οὐκ ἐπέτρεψαν γὰρ ὑμᾶς παρείναι, άλλὰ καὶ μεθ' ὕβρεως ἐξέβαλον. Καὶ εἰ καὶ τὰ μάλιστα φανερά πασι καθέστηκε και έκ τούτων ή συκοφαντία, όμως, αναγινωσκομένων των ύπομνημάτων, εύρομεν αὐτὸν τὸν παμπόνηρου 'Ισχύραν, τὸν ἐπὶ τῆ συκοφαντία μισθὸν παρ' αὐτῶν λαβόντα τὸ δοκοῦν ὄνομα τῆς ἐπισκοπῆς, διελέγχουτα ἑαυτοῦ τὴν c. 12. συκοφαντίαν. Αὐτὸς γὰρ ὁ Ἰσχύρας ἐν αὐτοῖς τοῖς ὑπομνήμασι διελάλησε, κατ' ἐκείνην τὴν ὥραν, ἐν ἡ Μακάριον ἐληλυθέναι εἰς τὸ κελλίον έαυτοῦ διεβεβαιοῦτο, νοσοῦντα τότε κατακεῖσθαι έαυ- υρ τόν καίτοι τῶν περὶ Εὐσέβιον γράψαι τολμησάντων έστάναι τότε τὸν Ἰσχύραν καὶ προσφέρειν, ὅτε Μακάριος ἐπέστη.

E

APOL. C. ARI. (Letter I. of Sardican Council.) c. 8, 27.

c. S.

38. Κάκείνη δε πασι φανερά καθέστηκεν ή συκοφαντία καί διαβολή, ήν ήτιάσαντο μετὰ ταῦτα. Έφασαν γὰρ καὶ κατεβόησαν, φόνον δεδρακέναι τὸν 'Αθανάσιον, καὶ ὡς 'Αρσένιόν τινα Μελιτιανὸν ἐπίσκοπον ἀνηρηκέναι, ἐφ' ῷ προσποιητῷ στεναγμώ καὶ πεπλασμένοις δάκρυσιν ύπεκρίνοντο, καὶ ἡξίουν τοῦ ζωντος ως τεθνηκότος τὸ σώμα ἀποδοθηναι. 'Αλλ' οὐκ άγνωστα γέγονε τὰ σοφίσματα τούτων. Έγνωσαν γὰρ άπαντες ζην του ἄνθρωπου, καὶ ἐν τοῖς ζωσιν ἐξετάζεσθαι καὶ έπειδή έώρων έαυτους οἱ πρὸς πάντα εὐχερεῖς διελεγχομένους έπὶ τοῖς ψεύσμασι τούτοις (αὐτὸς γὰρ ζῶν ὁ ᾿Αρσένιος ἐδείκυυευ έαυτου μη αυηρησθαι μηδε τεθυηκέναι), όμως ούχ ήσύχασαν, αλλ' έτέρας συκοφαντίας προς ταις προτέραις συκοφαντίαις έπεζήτουν, ίνα πάλιν μηχανησάμενοι, διαβάλλωσι τὸν ἄνθρωπον. Τί οὖν, ἀγαπητοί; Οὐκ ἐταράχθη ὁ άδελφὸς ήμῶν 'Αθανάσιος, ἀλλὰ πάλιν πολλή παρρησία χρώμενος, προεκαλείτο και έπι τούτοις αὐτούς και ήμεις δε ηὐχόμεθα καὶ προετρεπόμεθα ἐλθεῖν αὐτοὺς εἰς τὴν κρίσιν, καὶ, εἴπερ δύνανται, διελέγξαι. \*Ω της πολλης πλεονεξίας & της δεινης ύπερηφανίας μάλλον δε, εί δεί τάληθες είπειν, ώ κακής καὶ ὑπευθύνου συνειδήσεως τοῦτο γὰρ πᾶσι πεφανέρωται. "Οθεν, αγαπητοί αδελφοί, ύπομιμνήσκομεν καί προτρεπόμεθα ύμας προ πάντων την δρθην πίστιν της καθολικής έκκλησίας κατέχειν. Πολλά μεν γάρ και δεινά και χαλεπά πεπόνθατε, πολλας δε ύβρεις και αδικίας υπέμεινεν ή καθολική έκκλησία άλλ' ό ύπομείνας είς τέλος, ούτος σωθήσεται. Διόπερ καν έτι ποιείν τολμήσωσι καθ' ύμων, ή θλίψις αντί χαρᾶς ύμιν ἔστω· τὰ γὰρ τοιαῦτα παθήματα μέρος ἐστὶ μαρτυρίου, καὶ αἱ τοιαῦται ὑμῶν ὁμολογίαι καὶ αἱ βάσανοι οὐκ άμισθοι τυγχάνουσιν, άλλ' απολήψεσθε παρα τοῦ Θεοῦ τα έπαθλα. Διότι μάλιστα άγωνίζεσθε ύπερ της ύγιαινούσης πίστεως, καὶ τῆς καθαρότητος τοῦ ἐπισκόπου ὑμῶν ᾿Αθανασίου τοῦ συλλειτουργοῦ ἡμῶν. Καὶ γὰρ οὐδὲ ἡμεῖς παρεσιωπήσαμεν, οὐδὲ ἡμελήσαμεν τῆς ὑμῶν ἀμεριμνίας χάριν ἀλλ' έφροντίσαμεν καὶ πεποιήκαμεν, ἄπερ ὁ τῆς ἀγάπης λόγος απαιτεί. Συμπάσχομεν γαρ τοίς πάσχουσιν αδελφοίς ήμων, καὶ τὰ ἐκείνων παθήματα ἴδια ἡγούμεθα.

Matt. x. 23.

39. Διόπερ ανηνέγκαμεν, καὶ ήξιώσαμεν τοὺς εὐσεβεστάτους καὶ θεοφιλεστάτους βασιλέας, ὅπως ἡ φιλανθρωπία αὐτῶν καὶ τοὺς ἔτι κάμνοντας καὶ πιεζομένους ἀνεθηναι κελεύση, καὶ προστάξωσι μηδένα τῶν δικαστῶν, οἶς περὶ μόνων τῶν δημοσίων μέλειν προσήκει, μήτε κρίνειν κληρικούς, μήτε όλως τοῦ λοιποῦ, προφάσει των έκκλησιων, έπιχειρείν τι κατά των άδελφων, άλλ' ໃνα έκαστος χωρίς τινος διωγμοῦ, χωρίς τινος βίας καὶ πλεονεξίας, ως εύχεται καὶ βούλεται, ζῆ, καὶ μεθ' ἡσυχίας καὶ είρήνης την καθολικήν και αποστολικήν πίστιν μετέρχηται. Γρηγόριος μέντοι δ παρανόμως παρά τῶν αἰρετικῶν λεγόμενος κατασταθήναι, καὶ εἰς τὴν ὑμετέραν πόλιν παρ' αὐτῶν ἀποσταλείς, και τοῦτο γαρ γινωσκέτω ύμων ή δμοψυχία, ὅτι κρίσει της ίερας πάσης συνόδου καθηρέθη, εί και τὰ μάλιστα οὐδεπώποτε οὐδὲ ώς ἐπίσκοπος ὅλως γενόμενος ἐνομίσθη. Χαίρετε τοίνυν ἀπολαμβάνοντες ξαυτών τὸν ἐπίσκοπον 'Αθανάσιον' διὰ τοῦτο γὰρ καὶ μετ' εἰρήνης αὐτὸν ἀπελύσαμεν. "Οθεν καὶ παραινοθμεν πάσι τοις η δια φόβον η δια περιδρομήν τινων κοινωνήσασι Γρηγορίω, ίνα νθν, ύπομνησθέντες και προτραπέντες καὶ ἀναπεισθέντες παρ' ἡμῶν, παύσωνται τῆς πρὸς έκείνου μυσαράς κοινωνίας, καὶ λοιπου ξαυτούς συνάψωσι τή καθολική εκκλησία.

40. Έπειδη δὲ ἔγιωμεν, ὅτι καὶ ᾿Αφθόνιος, καὶ ᾿Αθανάσιος c. 17. δ Καπίτωνος, καὶ Παῦλος, καὶ Πλουτίων, οἱ συμπρεσβύτεροι ἡμῶν, συσκενην καὶ αὐτοὶ πεπόνθασιν ὑπὸ τῶν περὶ Εὐσέβιον, ὥστε τοὺς μὲν ἐξορισμοῦ πειραθηναι, τοὺς δὲ καὶ θανάτων ἀπειλὰς διαπεφευγέναι τούτου ἔνεκεν καὶ περὶ τούτου δηλῶσαι ὑμῖν ἀναγκαῖον ἡγησάμεθα, καὶ ἀθώους ἀπελύσαμεν, εἰδότες ὅτι πάντα τὰ παρὰ τῶν περὶ Εὐσέβιον κατὰ τῶν ὀρθοδόξων γενόμενα ἐπὶ δόξη καὶ συστάσει τῶν συσκευασθέντων ὑπ᾽ αὐτῶν γέγονεν. Ἔπρεπε μὲν οῦν τὸν ὑμέτερον ἐπίσκοπον, τὸν συλλειτουργὸν ἡμῶν ᾿Αθανάσιον, περὶ αὐτῶν ὡς περὶ ἰδίου ἰδίοις ὑμῖν δηλῶσαι ἐπειδὴ δὲ ὑπὲρ πλείονος μαρτυρίας καὶ τὴν ἁγίαν σύνοδον ἠθέλησεν ὑμῖν γράψαι, διὰ τοῦτο οὐκ ἀνεβαλλόμεθα, ἀλλὰ καὶ σημᾶναι ὑμῖν ἐσπονδάσαμεν, ἵν᾽, ὥσπερ ἡμεῖς, οὕτω καὶ ὑμεῖς αὐτοὺς ἀποδέξησθε ἄξιοι γὰρ καὶ αὐτοὶ ἐπαίνον, ὅτι διὰ τὴν εἰς Χριστὸν εὐσέβειαν καὶ αὐτοὶ ἠξιώθησαν παρὰ τῶν

Α<sub>ΓΟΙ. C. ΑRI.</sub> αίρετικων ὕβριν ὑπομεῖναι. Τίνα δέ ἐστι τὰ παρὰ τῆς ἀγίας συνόδου δογματισθέντα κατὰ των προϊσταμένων ῆς ᾿Αρειανῆς αἰρέσεως, καὶ πλημμελησάντων καθ᾽ ὑμων καὶ κατὰ των ἄλλων ἐκκλησιων, γνωσεσθε ἐκ των ὑποτεταγμένων ἀπεστείλαμεν γὰρ ὑμῖν, ἵνα καὶ ἐκ τούτων γνωτε ὅτι ἡ καθολικὴ ἐκκλησία οὐ παρορᾳ τοὺς εἰς αὐτὴν πλημμελοῦντας.

(Letter II. of 'Η άγία Σύνοδος ή κατὰ Θεοῦ χάριν ἐν Σαρδικῆ συναχθεῖσα τοῖς κατ' Sardican (Council.) Αἴγυπτον καὶ Λιβύην ἐπισκόποις καὶ συλλειτουργοῖς, ἀγαπητοῖς ἀδελφοῖς, ἐν Κυρίω χαίρειν.

41. Καὶ πρὶν μὲν λαβείν ἡμᾶς τὰ γράμματα τῆς εὐλαβείας ύμων, οὐκ ήγνοοῦμεν, ἀλλὰ καὶ φανερον ήμιν ήν, ώς ὅτι οἱ τῆς δυσωνύμου τῶν ᾿Αρειανῶν αἰρέσεως προστάται πολλὰ καὶ δεινα, μαλλον δε και επ' ολέθρω της ξαυτών ψυχης ή κατα της έκκλησίας έμηχανωντο. Αύτη γάρ ην αὐτων τέχνη καὶ πανουργία, ταύτης αξὶ τῆς θανατηφόρου γεγόνασι προθέσεως, όπως πάντας τους όποιδήποτε τυγχάνοντας της όρθης δόξης, καὶ τὴν τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας διδασκαλίαν κατέχοντας, την παρά των πατέρων παραδοθείσαν, σπουδάζειν έλαύνειν καὶ διώκειν. Τοὺς μὲν γὰρ πλαστοῖς ἐγκλήμασιν ὑπέβαλλον, άλλους είς εξορισμού απέστελλου, άλλους εν αὐταῖς ταῖς τιμωρίαις κατεπόνουν. 'Αμέλει καὶ τοῦ άδελφοῦ καὶ συνεπισκόπου ήμων 'Αθανασίου την καθαρότητα βία καὶ τυραννίδι συλλαβέσθαι έσπούδασαν, καὶ διὰ τοῦτο οὔτε μετὰ πίστεως, οὖθ' ὅλως δικαία γέγονεν ἡ παρ' ἐκείνων κρίσις διόπερ οὐδὲ θαρρούντες οίς έδραματούργησαν, οὐδε οίς εθρύλησαν κατ' αὐτοῦ, ἀλλὰ καὶ θεωροῦντες ὡς οὐ δύνανται περὶ τούτων αποδείξεις έχειν αληθείς, παρόντες είς την Σαρδών πόλιν, οὐκ ἡθέλησαν εἰς τὴν σύνοδον πάντων τῶν ἁγίων ἐπισκόπων άπαντήσαι έκ δή τούτου φανερά καὶ δικαία καθέστηκεν ή κρίσις τοῦ ἀδελφοῦ καὶ συνεπισκόπου ἡμῶν Ἰουλίου οὐ γὰρ ασκεπτί βεβούλευται, αλλα και μετ' επιμελείας ώρισεν, ώστε μηδε όλως διστάσαι περί της κοινωνίας του άδελφου ήμων 'Αθανασίου. Εἶχε γὰρ ἐπισκόπων ὀγδοήκοντα ἀληθεῖς μάρτυρας είχε και τούτο δίκαιον, ὅτι διὰ τῶν ἀγαπητῶν ἀδελφῶν

ήμων των πρεσβυτέρων έαυτοῦ, καὶ διὰ γραμμάτων μεθώδευσε τοὺς περί Εὐσέβιον, τοὺς οὐκ ἐπὶ κρίσει, ἀλλ' ἐπὶ βία μάλλον έπερειδομένους. "Οθεν οἱ πανταχοῦ πάντες ἐπίσκοποι τὴν κοινωνίαν 'Αθανασίου έβεβαίωσαν διὰ τὴν καθαρότητα αὐτοῦ. Κάκεινο δε ύμων ή άγάπη συνοράτω επειδή είς την άγίαν σύνοδον την εν Σαρδική συναχθείσαν παρεγένετο, τότε δη, καθα προείπομεν, καὶ διὰ γραμμάτων καὶ δι' ἀγράφων ἐντολων ύπεμνήσθησαν οί της έφας, καὶ ἐκλήθησαν παρ' ήμων ωστε παρείναι. 'Αλλ' ἐκείνοι, ὑπὸ τῆς συνειδήσεως καταγινωσκόμενοι, ἀπρεπέσι χρώμενοι προφάσεσι, φυγοδικεῖν ἤρξαντο. 'Ηξίουν γὰρ τὸν ἀθῶον, ὡς ὑπεύθυνον, ἀπὸ τῆς ἡμετέρας κοινωνίας εκβάλλεσθαι, οὐ συνορώντες ώς ἀπρεπες, μάλλον δὲ ἀδύνατον ἦν τοῦτο. Καὶ τὰ ὑπομνήματα δὲ τὰ ἐν τῷ Μαρεώτη γενόμενα ύπο παμπονήρων και εξωλεστάτων τινών νεωτέρων, οίς οὐκ ἄν τις ἐπίστευσεν οὐδὲ τὸν τυχόντα βαθμὸν τοῦ κλήρου, συνέστηκε κατὰ μονομέρειαν πεπράχθαι. Οὔτε γαρ δ αδελφος ήμων 'Αθανάσιος δ επίσκοπος, ούτε Μακάριος ό πρεσβύτερος ό κατηγορούμενος ύπ' αὐτῶν παρῆν. Καὶ ὅμως ή παρ' αὐτῶν ἐρώτησις, μᾶλλον δὲ ὑποβολὴ ἡ γενομένη, πάσης αἰσχύνης ην μεστή πη μεν γὰρ εθνικοί, πη δε κατηχούμενοι ηρωτώντο, οὐχ ἵνα ἄπερ ἴσασιν εἴπωσιν, ἀλλ' ἵνα ἄπερ παρ' αὐτῶν μεμαθήκασι ψεύσωνται. Καὶ γὰρ καὶ ὑμῶν τῶν πρεσ- [Qu. on... βυτέρων φροντιζόντων έπὶ τῆ ἀπουσία τοῦ ὑμετέρου ἐπισκόπου, καὶ βουλομένων παρείναι ἐπὶ τῆ ἐξετάσει, καὶ τὴν ἀλήθειαν δείξαι, καὶ τὰ ψευδή διελέγξαι, οὐδεὶς λόγος γέγοι εν οὐκ ἐπέτρεψαν γὰρ ὑμᾶς παρεῖναι, ἀλλὰ καὶ μεθ' ὕβρεως ἐξέβαλον. [Qu airers] Καὶ εἰ καὶ τὰ μάλιστα φανερὰ πᾶσι καθέστηκε καὶ ἐκ τούτων ή συκοφαντία, όμως, αναγινωσκομένων των ύπομιημάτωι, εύρομεν αὐτὸν τὸν παμπόνηρον Ἰσχύραν, τὸν ἐπὶ τῆ συκοφαντία μισθον παρ' αὐτῶν λαβόντα τὸ δοκοῦν ὅνομα τῆς **ἐπισκοπῆς, διελέγχοντα ἑαυτοῦ τὴν συκοφαντίαν.** Αὐτὸς γὰρ δ Ίσχύρας εν αὐτοῖς τοῖς ὑπομνήμασι διελάλησε, κατ' εκείνην την ώραν, εν ή Μακάριον εληλυθέναι είς τὸ κελλίον εαυτοῦ διεβεβαιοῦτο, νοσοῦντα τότε κατακεῖσθαι ξαντόν καίτοι τῶν περί Εὐσέβιον γράψαι τολμησάντων, έστάναι τότε τὸν Ίσχύραν καὶ προσφέρειν, ὅτε Μακάριος ἐπέστη.

APOL. C. ARI. (Letter II. of Sardican Council.)

42. Κάκείνη δε πασι φανερά καθέστηκεν ή συκοφαντία καὶ διαβολή, ήν ήτιάσαντο μετά ταῦτα. "Εφασαν γὰρ καὶ κατεβόησαν φόνον δεδρακέναι τὸν 'Αθανάσιον, καὶ ὡς 'Αρσένιόν τινα, Μελιτιανον επίσκοπον, ανηρηκέναι, εφ' & προσποιητώ στεναγμώ καὶ πεπλασμένοις δάκρυσιν ύπεκρίνοντο, καὶ ήξίουν τοῦ ζωντος ώς τεθνηκότος τὸ σῶμα ἀποδοθῆναι. 'Αλλ' οὐκ άγυωστα γέγουε τὰ σοφίσματα τούτων έγυωσαν γὰρ άπαντες ζην τον άνθρωπον, καὶ ἐν τοῖς ζῶσιν ἐξετάζεσθαι καὶ ἐπειδή έωρων έαυτους οι προς πάντα εύχερεις διελεγχομένους έπι τοις ψεύσμασι τούτοις· αὐτὸς γὰρ ζῶν ὁ ᾿Αρσένιος ἐδείκνυεν ἑαυτὸν μη ανηρησθαι μηδε τεθνηκέναι όμως ούχ ήσύχασαν, άλλ' έτέρας συκοφαντίας προς ταις προτέραις συκοφαντίαις έπεζήτουν, Ίνα πάλιν, μηχανησάμενοι, διαβάλλωσι τὸν ἄνθρωπον. Τί οὖν, ἀγαπητοί; Οὐκ ἐταράχθη ὁ ἀδελφὸς ἡμῶν ᾿Αθανάσιος, άλλὰ πάλιν πολλή παρρησία χρώμενος προεκαλείτο καὶ ἐπὶ τούτοις αὐτούς. Καὶ ἡμεῖς δὲ ηὐχόμεθα καὶ προετρεπόμεθα έλθείν αὐτοὺς εἰς τὴν κρίσιν, καὶ εἴπερ δύνανται, διελέγξαι. \*Ω της πολλης πλεονεξίας " της δεινης ύπερηφανίας μάλλου δε, εί δεί τάληθες είπειν, ω κακής και ύπευθύνου συνειδήσεως τοῦτο γὰρ πᾶσι πεφανέρωται. "Οθεν, ἀγαπητοὶ άδελφοί, ύπομιμνήσκομεν καὶ προτρεπόμεθα ύμᾶς πρὸ πάντων την ορθην πίστιν της καθολικής έκκλησίας κατέχειν. Πολλά μεν γαρ και δεινά και χαλεπά πεπόνθατε, πολλάς δε ύβρεις καὶ ἀδικίας ὑπέμεινεν ἡ καθολικὴ ἐκκλησία· ἀλλ' ό ὑπομείνας είς τέλος, οῦτος σωθήσεται. Διόπερ, καν έτι ποιείν τολμήσωσι καθ' ύμων, ή θλίψις αντί χαρας ύμιν έστω τα γαρ τοιαθτα παθήματα μέρος έστι μαρτυρίου και αι τοιαθται ύμων όμολογίαι καὶ αἱ βάσανοι οὐκ ἄμισθοι τυγχάνουσιν, ἀλλ' ἀπολήψεσθε παρὰ τοῦ Θεοῦ τὰ ἔπαθλα. Διότι μάλιστα άγωνίζεσθε ύπερ της ύγιαινούσης πίστεως, καὶ της καθαρότητος τοῦ ἐπισκόπου ὑμῶν ᾿Αθανασίου τοῦ συλλειτουργοῦ ἡμῶν. Καὶ γαρ οὐδε ήμεις παρεσιωπήσαμεν, οὐδε ήμελήσαμεν της ύμων αμεριμνίας χάριν· αλλ' εφροντίσαμεν καὶ πεποιήκαμεν απερ δ της αγάπης λόγος απαιτεί. Συμπάσχομεν γαρ τοίς πάσχουσιν άδελφοῖς ἡμῶν, καὶ τὰ ἐκείνων παθήματα ἴδια ἡγούμεθα, καὶ τοις δάκρυσιν ύμων τὰ ύμέτερα δάκρυα συνεμίξαμεν. Οὐχ

ύμεις δε μόνοι πεπόνθατε, άδελφοι, άλλα και πολλοι άλλοι συλλειτουργοί ήμων ταῦτα ελθόντες ἀπωδύροντο.

43. Διόπερ ανηνέγκαμεν καὶ ηξιώσαμεν τοὺς εὐσεβεστάτους καὶ θεοφιλεστάτους βασιλέας, ὅπως ἡ φιλαυθρωπία αὐτῶν καὶ τοὺς ἔτι κάμνοντας καὶ πιεζομένους ἀνεθηναι κελεύση, καὶ προστάξωσι μηδένα των δικαστών, οίς περί μόνων των δημοσίων μέλειν προσήκει, μήτε κρίνειν κληρικούς, μήτε όλως τοῦ λοιποῦ προφάσει τῶν ἐκκλησιῶν ἐπιχειρεῖν τι κατὰ των αδελφων, αλλ' ίνα έκαστος χωρίς τινος διωγμού, χωρίς τινος βίας καὶ πλεονεξίας, ώς εὔχεται καὶ βούλεται, ζῆ, καὶ μεθ' ήσυχίας καὶ εἰρήνης την καθολικήν καὶ ἀποστολικήν πίστιν μετέρχηται. Γρηγόριος μέντοι δ παρανόμως παρά των αίρετικων λεγόμενος κατασταθήναι, καὶ εἰς τὴν ὑμετέραν πόλιν παρ' αὐτῶν ἀποσταλεὶς, καὶ τοῦτο γὰρ γινωσκέτω ύμων ή όμοψυχία, ὅτι κρίσει τῆς ἱερᾶς πάσης συνόδου καθηρέθη, εί και τὰ μάλιστα οὐδεπώποτε οὐδε ώς ἐπίσκοπος όλως γενόμενος ενομίσθη. Χαίρετε τοίνυν ἀπολαμβάνοντες ξαυτών τὸν ἐπίσκοπον 'Αθανάσιον' διὰ τοῦτο γὰρ καὶ μετ' ελρήνης αὐτὸν ἀπελύσαμεν. "Οθεν καὶ παραινοῦμεν πᾶσι τοῖς διὰ φόβον ή διὰ περιδρομήν τινων κοινωνήσασι Γρηγορίω, ίνα νθν, υπομνησθέντες και προτραπέντες, και αναπεισθέντες παρ' ήμων, παύσωνται της προς έκείνον μυσαράς κοινωνίας, καὶ λοιπὸν ξαυτούς συνάψωσι τῆ καθολικῆ ξκκλησία. Τίνα δέ έστι τὰ παρὰ τῆς ἀγίας συνόδου δογματισθέντα κατὰ Θεοδώρου, καὶ Ναρκίσσου, καὶ Στεφάνου, καὶ 'Ακακίου, καὶ Μηνοφάντου, καὶ Οὐρσακίου, καὶ Οὐάλεντος, καὶ Γεωργίου, τῶν προϊσταμένων της 'Αρειανης αίρέσεως, καὶ πλημμελησάντων καθ' ύμῶν καὶ κατὰ τῶν ἄλλων ἐκκλησιῶν, γνώσεσθε ἐκ τῶν ύποτεταγμένων ἀπεστείλαμεν γὰρ ὑμῖν, ἵνα καὶ ἡ ὑμετέρα θεοσέβεια σύμψηφος τοις παρ' ήμων όρισθεισι γένηται, και έκ τούτων γνωτε ότι ή καθολική εκκλησία οὐ παρορά τοὺς εἰς αὐτὴν πλημμελοῦντας.

'Η άγία Σύνοδος ή κατὰ Θεοῦ χάριν ἐν Σαρδικῆ συναχθεῖσα τοῖς άπανταχοῦ ἐπισκόποις καὶ συλλειτουργοῖς τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας ἀγαπητοῖς ἀδελφοῖς, ἐν Κυρίφ χαίρειν.

<sup>44.</sup> Πολλά μεν και πολλάκις ετόλμησαν οι 'Αρειομανίται

(Letter III. or Encyclical of Sardican Council.) Cp. Hilar.

Fragm. ii.

€. 20.

C. 25.

Ατοι. c. Απι. κατὰ τῶν δούλων τοῦ Θεοῦ τῶν τὴν πίστιν φυλαττόντων τὴν όρθήν νόθον γὰρ ὑποβάλλοντες διδασκαλίαν, τοὺς ὀρθοδόξους έλαύνειν έπειράθησαν τοσοῦτον δε λοιπον κατεπανέστησαν κατά της πίστεως, ώς μηδε την ενσέβειαν των ενλαβεστάτων βασιλέων λαθείν. Τοιγαρούν της χάριτος του Θεού συνεργούσης, καὶ αὐτοὶ οἱ εὐσεβέστατοι βασιλεῖς συνήγαγον ήμᾶς έκ διαφόρων ἐπαρχιῶν καὶ πόλεων, καὶ τὴν ἁγίαν ταύτην σύνοδον εν τη Σαρδών πόλει γενέσθαι δεδώκασιν, ίνα πάσα μεν διχόνοια περιαιρεθή, πάσης δε κακοπιστίας εξελαθείσης, ή είς Χριστου ευσέβεια μόνη παρά πάντων φυλάττηται. <sup>3</sup>Ηλθου γὰρ καὶ οἱ ἀπὸ τῆς ξώας ἐπίσκοποι, προτραπέντες καὶ αὐτοί παρὰ τῶν εὐσεβεστάτων βασιλέων, μάλιστα δι' ἄπερ έθρύλλουν πολλάκις περί των άγαπητων άδελφων ήμων καί συλλειτουργών, 'Αθανασίου έπισκόπου της 'Αλεξανδρείας, καὶ Μαρκέλλου ἐπισκόπου τῆς ᾿Αγκυρογαλατίας. Ἰσως γὰρ καὶ είς ύμας έφθασαν αὐτων αἱ διαβολαί καὶ ἴσως καὶ τὰς ύμετέρας ἀκοὰς ἐπεχείρησαν παρασαλεῦσαι, Ίνα κατὰ μὲν τῶν αθώων α λέγουσι πιστεύσητε, την δε της μοχθηρας αὐτων αίρέσεως ὑπόνοιαν ἐπικρύψωσιν. 'Αλλ' οὐκ ἐπὶ πολὺ ταῦτα ποιείν συνεχωρήθησαν. "Εστι γάρ δ προϊστάμενος των έκκλησιών Κύριος, ὁ ὑπὲρ τούτων καὶ πάντων ἡμών θάνατον ύπομείνας, και δι' έαυτοῦ την είς οὐρανὸν ἄνοδον πάσιν ημίν δεδωκώς. Πάλαι μεν οθν γραψάντων των περί Εὐσέβιον 'Ιουλίω τῷ συλλειτουργῷ ἡμῶν τῷ τῆς 'Ρωμαίων ἐκκλησίας έπισκόπω κατά των προειρημένων συλλειτουργων ήμων, λέγομεν δη 'Αθανασίου, καὶ Μαρκέλλου, καὶ 'Ασκληπα, ἔγραψαν καὶ οἱ ἀπὸ τῶν ἄλλων μερῶν ἐπίσκοποι, μαρτυροῦντες μὲν τῆ καθαρότητι τοῦ συλλειτουργοῦ ἡμῶν 'Αθανασίου, τὰ δὲ παρὰ των περί Εὐσέβιον γενόμενα μηδεν έτερον ή ψευδή καὶ συκοφαντίας είναι μεστά καὶ εί καὶ τὰ μάλιστα ἐκ τοῦ κληθέντας αὐτοὺς παρὰ τοῦ ἀγαπητοῦ ἡμῶν καὶ συλλειτουργοῦ Ἰουλίου μη ἀπαντήσαι, καὶ ἐκ τῶν γραφέντων παρὰ τοῦ αὐτοῦ 'Ιουλίου φανερά τούτων ή συκοφαντία πέφηνεν ήλθον γάρ αν, είπερ εθάρρουν οίς έπραξαν καὶ πεποιήκασι κατὰ τῶν συλλειτουργῶν ήμων όμως καὶ έξ ων πεποιήκασιν ἐν ταύτη τῆ ἀγία καὶ μεγάλη συνόδω φανερωτέραν την ξαυτών συσκευην απέδειξαν.

'Απαντήσαντες γὰρ είς τὴν Σαρδών πόλιν, ιδόντες τοὺς άδελφούς ήμων 'Αθανάσιον, καὶ Μάρκελλον, καὶ 'Ασκληπαν, καὶ τους άλλους, εφοβήθησαν είς κρίσιν ελθείν, καὶ ούχ απαξ, Hist. Ari, 16. οὐδὲ δεύτερον, ἀλλὰ καὶ πολλάκις κληθέντες, οὐκ ἐπήκουσαν ταις κλήσεσι καίτοι πάντων ήμων συνελθόντων επισκόπων, καὶ μάλιστα τοῦ εὐγηροτάτου 'Οσίου, τοῦ καὶ διὰ τὸν χρόνον c. 89. Αροί, de καὶ τὴν ὁμολογίαν καὶ διὰ τὸ τοσοῦτον κάματον ὑπομεμενηκέναι Fuga, 5. πάσης αίδους άξίου τυγχάνουτος, αναμενόντων καὶ προτρεπο- 42-45. μένων αὐτοὺς εἰσελθεῖν εἰς τὴν κρίσιν, ἵν' ἄπερ ἀπόντων τῶν συλλειτουργών ήμων έθρύλλησαν καὶ έγραψαν κατ' αὐτών, ταῦτα παρόντες ἐλέγξαι δυνηθωσιν ἀλλ' οὐκ ἦλθον κληθέντες, καθάπερ προείπομεν, δεικνύντες καὶ ἐκ τούτων τὴν συκοφαντίαν έαυτων, καὶ μονουουχὶ τὴν ἐπιβουλὴν καὶ συσκευὴν, ἡν πεποιήκασι, βοωντες διὰ τῆς παραιτήσεως. Οἱ γὰρ θαρροῦντες οἱς λέγουσι, τούτοις καὶ εἰς πρόσωπον συστηναι δύνανται. Ἐπειδη δε ουκ απήντησαν, νομίζομεν λοιπον μηδένα αγνοείν, καν έκείνοι πάλιν κακουργείν εθέλωσιν, ὅτι μηδεν ἔχοντες κατὰ τῶν συλλειτουργων ήμων ελέγξαι, τούτους μεν διαβάλλουσιν απόντας, παρόντας δε φεύγουσιν.

45. "Εφυγον γάρ, άγαπητοὶ άδελφοὶ, οὐ μόνον διὰ τὴν τούτων συκοφαντίαν, άλλ' ὅτι καὶ τοὺς ἐπὶ διαφόροις ἐγκαλούντας αὐτοῖς ἐθεώρουν ἀπαντήσαντας δεσμὰ γὰρ ἦν καὶ σίδηρα προφερόμενα, απ' εξοριστίας επανελθόντες άνθρωποι, καὶ παρὰ τῶν ἔτι κατεχομένων εἰς εξοριστίαν ελθόντες ἦσαν συλλειτουργοί συγγενείς καὶ φίλοι δὲ τῶν δι' αὐτῶν ἀποθανόντων παρεγένοντο καὶ τὸ μέγιστον, ἐπίσκοποι παρήσαν, ων ό μεν τὰ σίδηρα καὶ τὰς ἁλύσεις προέφερεν, ἃς δι' αὐτοὺς Cp. Apol. de έφόρεσεν, οι δε τον εκ της διαβολης αὐτῶν θάνατον εμαρτύ- Fuga, 3. ραντο. Eis τοσοῦτον γὰρ ἔφθασαν ἀπονοίας, ώς καὶ ἐπισκόπους επιχειρείν ἀνελείν, καὶ ἀνείλον αν, εἰ μη εξέφυγον τὰς χείρας αὐτῶν· ἀπέθανεν οὖν ὁ συλλειτουργὸς ἡμῶν ὁ μακαρίτης Cp. Hist. Ari. Θεόδουλος φεύγων αὐτῶν τὴν διαβολὴν, κεκέλευστο γὰρ ἐκ διαβολης αὐτῶν ἀποθανεῖν. "Αλλοι δὲ πληγὰς ξιφῶν ἐπεδείκυυντο ἄλλοι δε λιμον ύπομεμενηκέναι παρ' αὐτῶν ἀπωδύροντο καὶ ταῦτα οὐχ οἱ τυχόντες ἐμαρτύρουν ἄνθρωποι, ἀλλ' ἐκκλησίαι ὅλαι ἦσαν, ὑπὲρ ὧν οἱ ἀπαντήσαντες

(Letter III. of Sardican Council.)

Apol. c. Ari. καὶ πρεσβεύοντες εδίδασκον στρατιώτας ξιφήρεις, σχλους μετὰ ροπάλων, δικαστών ἀπειλας, πλαστών γραμμάτων ύποβολάς. 'Ανεγνώσθη γὰρ γράμματα τῶν περὶ Θεόγνιον πλαττομένων κατά των συλλειτουργών ήμων 'Αθανασίου, καὶ Μαρκέλλου, καὶ 'Ασκληπα, Ίνα καὶ βασιλέας κατ' αὐτῶν κινήσωσι καὶ ταῦτα ήλεγξαν οἱ γενόμενοι τότε διάκονοι Θεογνίου. Πρός τούτων, παρθένων γυμνώσεις, έμπρησμούς έκκλησιών, φυλακάς κατά των λειτουργών, καὶ ταῦτα πάντα δι' οὐδεν έτερον, ή διὰ την δυσώνυμον αίρεσιν των 'Αρειομανιτών οί γὰρ παραιτούμενοι τὴν πρὸς τούτους κοινωνίαν ανάγκην είχον πειρασθαι τούτων. Ταθτα τοίνυν συνορώντες, είς στενον είχον τὰ τῆς προαιρέσεως ήσχύνοντο μεν γὰρ όμολογείν à δεδράκασι. Διὰ δὲ τὸ μὴ δύνασθαι λοιπὸν ἔτι ταῦτα κρύπτεσθαι, ἀπήντησαν εἰς τὴν Σαρδῶν πόλιν, ἵνα διὰ της αφίξεως υπόνοιαν ως μη πλημμελήσαντες δόξωσιν αποφέρεσθαι. 'Ιδόντες δε τους παρ' αυτών συκοφαντηθέντας. καὶ τοὺς παρ' αὐτῶν παθόντας, τοὺς κατηγόρους, τοὺς ἐλέγχους πρὸ ὀφθαλμῶν ἔχοντες, ἐλθεῖν οὖκ ἐβούλοντο κληθέντες, καίτοι των συλλειτουργων ήμων 'Αθανασίου, καὶ Μαρκέλλου, καὶ 'Ασκληπα, πολλη τη παρρησία χρωμένων, αποδυρομένων, καὶ ἐπικειμένων, καὶ προκαλουμένων αὐτοὺς, καὶ ἐπαγγελλομένων μη μόνον ελέγχειν την συκοφαντίαν, αλλά καὶ δεικνύναι όσα κατά των ἐκκλησιων αὐτων ἐπλημμέλησαν. Οἱ δὲ τοσούτω φόβω τοῦ συνειδότος κατεσχέθησαν, ώς φυγείν αὐτοὺς, καὶ διὰ τῆς φυγῆς τὴν συκοφαντίαν αὐτῶν έλέγξαι, καὶ ἵιπερ ἐπλημμέλησαν, διὰ τὸν δρασμὸν δμολογησαι.

46. Εί καὶ τὰ μάλιστα τοίνυν οὐ μόνον ἐκ τῶν προτέρων, άλλα και έκ τούτων, αὐτῶν ἡ κακοτροπία δείκυυται καὶ συκοφαντία, όμως ίνα μηδε εκ της φυγης πρόφασίν τινα έτέρας κακουργίας πορίσασθαι δυνηθώσιν, ἐσκεψάμεθα κατὰ τὸν τῆς ἀληθείας λόγον τὰ παρ' ἐκείνων δραματουργηθέντα έξετάσαι καὶ τοῦτο προθέμενοι, εύρομεν αὐτοὺς καὶ ἐκ τῶν πραχθέντων συκοφάντας, καὶ μηδεν έτερον ἢ ἐπιβουλὴν κατὰ τῶν συλλειτουργῶν ἡμῶν πεποιηκότας ον γὰρ ἔλεγον παρὰ 'Αθανασίου πεφονεῦσθαι 'Αρσένιον, οὖτος ζῆ, καὶ ἐν τοῖς

ζωσιν εξετάζεται. 'Απὸ δὲ τούτου καὶ τὰ περὶ των ἄλλων θρυλληθέντα παρ' αὐτῶν φαίνεται πλάσματα. Ἐπειδη δὲ καὶ περὶ ποτηρίου εθρύλλουν, ώς κλασθέντος παρὰ Μακαρίου τοῦ πρεσβυτέρου 'Αθανασίου, ἐμαρτύρησαν μὲν οἱ παραγενόμενοι ἀπὸ τῆς 'Αλεξανδρείας, καὶ Μαρεώτου καὶ τῶν λοιπῶν τόπων, ὅτι μηδὲν τούτων πέπρακται καὶ οἱ ἐπίσκοποι δὲ γράφοντες οἱ ἀπὸ τῆς Αἰγύπτου πρὸς Ἰούλιον τὸν συλλειτουργου ήμων ίκανως διεβεβαιούντο μηδε ύπόνοιαν όλως c. 11. τοιαύτην ἐκεῖ γεγενῆσθαι. "Αλλως τε α λέγουσιν ὑπομνήματα έχειν κατ' αὐτοῦ κατὰ μονομέρειαν συνέστηκε γεγευῆσθαι καὶ ὅμως καὶ ἐν τοῖς ὑπομνήμασι τούτοις, ἐθνικοὶ καὶ κατηχούμενοι ήρωτῶντο εξ ῶν εἶς κατηχούμενος ἐρωτώ- c. 28, 83. μενος έφασκεν ένδον είναι, ότε δ Μακάριος επέστη τῷ τόπω. καὶ έτερος ἐρωτώμενος ἔλεγε τὸν θρυλλούμενον παρ' αὐτῶν 'Ισχύραν νοσοῦντα τότε κατακεῖσθαι ἐν κελλίω· ὡς ἀπὸ τούτου φαίνεσθαι μηδόλως γεγενήσθαί τι τών μυστηρίων, διὰ τὸ τους κατηχουμένους ένδον είναι, και τον Ίσχύραν μή παρείναι, άλλὰ νοσοῦντα κατακεῖσθαι. Καὶ γὰρ καὶ αὐτὸς ὁ παμπόνηρος 'Ισχύρας, ψευσάμενος έπὶ τῷ εἰρηκέναι κεκαυκέναι τὸν 'Αθανάσιόν τινα των θείων βιβλίων καὶ διηλέγχθαι, ωμολόγησε κατ' ἐκείνο καιροῦ νοσείν ὅτε Μακάριος παρῆν, καὶ κατακείσθαι, ως καὶ ἐκ τούτου συκοφάντην αὐτὸν είναι. 'Αμέλει τῆς συκοφαντίας ταύτης μισθὸν αὐτῷ τῷ Ἰσχύρα δεδώκασιν ἐπισκοπῆς ὄνομα, τῷ μηδὲ πρεσβυτέρῳ τυγχάνουτι. 'Απαντήσαντες γὰρ δύο πρεσβύτεροι σὺν Μελιτίφ c. 11, 28, 63, ποτε γενόμενοι, ὕστερον δε ύπὸ τοῦ μακαρίτου ᾿Αλεξάνδρου τοῦ γενομένου ἐπισκόπου ᾿Αλεξανδρείας δεχθέντες, καὶ νῦν σὺν 'Αθανασίω ὄντες, ἐμαρτύρησαν μηδεπώποτε τοῦτον πρεσβύτερον Μελιτίου γεγενήσθαι, μηδε όλως εσχηκέναι Μελίτιον είς τὸν Μαρεώτην ἐκκλησίαν ἢ λειτουργόν καὶ ὅμως του μηδε πρεσβύτερου τυγχάνουτα υθυ ως επίσκοπου ήγαγου, с. 41. ίνα τῷ ὀνόματι τούτῷ δόξωσι τῆ συκοφαντία καταπλήττειν τούς ακούοντας.

47. 'Ανεγνώσθη δὲ καὶ τὸ σύγγραμμα τοῦ συλλειτουργοῦ Μαρκέλλου, καὶ εὑρέθη τῶν περὶ Εὐσέβιον ἡ κακοτεχνία. ''Α ο το καρο ὑς ζητῶν ὁ Μάρκελλος εἴρηκε, ταῦτα ὡς ὁμολογούμενα

(Letter III. of Sardican Council.)

Αροι. c. Απι. διαβεβλήκασιν. 'Ανεγνώσθη γοῦν τὰ έξῆς, καὶ τὰ πρὸ αὐτῶν των ζητημάτων, καὶ ὀρθὴ ἡ πίστις τοῦ ἀνδρὸς εὐρέθη οὖτε γὰρ ἀπὸ τῆς ἀγίας Μαρίας, ώς αὐτοὶ διεβεβαιώσαντο, ἀρχὴν ἐδίδου τῷ Θεοῦ Λόγω, οὕτε τέλος ἔχειν τὴν βασιλείαν αὐτοῦ, ἀλλὰ καὶ τὴν βασιλείαν ἄναρχον καὶ ἀτελεύτητον εἶναι τὴν τούτου έγραψε. Καὶ 'Ασκληπᾶς δὲ ὁ συλλειτουργὸς προήνεγκεν ὑπομυήματα γενόμενα εν 'Αντιοχεία, παρόντων των κατηγόρων, καὶ Εὐσεβίου τοῦ ἀπὸ Καισαρείας καὶ ἐκ τῶν ἀποφάσεων τῶν δικασάντων επισκόπων έδειξεν εαυτον άθωον είναι. Εἰκότως οῦν, ἀγαπητοὶ ἀδελφοὶ, καλούμενοι πολλάκις οὐχ ὑπήκουσαν, εἰκότως ἔφυγον. Ύπὸ γὰρ τοῦ συνειδότος ἐλαυνόμενοι, φυγή τὰς συκοφαντίας ξαυτών ξβεβαίωσαν, καὶ πιστευθήναι κατ' αὐτῶν πεποιήκασιν, ὰ παρόντες οἱ κατηγοροῦντες ἔλεγον καὶ έπεδείκυνου. 'Επεὶ τοίνυν πρὸς τούτοις πᾶσι καὶ τοὺς πάλαι καθαιρεθέντας καὶ ἐκβληθέντας διὰ τὴν ᾿Αρείου αίρεσιν οὐ μόνον εδέξαντο, άλλά καὶ είς μείζονα βαθμον προήγαγον, διακόνους μεν είς πρεσβυτέριον, από δε πρεσβυτέρων είς επισκόπους, δι' οὐδεν έτερον η ίνα την ἀσέβειαν διασπείραι καὶ πλατῦναι δυνηθώσι, καὶ τὴν εὐσεβῆ διαφθείρωσι πίστιν.

48. Είσι δε τούτων μετά τους περί Ευσέβιον νθν έξαρχοι Θεόδωρος ὁ ἀπὸ Ἡρακλείας, Νάρκισσος ὁ ἀπὸ Νερωνιάδος τῆς Κιλικίας, Στέφανος ὁ ἀπὸ ἀντιοχείας, Γεώργιος ὁ ἀπὸ Λαοδικείας, 'Ακάκιος ὁ ἀπὸ Καισαρείας τῆς Παλαιστίνης, Μηνόφαντος ἀπὸ Ἐφέσου τῆς ᾿Ασίας, Οὐρσάκιος ὁ ἀπὸ Σιγγιδόνου τῆς Μυσίας, Οὐάλης ἀπὸ Μουρσῶν τῆς Παννονίας καὶ γὰρ οὖτοι τους συν αυτοίς ελθόντας από της εώας ουκ επέτρεπον ουτε είς την άγίαν σύνοδον είσελθεῖν, ούτε όλως είς την έκκλησίαν τοῦ Θεοῦ παραβάλλειν. Καὶ ἐρχόμενοι δὲ εἰς τὴν Σαρδικὴν, κατά τόπους συνόδους έποιοθντο πρός έαυτοθς, καὶ συνθήκας μετὰ ἀπειλων ωστε ἐλθόντας αὐτοὺς εἰς τὴν Σαρδικὴν, μηδὲ όλως είς την κρίσιν έλθειν, μηδ' έπὶ τὸ αὐτὸ συνελθειν τῆ άγία συνόδω, αλλα μόνον ελθόντας, και αφοσιώσει την επιδημίαν Hist. Ari. 15, έαυτων ἐπιδειξαμένους, ταχέως φυγείν. Ταῦτα γὰρ γνωναι δεδυνήμεθα παρά των συλλειτουργών ήμων Μακαρίου από Παλαιστίνης καὶ 'Αστερίου ἀπὸ 'Αραβίας, τῶν ἐλθόντων σὺν

αὐτοῖς, καὶ ἀναχωρησάντων ἀπὸ τῆς ἀπιστίας αὐτῶν. Οὖτοι

Apol. de Fuga, 3.

18.

γάρ, ελθόντες είς την άγίαν σύνοδον, την μεν βίαν ην έπαθον άπωδύροντο, οὐδὲν δὲ παρ' αὐτοῖς ὀρθὸν ἔλεγον πράττεσθαι, προστιθέντες καὶ τοῦτο, ὡς ἄρα εἶεν ἐκεῖ πολλοὶ τῆς ὀρθῆς αντιποιούμενοι δόξης, καὶ κωλυόμενοι παρ' αὐτῶν ἐλθεῖν ἐνταθθα, διὰ τὸ ἀπειλεῖν καὶ ἐπαγγέλλεσθαι κατὰ τῶν βουλομένων ἀναχωρείν ἀπ' αὐτων. Τούτου γοῦν ἔνεκα καὶ ἐν ένὶ οἴκω πάντας μείναι έσπούδασαν, μηδέ τὸ βραχύτατον ἰδιάζειν αὐτοὺς έπιτρέψαντες.

49. Έπεὶ οὖν οὐκ ἔδει παρασιωπησαι, οὐδὲ ἀνεκδιηγήτους έασαι τὰς συκοφαντίας, τὰ δεσμὰ, τοὺς φόνους, τὰς πληγάς, τὰς περί τῶν πλαστῶν ἐπιστολῶν συσκευὰς, τὰς αἰκίας, τὰς γυμνώσεις των παρθένων, τὰς ἐξοριστίας, τὰς καταλύσεις των έκκλησιών, τους έμπρησμούς, τὰς μεταθέσεις ἀπὸ μικρών Cp. c. 6. πόλεων είς μείζονας παροικίας, καὶ πρό γε πάντων, την κατά της ορθης πίστεως έπαναστάσαν δυσώνυμον 'Αρειανην αίρεσιν δι' αὐτῶν τούτου ἔνεκεν, τοὺς μεν ἀγαπητοὺς ἀδελφοὺς ἡμῶν καὶ συλλειτουργούς 'Αθανάσιον, καὶ Μάρκελλον, καὶ 'Ασκληπαν, καὶ τοὺς σὺν αὐτοῖς συλλειτουργοῦντας τῷ Κυρίφ, ἀθώους καὶ καθαρούς είναι ἀπεφηνάμεθα, γράψαντες καὶ είς τὴν έκάστου παροικίαν, ώστε γινώσκειν έκάστης έκκλησίας τους λαούς του ίδίου επισκόπου την καθαρότητα, και τούτον μεν έχειν ἐπίσκοπον καὶ προσδοκᾶν· τοὺς δὲ εἰς τὰς ἐκκλησίας Hist. Ari. 17. αὐτῶν ἐπελθόντας δίκην λύκων, Γρηγόριον τὸν ἐν ᾿Αλεξανδρεία, Cp. Acts xx. Βασίλειον του εν 'Αγκύρα, καὶ Κυϊντιανον του εν Γάζη, τούτους 29. μηδε επισκόπους ονομάζειν, μηδε όλως κοινωνίαν τινά προς αὐτοὺς ἔχειν, μηδὲ δέχεσθαί τινα παρὰ τούτων γράμματα, μηδὲ γράφειν πρὸς αὐτούς τοὺς δέ γε περὶ Θεόδωρον, καὶ Νάρκισσον, καὶ 'Ακάκιον, καὶ Στέφανον, καὶ Οὐρσάκιον, καὶ Οὐάλευτα, καὶ Μηνόφαντον, καὶ Γεώργιον, εἰ καὶ φοβηθεὶς μη Cp. c. 8, De Synod. 17. παρεγένετο ἀπὸ τῆς έψας, ὅμως διὰ τὸ ἀπὸ τοῦ μακαρίτου 'Αλεξάνδρου καθηρησθαι αὐτὸν, καὶ διὰ τὸ εἶναι καὶ αὐτὸν καὶ τούτους της 'Αρείου μανίας, καὶ διὰ τὰ ἐπενεχθέντα αὐτοῖς έγκλήματα, τούτους παμψηφὶ καθείλεν ἡ άγία σύνοδος ἀπὸ τῆς έπισκοπη̂ς· καὶ ἐκρίναμεν μη μόνον αὐτοὺς ἐπισκόπους μη εΐναι, άλλὰ μηδὲ κοινωνίας μετὰ τῶν πιστῶν αὐτοὺς καταξιοῦσθαι. Τοὺς γὰρ χωρίζουτας τὸυ Υίὸυ, καὶ ἀπαλλοτριοῦυτας

ΑΡΟΙ. C. ΑRI. τὸν Λόγον ἀπὸ τοῦ Πατρὸς, χωρίζεσθαι τῆς καθολικῆς ἐκκλη-(Letter III. of Sardican Council.) σίας προσήκει, και άλλοτρίους είναι τοῦ Χριστιανών ὀνόματος. "Εστωσαν τοίνυν ύμιν ανάθεμα, δια το κεκαπηλευκέναι τον 2 Cor. ii. 17. Gal. 1. 9. λόγον' της άληθείας άποστολικόν έστι τὸ παράγγελμα 'Εἴ τις ύμας εὐαγγελίζεται παρ' δ παρελάβετε, ἀνάθεμα ἔστω. Τού-2 Cor. vi. 14, τοις μηδένα κοινωνείν παραγγείλατε 'οὐδεμία γὰρ κοινωνία φωτί πρὸς σκότος' τούτους πάντας μακράν ποιείτε ' οὐδεμία γάρ συμφωνία Χριστώ πρὸς Βελίαρ. Καὶ φυλάξασθε, άγαπητοί, μήτε γράφειν πρός αὐτοὺς, μήτε γράμματα παρ' αὐτῶν δέχεσθαι. Σπουδάσατε δε μαλλον καὶ ύμεις, αδελφοί καὶ συλλειτουργοί, 'ώς τῷ πυεύματι παρόντες' τῆ συνόδῳ ἡμῶν, συνεπιψη-1 Cor. v. 3. φίσασθαι δι' ύπογραφης ύμετέρας, ύπερ τοῦ παρὰ πάντων των πανταχοῦ συλλειτουργών την όμοφωνίαν διασώζεσθαι. ή θεία πρόνοια καθωσιωμένους ύμας καὶ εὐθυμοῦντας διαφυλάττοι, άγαπητοὶ ἀδελφοί. 'Όσιος ἐπίσκοπος ὑπέγραψα, καὶ οῦτω πάντες.

Ταῦτα γράψασα ἡ ἐν Σαρδικῆ σύνοδος ἀπέστειλε καὶ πρὸς τοὺς μὴ δυνηθέντας ἀπαντῆσαι· καὶ γεγόνασι καὶ αὐτοὶ σύμψηφοι τοῖς κριθεῖσι. Τῶν δὲ ἐν τῆ συνόδῳ γραψάντων καὶ τῶν ἄλλων ἐπισκόπων τὰ ὀνόματά ἐστι τάδε·

50. "Οσιος ἀπὸ Σπανίας, Ἰούλιος 'Ρώμης δι' ᾿Αρχιδάμου καὶ Φιλοξένου πρεσβυτέρων, Πρωτογένης Σαρδικής, Γαυδέντιος, Μακεδόνιος, Σευήρος, Πραιτέξτατος, Ουρσίκιος, Λούκιλλος, Εὐγένιος, Βιτάλιος, Καλεπόδιος, Φλωρέντιος, Βάσσος, Οὐϊνκέντιος, Στερκόριος, Παλλάδιος, Δομιτιανός, Χαλβίς, Γερόντιος, Προτάσιος, Εύλογος, Πορφύριος, Διόσκορος, Ζώσιμος, Ίανονάριος, Ζώσιμος, Αλέξανδρος, Εὐτύχιος, Σωκράτης, Διόδωρος, Μαρτύριος, Εὐθήριος, Εὔκαρπος, Αθηνόδωρος, Εἰρηναίος, 'Ιουλιανός, 'Αλύπιος, 'Ιωνάς, 'Αέτιος, 'Ρεστιτοῦτος, Μαρκελλίνος, 'Απριανός, Βιτάλιος, Οὐάλης, 'Ερμογένης, Κάστος, Δομετιανός, Φορτουνάτιος, Μάρκος, 'Αννιανός, 'Ηλιόδωρος, Μουσαίος, 'Αστέριος, Παρηγόριος, Πλούταρχος, 'Υμέναιος, 'Αθανάσιος, Λούκιος, 'Αμάντιος, 'Αρειος, 'Ασκληπιὸς, Διονύσιος, Μάξιμος, Τρύφων, 'Αλέξανδρος, 'Αντίγονος, Αίλιανός, Πέτρος, Σύμφορος, Μουσώνιος, Εὔτυχος, Φιλολόγιος, Σπουδάσιος, Ζώσιμος, Πατρίκιος, 'Αδόλιος, Σαπρίκιος'

Γαλλίας, Μαξιμιανός, Βηρίσιμος, Βήκτουρος, Βαλευτίνος. Δισιδέριος, Εὐλόγιος, Σαρβάτιος, Δυσκόλιος, Σουπερίωρ, Μερκούριος, Δηκλοπετός, Εὐσέβιος, Σεβηρινος, Σάτυρος, Μαρτίνος, Παύλος, 'Οπτατιανός, Νικάσιος, Βίκτωρ, Σεμπρόνιος, Βαλερίνος, Πακάτος, Ίεσσης, Αρίστων, Σιμπλίκιος, Μετιανός, "Αμαντος, 'Αμιλλιανός, 'Ιουστινιανός, Βικτωρίνος, Σατορνίλος, 'Αβουνδάντιος, Δωνατιανός, Μάξιμος'

'Αφρικής, Νέσσος, Γράτος, Μεγάσιος, Κολδαίος, 'Ρογατιανός, Κουσόρτιος, 'Ρουφίνος, Μαννίνος, Κεσσιλιανός, Έρεννιανδς, Μαριανδς, Οὐαλέριος, Δυνάμιος, Μιζόνιος, 'Ιοῦστος, Κελεστίνος, Κυπριανός, Βίκτωρ, 'Ονοράτος, Μαρίνος, Παντάγαθος, Φήλιξ, Βαύδιος, Λίβερ, Καπίτων, Μινερβάλις, Κόσμος, Βίκτωρ, Έσπερίων, Φήλιξ, Σεβηριανός, Όπτάντιος, Έσπερος, Φιδέντιος, Σαλούστιος, Πασχάσιος.

Αλγύπτου, Λιβούρνιος, 'Αμάντιος, Φήλιξ, 'Ισχυράμμων, 'Ρωμύλος, Τιβερίνος, Κονσόρτιος, 'Ηρακλείδης, Φορτουνάτιος, Διόσκορος, Φορτουνατιανός, Βαστάμων, Δάτυλλος, 'Ανδρέας, Σερήνος, "Αρειος, Θεόδωρος, Εὐαγόρας, 'Ηλίας, Τιμόθεος, 'Ωρίων, 'Ανδρόνικος, Παφνούτιος, Έρμείας, 'Αραβίων, Ψενόσιρις, 'Απολλώνιος, Μοῦϊς, Σαραπάμπων, Φίλων, Φίλιππος, 'Απολλώνιος, Παφνούτιος, Παθλος, Διόσκορος, Νειλάμμων, Σερήνος, 'Ακύλας, 'Αωτάς, 'Αρποκρατίων, 'Ισὰκ, Θεόδωρος, 'Απολλως, 'Αμμωνιανός, Νείλος, 'Ηράκλειος, 'Αρείων, 'Αθας, 'Αρσένιος, 'Αγαθάμμων, Θέων, 'Απολλώνιος, 'Ηλίας, Πανινούθιος, 'Ανδραγάθιος, Νεμεσίων, Σαραπίων, 'Αμμώνιος, 'Αμμώνιος, Ξένων, Γερόντιος, Κύϊντος, Λεωνίδης, Σεμπρωνιανός, Φίλων, Ἡρακλείδης, Ἱέρακυς, Ῥοῦφος, Πασόφιος, Μακεδόνιος, 'Απολλόδωρος, Φλαβιανός, Ψάης, Σύρους, 'Απφοῦς, Σαραπίων, Ἡσαΐας, Παφνούτιος, Τιμόθεος, Ἐλουρίων, Γάϊος, Μουσαΐος, Πιστὸς, Ἡρακλάμμων, ἩΓρων, Ἡλίας, 'Ανάγαμφος, 'Απολλώνιος, Γάϊος, Φιλωτας, Παῦλος, Τιθόης, Εὐδαίμων, Ἰούλιος

Οἱ ἐν τῷ καναλίῳ τῆς Ἰταλίας, Προβάτιος, Βιάτωρ, Φακουνδίνος, 'Ιωσής, Νουμήδιος, Σπηράντιος, Σεβήρος, Ήρακλειανὸς, Φαυστίνος, 'Αντωνίνος, 'Ηράκλειος, Οὐϊτά-

λιος, Φήλιξ, Κρησπίνος, Παυλιανός.

Αροι. c. Ari. Κύπρου, Αὐξίβιος, Φώτιος, Γηράσιος, 'Αφροδίσιος, Εἰρηνικὸς, Νουνέχιος, 'Αθανάσιος, Μακεδόνιος, Τριφύλλιος, Σπυρίδων, Νορβανὸς, Σωσικράτης·

Παλαιστίνης, Μάξιμος, 'Αέτιος, "Αρειος, Θεοδόσιος, Γερμανὸς, Σιλουανὸς, Παῦλος, Κλαύδιος, Πατρίκιος, 'Ελπίδιος, Γερμανὸς, Εὐσέβιος, Ζηνόβιος, Παῦλος, Πέτρος.

Οἱ μὲν οὖν τοῖς ὑπὸ τῆς συνόδου γραφεῖσιν ὑπογράψαντες οὖτοι ἔτεροι δὲ πλεῖστοί εἰσιν, οἱ καὶ πρὸ ταύτης τῆς συνόδου γράψαντες ὑπὲρ ἡμῶν, ἀπό τε τῆς ᾿Ασίας καὶ Φρυγίας, καὶ Ἰσαυρίας, καὶ τὰ ὀνόματα αὐτῶν ἐν ταῖς ἰδίαις ἐπιστολαῖς ἐμφέρεται, ἐγγὺς ξγ΄, ὁμοῦ τμδ΄.

51. Ταῦτα μαθὼν ὁ θεοφιλέστατος βασιλεὺς Κωνστάντιος μετεπέμψατο ἡμᾶς, γράψας ἰδία πρὸς τὸν ἀδελφὸν ἑαντοῦ τὸν μακαρίτην Κώνσταντα, πρὸς δὲ ἡμᾶς καὶ ἄπαξ καὶ δεύτερον καὶ τρίτον, ταῦτα.

# Κωνστάντιος νικητής Αὔγουστος ᾿Αθανασίω.

(Letter I. of Constantius to Athanasius.) Ap. 345. Cp. Soc. ii.

23.

'Επὶ πολύ σε κλυδωνίζεσθαι καὶ χειμάζεσθαι τοῖς τῆς θαλάττης άγρίοις κύμασιν οὐκ ἀφῆκεν ἡ τῆς ἡμετέρας ἡμερότητος φιλανθρωπία γυμνωθέντα σε της πατρώας έστίας, καὶ στερηθέντα των ιδίων, καὶ πλανώμενον εν θηριώδεσιν ανοδίαις οὐ παρείδεν ή ακάματος ήμων εὐσέβεια. Καὶ εἰ καὶ τὰ μάλιστα ἐπιπολὺ ὑπερεθέμην γράψαι τὴν πρόθεσιν της έμης διανοίας, προσδοκών αθθαίρετόν σε παραγενέσθαι προς ήμας, και των καμάτων αιτείν θεραπείαν όμως, επειδή ίσως δ φόβος την προαίρεσιν της προθέσεως ενεπόδισε, διὰ τοῦτο δωρεᾶς πληρέστατα γράμματα πρὸς τὴν σὴν στερρότητα διεπεμψάμεθα, ίνα ἀφόβως ταις ἡμετέραις προσόψεσι ταχείαν την σαυτού παρουσίαν παρασχείν σπουδάσης, ύπερ του της σαυτοῦ ἐπιθυμίας ἀπολαύσας, καὶ πειραθεὶς ἡμῶν τῆς φιλανθρωπίας, τοις ιδίοις αποκατασταθής τούτου γαρ ένεκα και του δεσπότην μου καὶ άδελφόν μου Κώνσταντα του νικητην Αύγουστον ύπερ σοῦ παρεκάλεσα, Ίνα τοῦ ελθεῖν εξουσίαν σοι δώ, έπὶ τώ, ἀμφοτέρων ἡμων ἐπινευόντων, τῆ πατρίδι ἀποκατασταθής, έχων τοῦτο τής ήμων χάριτος ἐνέχυρον.

# Έπιστολή δευτέρα.

Εἰ καὶ τὰ μάλιστα διὰ προτέρων γραμμάτων ἐδηλώσαμεν, (Letter II) ὅπως ἀμερίμνως εἰς τὸ ἡμέτερον κομιτᾶτον παραγένη, διὰ τὸ το Ατλαιαινο μάλιστα βούλεσθαι ἡμᾶς ἀποστεῖλαί σε εἰς τὰ ἴδια. ὅμως καὶ τοῦνος καὶ τοῦνος καὶ ταῦτα τὰ γράμματα πρὸς τὴν σὴν στερρότητα δεδώ-καμεν, δι' ὧν προτρεπόμεθα, χωρίς τινος ἀπιστίας καὶ φόρου, ἐπιβῆναί σε δημοσίοις ὀχήμασι, καὶ σπουδάσαι πρὸς ἡμᾶς, ἵνα ὧν ἐπιθυμεῖς ἀπολαῦσαι δυνηθῆς.

### Έπιστολή τρίτη.

'Ηνίκα ἐν τῆ 'Εδέσση διετρίβομεν, παρόντων τῶν σῶν (Letter /// πρεσβυτέρων, ἤρεσεν ὅπως, ἀποσταλέντος πρεσβυτέρου πρὸς thus to Αthanasius.) σὲ, ἐλθεῖν εἰς τὸ ἡμέτερον κομιτᾶτον σπουδάσης, ἐπὶ τῷ, ἰδόντα σε τὴν ἡμετέραν πρόσοψιν, εὐθέως εἰς τὴν 'Αλεξάν- ὸρειαν ὁδεύσης. 'Αλλ' ἐπειδὴ πλεῖστος χρόνος παρῆλθεν, [Qu. ὁδεῦσω.] ἀφ' οῦ γράμματα δεξάμενος παρ' ἡμῶν οὐκ ἀπήντησας, διὰ τοῦτο καὶ νῦν ὑπομνῆσαί σε ἐσπουδάσαμεν, ἵνα καὶ νῦν τὴν σὴν παρουσίαν ταχεῖαν ποιῆσαι πρὸς ἡμᾶς σπουδάσης, καὶ οῦτω δυνηθῆς τῆ τε πατρίδι σου ἀποκατασταθῆναι, καὶ τῆς εὐχῆς σου ἐπιτυχεῖν' πρὸς δὲ πληρεστέραν διήγησιν, 'Αχιτᾶν τὸν διάκονον ἀπεστείλαμεν, παρ' οῦ δυνήση μαθεῖν τῆς τε ἡμετέρας ψυχῆς τὴν προαίρεσιν, καὶ ὅτι τούτων ὧν εὐχη τυχεῖν δυνήση.

'Ο μεν οὖν βασιλεὺς τοιαῦτα γράφει' ενὰ δε δεξάμενος ἀνῆλθον εἰς τὴν 'Ρώμην συντάξασθαι τῆ ἐκκλησία καὶ τῷ ἐπισκόπῳ' εν τῆ 'Ακυληΐα γὰρ ἤμην, ὅτε ταῦτα ἐγράφη. Καὶ Αροί αιὶ ἡ μὲν ἐκκλησία πάσης χαρᾶς πεπλήρωτο' ὁ δὲ ἐπίσκοπος 'Ιούλιος, συγχαίρων τῆ ἐπανόδῳ, γράφει πρὸς τὴν ἐκκλησίαν. [Χ.Δ. 840.] Καὶ διερχομένους ἡμᾶς οἱ ἐπίσκοποι καθεξῆς μετ' εἰρήνης προέπεμψαν. Καὶ ἔστι τὰ γραφέντα ταῦτα.

'Ιούλιος πρεσβυτέροις, καὶ διακόνοις, καὶ λαῷ παροικοῦντι 'Αλεξάνδρειαν. (Letter of Jahren 19 52. Συγχαίρω κὰγὼ ὑμῖν, ἀγαπητοὶ ἀδελφοὶ, ὅτι τὸν καρπὸν Αλεχαίος)

της έαυτῶν πίστεως ἐπ' ὀφθαλμῶν λοιπὸν ὁρᾶτε· τοῦτο γὰρ καὶ ἀληθῶς ἄν τις ἴδοι γενόμενον ἐπὶ τοῦ ἀδελφοῦ καὶ συνε(Letter of Julius to Alexan-drians.)

ΑΡΟΙ. C. ΑRΙ πισκόπου μου 'Αθανασίου, δυ διὰ τὴυ καθαρότητα τοῦ βίου, καὶ διὰ τὰς ὑμετέρας εὐχὰς, Θεὸς ὑμῖν ἀποδίδωσιν. Ἐκ δη τούτου συνοράν έστι καθαράς ύμας και μεστάς αγάπης αεί τας εύχας ανευηνοχέναι προς του Θεόν. Μυήμουες γαρ όντες των ουρανίων έπαγγελιών και της πρός αυτάς άγωγης, ην έκ της διδασκαλίας του προειρημένου άδελφου μου έπαιδεύθητε, έγνωτε αληθως και κατα την προσούσαν ύμιν ορθην πίστιν κατειλήφατε, ως οὐκ αν είς τέλος ἀφ' ύμων ἀποσχοινισθήσεται ούτος, δυ ταις θεοσεβεστάταις ύμων ψυχαις αεί ως παρόντα ἐσχήκατε. Οὐκοῦν οὐ πολλῶν μοι χρεία λόγων πρὸς ύμᾶς ἐπιστέλλουτι. "Όσα γὰρ ύμιν ἂν λεχθη παρ' έμοῦ, ταῦτα ἡ ὑμετέρα πίστις προὔλαβε, καὶ πεπλήρωκε κατά Θεοῦ χάριν τὰ τῆς κοινῆς πάντων ἡμῶν εὐχῆς. Συγχαίρω τοίνυν ύμιν, πάλιν γὰρ ἐρῶ, ὅτι τὰς ψυχὰς ἀκαταμαχήτους εν τη πίστει τετηρήκατε, καὶ αὐτῷ δὲ τῷ ἀδελφῷ μου 'Αθανασίω οὐκ ἔλαττον συγχαίρω, ὅτι, καίπερ πολλὰ πάσχων λυπηρα, οὐδεμίαν ώραν ἐπιλήσμων γέγονε τῆς ὑμετέρας αγάπης καὶ τοῦ ὑμετέρου πόθου. Εἰ γὰρ καὶ τῷ σώματι πρὸς καιρὸν ἔδοξεν ἀφ' ὑμῶν ἀφελκυσθηναι, ἀλλὰ τῷ πνεύματι διαπαντός ώς συνών ύμιν διήγεν.

[See a passage supplied in Soc. ii. 23.]

53. Έπανέρχεται τοίνυν προς ύμας λαμπρότερος νθν, ή ότε παρ' ύμων ἀπεδήμησεν. Εί γὰρ καὶ τὰς τιμίας ὕλας, χρυσὸν δη καὶ ἄργυρου, εἰς καθαρότητα τὸ πῦρ δοκιμάζει, τί ἄν τις είποι κατ' αξίαν του τοσούτου ανδρός, ός, κινδύνους τοσούτων θλίψεων νικήσας, ἀποδίδοται ύμιν ἀθώος οὐ παρ' ἡμων μόνον, άλλα και παρά πάσης της συνόδου αποδειχθείς; Υποδέξασθε τοίνυν, αγαπητοί αδελφοί, μετά πάσης της κατά Θεον δόξης καὶ χαρᾶς τὸν ἐπίσκοπον ὑμῶν ᾿Αθανάσιον μετὰ τούτων οἵτινες αὐτῷ καὶ τῶν τοσούτων καμάτων κοινωνοὶ γεγόνασι καὶ χαίρετε των εύχων έαυτων απολαύοντες, οι τον ποιμένα τον ύμέτερου, ζυ' ούτως εἴπω, ποθούντα καὶ διψώντα τὴν ὑμετέραν θεοσέβειαν, σωτηρίοις γραφαίς εθρέψατε καὶ εποτίσατε. Καὶ γὰρ τῆς ἐπὶ ξένης αὐτοῦ διατριβῆς ὑμεῖς παραμυθία γεγόνατε, καὶ διωκόμενον εθάλψατε ταις πιστοτάταις εαυτών ψυχαις καὶ διανοίαις. Ἐμὲ δὲ ήδη εὐφραίνει ἐννοούμενον καὶ προορώντα τῷ λογισμῷ τὴν ἐπὶ τῆ ἐπανόδω ἐκάστου ὑμῶν χαρὰν, καὶ τοῦ πλήθους τὰς θεοσεβεστάτας ἀπαντήσεις, καὶ τὸ ἔνδοξον τῆς των συντρεχόντων έορτης. Καὶ τίς ἐκείνη ἡ ἡμέρα ὑμίν καὶ ποία ἔσται, ἐπανερχομένου μὲν τοῦ ἀδελφοῦ μου, παυομένων δε των προγενομένων, καὶ της πολυτιμήτου καὶ κατ' εὐχην έπανόδου είς εύφροσύνην τινα πληρεστάτης χαρας συναπτούσης τους πάντας; 'Η τοιαύτη δε χαρά κατά το μέγιστον μέχρις ήμων φθάνει, εὶ θεόθεν καὶ τοῦτο συγχωρεῖσθαι συνέστηκεν, όπως είς γνώσιν τοῦ τηλικούτου ἀνδρὸς ἐλθεῖν δυνηθώμεν. Είς εὐχὴν δὴ οὖν τὴν ἐπιστολὴν τελειῶσαι καλόν. ΄Ο Θεὸς ὁ παντοκράτωρ, καὶ ὁ τούτου Υίὸς ὁ Κύριος καὶ Σωτὴρ ἡμῶν 'Ιησούς Χριστός, διηνεκή την χάριν ύμιν παράσχοι, διδούς ἔπαθλου τῆ θαυμαστῆ ύμῶυ πίστει, ἡυ περὶ τὸυ ἐπίσκοπου ύμας ενταθθα καὶ εν τῷ μελλοντι τὰ βελτίονα νέμοι, α 'οφθαλ- 1 Cor. ii. 9. μὸς οὐκ εἶδε, καὶ οὖς οὐκ ήκουσε, καὶ ἐπὶ καρδίαν ἀνθρώπου οὐκ ἀνέβη ἃ ἡτοίμασεν ὁ Θεὸς τοῖς ἀγαπῶσιν αὐτὸν' διὰ τοῦ Κυρίου ήμων 'Ιησού Χριστού, δι' ού τῷ παντοκράτορι Θεῷ ἡ δόξα είς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ᾿Αμήν. Εἰροῶσθαι ὑμᾶς ἐν Κυρίφ εύχομαι, άγαπητοὶ άδελφοί.

54. Μετὰ τούτων ελθόντα με γνησίως εώρακεν ὁ βασιλεύς καὶ ἀπέστειλε πρὸς την πατρίδα καὶ την ἐκκλησίαν, γράψας τοις έπισκόποις καὶ πρεσβυτέροις καὶ λαοις ταῦτα.

Νικητής Κωνστάντιος μέγιστος Σεβαστός έπισκόποις καὶ πρεσβυτέροις της καθολικης έκκλησίας.

Οὐκ ἀπελείφθη τῆς τοῦ Θεοῦ χάριτος ὁ αἰδεσιμώτατος (Letter of 'Αθανάσιος. ἀλλ' εἰ καὶ ἐν βραχεῖ χρόνω τῆ κατὰ ἀνθρώπους to Bishops δοκιμασία ύπεβλήθη, όμως την οφειλομένην παρά της παντε- tors of φόρου προνοίας ἀπηνέγκατο ψῆφον, ἀπολαβὼν βουλήσει τοῦ Egypt.) Hist. Ari. 23. κρείττονος καὶ κρίσει ἡμετέρα τὴν πατρίδα ὁμοῦ καὶ τὴν ἐκ- Soc. ii. 23. κλησίαν, ης θείφ νεύματι προστάτης ετύγχανε. Τούτφ τὰ ἀκόλουθα έδει παρὰ τῆς ἡμετέρας ὑπάρξαι πραότητος ώστε πάντα τὰ πρὸ τούτου κατὰ τῶν αὐτῷ κεκοινωνηκότων ώρισμένα νθν άμνηστία παραδοθήναι, πασάν τε ύποψίαν την κατ' αὐτων σχολάσαι τοῦ λοιποῦ, τὴν ἀτέλειαν, ης ἔτυχον πάλαι οἱ ἄμα αὐτῷ κληρικοὶ, τούτοις βεβαιωθηναι προσηκόντως. 'Αλλὰ

(Letter of Constantius to Bishops. Presbyters, and Clergy of Egypt.)

Ανοι. c. Ακι. μὴν καὶ τοῦτο τῆ εἰς αὐτὸν χάριτι προστιθέναι ἐδικαιώσαμεν, ώστε πάντας τοὺς τοῦ ἱεροῦ καταλόγου γινώσκειν ἐνδεδόσθαι τὸ ἄφοβον πᾶσι τοῖς αὐτῷ προστιθεμένοις, εἴτε ἐπισκόποις, εἴτε κληρικοίς. Ίκανὸν δὲ γνώρισμα τῆς ἐκάστου ὀρθῆς προαιρέσεως έσται ή προς τούτου ένωσις. "Όσοι γαρ αν, τής καλλίονος όμου κρίσεώς τε και μοίρας γενόμενοι, την τούτου έλωνται κοινωνίαν, τούτους πάντας έκελεύσαμεν καθ' δμοιότητα της φθανούσης προνοίας καὶ νῦν της ὑφ' ἡμῶν βουλήσει τοῦ κρείττονος παρασχεθείσης χάριτος απολαύειν. 'Ο Θεός ύμας διαφυλάττοι.

### Έπιστολή δευτέρα.

(Letter of Constantius to Alexandrian Laity.) Νικητής Κωνστάντιος μέγιστος Σεβαστός τῷ λαῷ τῆς κατὰ ᾿Αλεξάνδρειαν καθολικής έκκλησίας.

55. Σκοπου ποιούμενοι την ύμετέραν εν άπασιν εθνομίαν, είδότες τε, ως έπὶ πολὺ τῆς τοῦ ἐπισκοποῦντος προνοίας ἐστέρησθε, 'Αθανάσιον τὸν ἐπίσκοπον, ἄνδρα τοῖς πᾶσι διά τε τὴν προσοῦσαν ὀρθότητα καὶ διὰ τὴν τῶν οἰκείων ἢθῶν εὐτροπίαν γνώριμον, πάλιν πρός ύμας αποστείλαι έδικαιώσαμεν. Τοῦτον συνήθως καὶ προσηκόντως ὑποδεξάμενοι, καὶ ταῖς πρὸς Θεὸν εὐχαῖς βοηθὸν προστησάμενοι, τὴν ὑμῖν τε πρέπουσαν καὶ ήμιν αρίστην δμόνοιαν και είρήνην κατά τον της έκκλησίας θεσμον διαρκή φυλάττειν σπουδάσατε. Οὐδε γαρ εὔλογόν έστι διχόνοιάν τινα ή στάσιν έν ύμιν κινηθήναι, ύπεναντίον της των ημετέρων καιρών εύμοιρίας. Καὶ τοῦτο μεν ἀπεῖναι άφ' ύμῶν παντελῶς βουλόμεθα, τὸ δὲ ταῖς εὐχαῖς ύμᾶς διαρκῶς αὐτῷ, ὡς προείρηται, προστάτη καὶ ἐπικούρῳ χρωμένους πρὸς τὸ Θείον ἐμμένειν συνήθως παραινούμεν ώς αν της τοιαύτης ύμων προθέσεως, είς τὰς ἀπάντων εὐχὰς διαβαινούσης, καὶ οί έκ των έθνων τη των είδωλων πλάνη έτι καὶ νῦν προσανέχοντες έπὶ τὴν τῆς ἱερᾶς θρησκείας ἐπίγνωσιν προθυμότατα σπεύδοιεν, άγαπητοί. Καὶ αθθις οθν παραινοθμέν τοις προειρημένοις έμμενειν, τὸν δὲ ἐπίσκοπον ψήφω τοῦ κρείττονος καὶ ήμετέρα γνώμη ἀπεσταλμένον ήδέως δέξασθε, καὶ πάση ψυχῆ καὶ γυώμη ἀσπαστὸν ἡγήσασθε τοῦτο γὰρ καὶ ὑμῖν πρέπει, καὶ τῆ ἡμετέρα πραότητι προσήκειν συνέστηκεν. Υπέρ γὰρ

τοῦ πᾶσαν ἀνασοβῆς καὶ στάσεως πρόφασιν περιαιρεθῆναι τῶν ἐθελοκακία χρωμένων, τοῖς παρ' ὑμῖν δικασταῖς διὰ γραμμάτων προσετάξαμεν, ἄπαντας οὺς ἂν στασιώδεις καταμάθοιεν τῆ τῶν νόμων ὑποβάλλειν ἐκδικία. ᾿Αμφότερα τοίνυν συνορῶντες, καὶ τὴν ἡμετέραν μετὰ τοῦ κρείττονος γνώμην, καὶ τὸν ὑπὲρ ὑμῶν καὶ τῆς ὁμονοίας λόγον, καὶ τὴν κατὰ τῶν ἀτάκτων τιμωρίαν, τὰ πρέποντα καὶ ἀρμόζοντα τῷ τῆς ἱερᾶς θρησκείας θεσμῷ διαφυλάττοντες, τὸν προειρημένον διὰ πάσης αἰδοῦς καὶ τιμῆς ἄγοντες, τὰς εὐχὰς ἄμα αὐτῷ ὑπέρ τε ἑαντῶν καὶ τῆς τοῦ βίον παντὸς εὐνομίας, τῷ τῶν ὅλων Πατρὶ Θεῷ ἀναπέμπειν σπονδάσατε.

56. Ταῦτα γράψας, ἐκέλευσε καὶ τὰ πρότερου παρ' αὐτοῦ γραφέντα κατ' ἐμοῦ ἐκ διαβολῆς τῶν περὶ Εὐσέβιου ἀναιρεθῆναι καὶ ἀφανισθῆναι ἀπὸ τῶν τάξεων τοῦ τε δουκὸς καὶ τοῦ ἐπάρχου τῆς Αἰγύπτου καὶ ἀποσταλεὶς Εὐσέβιος ὁ δεκουρίων ἔλαβεν αὐτὰ ἀπὸ τῶν τάξεων. Καὶ ἔστι τὰ γραφέντα ταῦτα.

Νικητής Κωνστάντιος Αὐγοῦστος Νεστορίω. Τῷ δὲ αὐτῷ τύπω, καὶ τοῖς ἐν Αὐγουσταμνίκη καὶ Θηβαΐδι καὶ Λιβύαις ἡγεμόσιν.

Εἴ τί ποτε πρὸ τούτου ἐπὶ βλάβη καὶ ὕβρει τῶν κοινωνούν- (Letter of των 'Αθανασίω τῷ ἐπισκόπῳ προσταχθὲν εὐρίσκεται, ταῦτα to Nestorius. νῦν ἀπαλειφθῆναι βουλόμεθα. Καὶ γὰρ καὶ τὴν ἀλειτουργη- Cp. Hist. Ari. σίαν, ἢν εἶχον οἱ αὐτοῦ κληρικοὶ, τοὺς αὐτοὺς πάλιν τὴν αὐτὴν <sup>23</sup>· θέλομεν ἔχειν. Ταύτην δὲ τὴν ἡμετέραν πρόσταξιν φυλα-χθῆναι βουλόμεθα, ὥστε ἀποδοθέντος 'Αθανασίου τοῦ ἐπισκόπου τῆ ἐκκλησίᾳ, τοὺς κοινωνοῦντας αὐτῷ ἔχειν τὴν ἀλειτουργησίαν, ἢν ἀεὶ εἶχον, ἢν καὶ οἱ λοιποὶ κληρικοὶ ἔχουσιν, ἵν', οὕτως ἔχοντες καὶ αὐτοὶ, χαίρωσιν.

57. Προπεμφθείς οΰτω καὶ διερχόμενος τὴν Συρίαν, συνέτυχον τοις μετὰ τὴν Παλαιστίνην ἐπισκόποις. καὶ σύνοδον ποιήσαντες ἐν Ἱερουσαλὴμ, γνησίως ἡμᾶς ἀπεδέξαντο, καὶ αὐτοὶ μετ' εἰρήνης προέπεμψαν, καὶ ἔγραψαν πρὸς τὴν ἐκκλησίαν καὶ τοὺς ἐπισκόπους ταῦτα. APOL. C. ARI. Hist. Ari. 25.

'Η άγία σύνοδος ή έν Ἱεροσολύμοις συναχθείσα, τοῖς έν Αἰγύπτφ καὶ (Letter of Λιβύαις συλλειτουργοῖς, καὶ τοῖς ἐν ᾿Αλεξανδρεία πρερβυτέροις καὶ δια Jerusalem.) νοις καὶ λαῷ, ἀγαπητοῖς καὶ ποθεινοτάτοις ἀδελφοῖς, ἐν Κυρίῳ χαίρειν. Λιβύαις συλλειτουργοίς, καὶ τοίς ἐν ᾿Αλεξανδρεία πρερβυτέροις καὶ διακό-

Κατ' ἀξίαν τῷ τῶν ὅλων Θεῷ εὐχαριστεῖν οὐκ ἀρκοῦμεν, άγαπητοί, ἐφ' οἷς θαυμασίοις ἐποίησε πάντοτε, ἐποίησε δὲ καὶ υθυ μετά της ύμετέρας εκκλησίας, του ποιμένα ύμων καὶ κύριον, καὶ συλλειτουργὸν ἡμῶν ᾿Αθανάσιον ἀποδοὺς ὑμῖν. Τίς γὰρ ἤλπισέ ποτε ταῦτα ὀφθαλμοῖς ἰδεῖν, ἃ νῦν ὑμεῖς ἔργφ ἀπολαμβάνετε; 'Αληθώς αἱ προσευχαὶ ὑμῶν εἰσηκούσθησαν παρὰ τῷ τῶν ὅλων Θεῷ, τῷ κηδομένῳ τῆς ξαυτοῦ ἐκκλησίας καὶ ἐπιδόντι ὑμῶν τὰ δάκρυα καὶ τοὺς ὀδυρμοὺς, καὶ διὰ τοῦτο Cp. Matt. ix. των δεήσεων ύμων έπακούσαντι. "Ητε γαρ ' ως πρόβατα έρριμμένα καὶ ἐσκυλμένα μὴ ἔχοντα ποιμένα.' διὰ τοῦτο ἐπεσκέψατο ύμας ο αληθινός ποιμην ουρανόθεν, ο των ιδίων προβάτων κηδόμενος, αποδούς ύμιν ου επιθυμείτε. 'Ιδού γαρ και ήμεις πάντα ύπερ της εκκλησιαστικής είρήνης πράττοντες, καὶ τῆ ύμετέρα συμπνέοντες αγάπη, προλαβόντες αὐτὸν ἠσπασάμεθα, καὶ κοινωνήσαντες δι' αὐτοῦ ὑμῖν, ταύτας τὰς προσρήσεις διαπεμπόμεθα καὶ τὰς εὐχαριστηρίους ύμῶν εὐχὰς, ἵν' εἰδῆτε τῷ συνδέσμω της αγάπης της πρός αὐτὸν καὶ ἡμᾶς ἡνῶσθαι. 'Οφείλετε δὲ καὶ ὑπὲρ τῆς εὐσεβείας τῶν θεοφιλεστάτων βασιλέων εύχεσθαι, οίτινες, καὶ αὐτοὶ γνόντες τὸν πόθον ὑμῶν τὸν περὶ αὐτὸν καὶ τὴν αὐτοῦ καθαρότητα, ἀποκαταστῆσαι αὐτὸν ὑμῖν μετὰ πάσης τιμῆς κατηξίωσαν. Υπτίαις οὖν ὑποδεξάμενοι αὐτὸν χερσὶ, καὶ τὰς ὀφειλομένας περὶ τούτου εὐχαριστηρίους εύχας αναπέμψαι τῷ ταῦτα ὑμῖν χαρισαμένω Θεῷ σπουδάσατε, ύπερ τοῦ διαπαντὸς ύμᾶς χαίρειν σὺν Θεῷ καὶ δοξάζειν ήμων τον Κύριον εν Χριστώ Ίησου τώ Κυρίω ήμων, δι' οῦ τῷ Πατρὶ ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας. 'Αμήν.

C. 50.

Των δε ύπογραψάντων τὰ ὀνόματα, εἰ καὶ φθάσας ἐδήλωσα, άλλὰ καὶ νῦν ἔγραψα· εἰσὶ γὰρ Μάξιμος, 'Αέτιος, "Αρειος, Θεόδωρος, Γερμανός, Σιλουανός, Παύλος, Πατρίκιος, 'Ελπίδιος, Γερμανός, Εὐσέβιος, Ζηνόβιος, Παῦλος, Μακρίνος, Πέτρος, Κλαύδιος.

58. Ταθτα βλέποντες Οὐρσάκιος καὶ Οὐάλης, κατέγνωσαν Hist. Ari. λοιπον έαυτων, καὶ ἀνελθόντες εἰς τὴν Ῥώμην, εξωμολογή- Apol. ad σαντο καὶ αὐτοὶ μεταγινώσκοντες, συγγνώμην τε ήτήσαντο, [A.D. 347.] καὶ ἔγραψαν πρὸς Ἰούλιον τὸν ἐπίσκοπον τῆς πρεσβυτέρας 'Ρώμης καὶ πρὸς ἡμᾶς ταῦτα. Τὰ μέντοι ἀντίγραφα ἀπεστάλη μοι παρά Παυλίνου τοῦ ἐπισκόπου Τριβέρων. Apol. de

Fuga, 4.

Ερμηνεία ἀπὸ τοῦ 'Ρωμαϊκοῦ τῆς πρὸς 'Ιούλιον ἐπιστολῆς περὶ τῆς μετανοίας Οὐρσακίου καὶ Οὐάλεντος.

Κυρίφ μακαριωτάτφ πάπα Ἰουλίφ Οὐρσάκιος καὶ Οὐάλης.

(Letter of

Ἐπειδη συνέστηκεν ήμας πρὸ τούτου πολλά τε καὶ δεινὰ and Valens περί 'Αθανασίου τοῦ ἐπισκόπου διὰ γραμμάτων ὑποβεβληκέναι, γράμμασί τε της σης χρηστότητος μεθοδευθέντες, τοῦ πράγματος χάριν περί οὖ ἐδηλώσαμεν, οὐκ ἡδυνήθημεν λόγον αποδοθναι όμολογοθμεν παρά τη ση χρηστότητι, παρόντων των αδελφων ήμων πάντων των πρεσβυτέρων, ὅτι πάντα τὰ πρὸ τούτου ἐλθόντα εἰς ἀκοὰς ὑμῶν περὶ τοῦ ὀνόματος τοῦ προειρημένου 'Αθανασίου ψευδή καὶ πλαστά έστι, πάση τε δυνάμει άλλότρια αὐτοῦ τυγχάνει διά τε τοῦτο ἡδέως ἀντιποιούμεθα της κοινωνίας του προειρημένου 'Αθανασίου, μάλιστα ὅτι ἡ θεοσέβειά σου, κατὰ τὴν ἔμφυτον ἐαυτῆς καλοκάγαθίαν, τη πλάνη ήμων κατηξίωσε συγγνώμην δούναι. Όμολογουμεν δε και τουτο, ότι άν ποτε ήμας οι ανατολικοί θελήσωσιν ή καὶ αὐτὸς 'Αθανάσιος κακοτρόπως περὶ τούτου είς κρίσιν καλέσαι, μη ἀπέρχεσθαι παρά γρώμην της σης διαθέσεως του δε αίρετικου "Αρειου καὶ τους υπερασπίζουτας αὐτοῦ τοὺς λέγοντας, ' Ήν ποτε ὅτε οὐκ ἦν ὁ Υίὸς, καὶ ὅτι ἐκ Cp. Ep. ad τοῦ μὴ ὄντος ὁ Υίός ἐστι, καὶ τοὺς ἀρνουμένους τὸν Χριστὸν De Syn. 14 Θεον είναι Θεού Υίον προ αιώνων, καθώς και εν τῷ προτέρφ λιβέλλφ έαυτῶν ἐν τῆ Μεδιολάνφ ἐπιδεδώκαμεν, καὶ νῦν καὶ [Δ.D. 345.] αεὶ αναθεματίζομεν. Ταῦτα δὲ τῆ χειρὶ ἐαυτῶν γράψαντες, όμολογοθμεν πάλιν, ὅτι τὴν ᾿Αρειανὴν αβρεσιν, καθὰ προείπομεν, καὶ τοὺς ταύτης αὐθέντας κατεκρίναμεν εἰς τὸν αἰῶνα. Έγω Οὐρσάκιος τῆ ὁμολογία μου ταύτη παρων ὑπέγραψα· δμοίως καὶ Οὐάλης.

Κυρίω άδελφω 'Αθανασίω επισκόπω Ουρσάκιος και Ουάλης επίσκοποι.

αδελφέ.

APOL. C. ARI. (Letters of Ursacius
and Valens
to Julius,
and to Athanasius.)

'Αφορμήν εύρόντες διὰ τοῦ ἀδελφοῦ καὶ συμπρεσβυτέρου ήμων Μουσαίου, ερχομένου προς την σην αγάπην, αδελφε αγαπητέ, δι' αὐτοῦ σε καὶ πάνυ προσαγορεύομεν ἀπὸ τῆς 'Ακυλίης, καὶ εὐχόμεθα ὑγιαίνοντά σε τὰ γράμματα τὰ ἡμέτερα αναγνώναι δώσεις γαρ και ήμιν θαρρείν, εαν και συ εν τῷ γράφειν την ἀμοιβην ἡμίν ἀποδῷς. Γίνωσκε γὰρ ἡμᾶς εἰρήνην έχειν μετὰ σοῦ, καὶ κοινωνίαν έχειν ἐκκλησιαστικὴν, καὶ τούτου γυώρισμα ή διὰ τούτων τῶν γραμμάτων προσηγορία. ή θεία πρόνοιά σε διαφυλάττοι, κύριε, άγαπητε

Τὰ μὲν οὖν γραφέντα ταῦτα, καὶ αὕτη τῶν ἐπισκόπων ἡ ψήφος καὶ κρίσις ύπερ ήμων. "Ότι δε οὐ κεχαρισμένα πεποιήκασιν, οὐδὲ ἀναγκαζόμενοι παρά τινος, βούλομαι, συγχωρούντων ύμων, ἄνωθεν έξ άρχης διηγήσασθαι τὸ πράγμα, ίνα γυῶτε ώς οἱ μὲν ἐπίσκοποι ὀρθῶς καὶ δικαίως βουλόμενοι τοιαθτα έγραψαν, δ δε Οθάλης και Οθρσάκιος και όψέ ποτε την αλήθειαν ωμολόγησαν.

II.

59. Πέτρος παρ' ήμιν προ μεν τοῦ διωγμοῦ γέγονεν ἐπί-

Æg. 22, 23.

[Α,D, 311.] σκοπος, εν δε τώ διωγμώ καὶ εμαρτύρησεν. Οὖτος Μελίτιον ἀπὸ της Αἰγύπτου λεγόμενον ἐπίσκοπον, ἐπὶ πολλαῖς ἐλεγχθέντα παρανομίαις καὶ θυσία, εν κοινή συνόδω των επισκόπων καθείλεν. 'Αλλά Μελίτιος οὐ πρὸς ετέραν σύνοδον κατέφυγεν, οὐδὲ ἐσπούδασεν ἀπολογήσασθαι τοῖς μετὰ ταῦτα· σχίσμα δὲ πεποίηκε. Καὶ ἀντὶ Χριστιανῶν 'Μελιτιανοὶ' μέχρι c. 11. ad Ep. νῦν οἱ τῆς ἐκείνου μερίδος ὀνομάζονται. εὐθύς τε τοὺς ἐπισκόπους λοιδορείν ήρξατο, καὶ πρώτον αὐτὸν Πέτρον, καὶ τὸν μετ' αὐτὸν 'Αχιλλᾶν διέβαλε, καὶ μετὰ 'Αχιλλᾶν 'Αλέξανδρον. Τοῦτο δὲ πανούργως ἔπραττε, μαθών καὶ παρὰ τοῦ ᾿Αβεσσαλώμ, ίν', ἐπειδη διὰ την καθαίρεσιν ήσχύνετο, κᾶν ταῖς διαβολαίς απατήσαί πως τους ακεραίους δυνηθή. Ταύτα δέ πράττοντος του Μελιτίου, γέγονε καὶ ἡ ᾿Αρειανὴ αἵρεσις.

άλλ' έν τῆ συνόδω τῆ κατὰ Νίκαιαν ἡ μεν αίρεσις ἀνεθεμα- c. 23. τίσθη, καὶ οἱ ᾿Αρειανοὶ ἐξεβλήθησαν, οἱ δὲ Μελιτιανοὶ όπωσδήποτε έδέχθησαν οὐ γὰρ ἀναγκαῖον νῦν τὴν αἰτίαν ὀνομάζειν. Οὔπω γὰρ πέντε μῆνες παρῆλθον, καὶ ὁ μὲν μακαρίτης Cp.c.71. Soc. 'Αλέξανδρος τετελεύτηκεν' οἱ δὲ Μελιτιανοὶ, δέον ἢρεμεῖν καὶ [A.D. 326.] χάριν έχειν, ὅτι κὰν ὅλως ἐδέχθησαν, οἱ δὲ, κατὰ τοὺς κύνας οὐκ ἐπιλαθόμενοι ὧν ἐξήρασαν, πάλιν τὰς ἐκκλησίας ἐτάραττον. Εὐσέβιος τοίνυν, τοῦτο μαθών, καὶ προϊστάμενος τῆς Αρειανής αιρέσεως, πέμπει και ωνείται τους Μελιτιανους έπι πολλαῖς ἐπαγγελίαις καὶ γίνεται μὲν αὐτῶν κρύφα φίλος, συντάττεται δε αὐτοῖς εἰς ὃν εβούλετο καιρόν. Τὴν μεν οὖν άρχὴν προσέπεμπε προτρέπων δέξασθαί με τοὺς περὶ "Αρειον, καὶ ἀγράφως μὲν ἢπείλει, γράφων δὲ ἢξίου. Ἐπειδὴ δὲ άντέλεγον, 'μη χρηναι' φάσκων 'δεχθηναι τους αίρεσιν έφευρόντας κατά της άληθείας, καὶ ἀναθεματισθέντας παρά της οἰκουμενικής συνόδου, ποιεί καὶ βασιλέα μοι γράψαι τὸν μακαρίτην Κωνσταντίνον, ἀπειλην έχοντα, εἰ μη λάβοιμι τοὺς περί 'Αρειον, ταθτά με παθείν, α πρότερον και νθν πέπουθα. Τὸ τοίνυν μέρος τῆς ἐπιστολῆς ἐστι τοῦτο, καὶ παλατίνοι Συγκλήτιος καὶ Γαυδέντιος ήσαν οἱ κομίσαντες τὰ γράμиата.

Μέρος ἐπιστολης τοῦ βασιλέως Κωνσταντίνου.

... Έχων τοίνυν της έμης βουλήσεως τὸ γνώρισμα, ἄπασι (Part of tottor ef tottor ef tottor ef tottor ef tottor ef tottor ef to παράσχου την είσοδον έὰν γὰρ γνῶ ὡς κεκώλυκάς τινας sizes.) αὐτῶν της ἐκκλησίας μεταποιουμένους, ἢ ἀπεῖρξας της εἰσό- cp. c. 85. δου, ἀποστελῶ παραυτίκα τὸν καὶ καθαιρήσοντά σε ἐξ ἐμης κελεύσεως καὶ τῶν τόπων μεταστήσοντα.

60. Ἐπειδη τοίνυν καὶ βασιλέα γράφων ἔπειθον 'μηδεμίαν εἶναι κοινωνίαν τῆ Χριστομάχω αἰρέσει πρὸς τὴν καθολικὴν ἐκκλησίαν,' τότε λοιπὸν Εὐσέβιος, τὸν καιρὸν ὃν συνεφώνησε μετὰ τῶν Μελιτιανῶν προφέρων, γράφει καὶ πείθει τούτους πλάσασθαι πρόφασιν, ἵν', ὥσπερ κατὰ Πέτρου καὶ 'Αχιλλᾶ καὶ 'Αλεξάνδρου μεμελετήκασιν, οὕτω καὶ καθ' ἡμῶν ἐπινοή-

Cp. Soc. i. 27.

ΑΡΟΙ. C. ΑΡΙ. σωσι καὶ θρυλλήσωσι. Πολλά μεν οὖν (ητήσαντες καὶ μὴ εύρόντες, ύστερον μετά γνώμης των περί Εύσέβιον συντιθέασι, καὶ πλάττονται πρώτην κατηγορίαν διὰ Ἰσίωνος καὶ Εὐδαίμονος καὶ Καλλινίκου περὶ στιχαρίων λινῶν, ὡς ἐμοῦ καυόνα τοις Αλγυπτίοις επιβαλόντος, και πρώτους αὐτους άπαιτήσαντος. 'Αλλά πρεσβυτέρων ήμετέρων εύρεθέντων έκεί, καὶ βασιλέως ακούοντος, κατεγνώσθησαν. Οι μεν οθν πρεσβύτεροι ήσαν, "Απις καὶ Μακάριος" ὁ δὲ βασιλεύς γράφει καταγινώσκων μεν 'Ισίωνος, κελεύων δε εμε απαντήσαι προς αὐτόν. Καὶ τὰ μὲν γραφέντα ἐστὶ ταῦτα. . . . .

> 'Ο δὲ Εὐσέβιος μαθών, πείθει περιμένειν αὐτούς. έλθόντος μου, κατηγοροῦσι πάλιν Μακαρίου μεν περί ποτηρίου, έμε δε οὐ τὴν τυχοῦσαν διαβολὴν, ἀλλὰ τὴν ἀνωτάτω πασῶν, ότι δή, κατά βασιλέως γενόμενος, έπεμψα γλωσσόκομον χρυσίου Φιλουμένω τινί. Ο μεν οθν βασιλεύς και περί ταύτης έν τη Ψαμμαθία ήκουσεν ήμων, αὐτοὶ δὲ συνήθως καταγνωσθέντες ερρίφησαν καὶ γράφει τοῖς λαοῖς, επανερχομένων ἡμῶν,

ταῦτα:

Κωνσταντίνος μέγιστος Σεβαστός τῷ λαῷ τῷ κατὰ ᾿Αλεξάνδρειαν καθολικής έκκλησίας.

(Letter of Constantine to Alexandrian Laity.)

61. 'Αγαπητοί ἀδελφοί, προσαγορεύω ύμας, ἐπικαλούμενος τὸν Θεὸν τὸν τῆς ἐμῆς βουλήσεως μέγιστον μάρτυρα, καὶ τὸν τοῦ ἡμετέρου νόμου Μονογενή δημιουργον, ος καὶ τής ζωής προκαθέζεται των απάντων, και τας διχονοίας μισεί. Πλην τί αν είποιμι; ὅτι καλως ύγιαίνομεν; 'Αλλ' εξην καλλίονος ἀπολαῦσαι της εὐρωστίας, εὶ ὑμᾶς αὐτοὺς ἀμοιβαδὶς ηγαπᾶτε, αποσεισάμενοι τὰ μίση, δι' ών ταις των έρεσχελούντων τρικυμίαις τὸν λιμένα τῆς ἀγάπης ἐγκατελίπομεν. Φεῦ τῆς ἀτοπίας ταύτης 'Όσα καθ' έκάστην ήμέραν συμπτώματα τοῦ συγκεχυμένου φθόνου κινείται. Ούτω προς του λαον του Θεου μετφκίσθησαν αι δυσφημίαι. Ποῦ τοίνυν τῆς δικαιοσύνης ή πίστις ανακεχώρηκεν; ὅπου γε είς τοσοῦτον τῆ τοῦ σκότους αχλύϊ περιβεβλήμεθα οὐ μόνον δια την πολύπλοκον πλάνην, άλλα και δια τα των αχαρίστων έλαττώματα, των μεν την άνοιαν βραβευόντων ανεχόμεθα, των δε την επιείκειαν καὶ

την αλήθειαν διακρουομένων αίσθανόμενοι παρενθυμούμεθα. Τί τὸ δεινὸν τοῦτο τῆς ἡμετέρας κακίας; Τοὺς ἐχθροὺς οὐκ ἐλέγχομεν, ἀλλ' ἐπόμεθα τῷ ληστηρίφ, δι' οῦ ὁδόν τινα ἐαντῆ, ίν' ούτως είπω, ή της απωλείας απάτη, μηδενός αντικειμένου, ράδίως εἰργάσατο. <sup>9</sup>Αρα οὐδεμία ἐστὶν αἴσθησις, οὐδὲ κατὰ χάριν της κοινης απάντων φύσεως, εί γε των του νόμου προσταγμάτων ήμελήσαμεν; 'Αλλ' έρει τις, κατὰ φύσιν ή ἀγάπη έξευρίσκεται. Τί οὖν, ὅτι ἡμεῖς, καὶ τὸν τοῦ Θεοῦ νόμον πρὸς τῆ εὐφυΐα σχόντες, ἀνεχόμεθα τῆς ὀχλήσεως καὶ τοῦ θορύβου των έχθρων, πυρσοίς τισιν, ως ἔοικεν, έξαπτομένων; Καὶ οὐχ δρώμεν όφθαλμούς έχουτες, οὐδε αλσθανόμεθα, καίτοι ταῖς τοῦ νόμου αισθήσεσιν ὄντες πεφραγμένοι. Όπόση ἄρα πτόησις την ήμετέραν ζωην κατείληφεν, όπου γε ήμων αὐτων ούτως άμελοῦμεν, καὶ ταῦτα ὑπομιμνήσκοντος τοῦ Θεοῦ; Εἶτα οὐκ έστιν αφόρητον τὸ κακόν; οὐ πολεμίους ἡγεῖσθαι προσήκει τούτους, οὐ τὸν οἶκον καὶ τὸν λαὸν τοῦ Θεοῦ; Ἐμπαροινοῦσιν ήμιν και έγκαλουσί γε οι πανώλεις έκείνοι, και έπιπλήσσουσιν έκ των έναντίων ήμιν.

62. Μεθ' όσης δε απονοίας τοῦτο πράττουσιν, ύμας αὐτοὺς έννοειν άξιω. Οι γάρ μωροί έπι της γλώττης κειμένην έχουσι την κακίαν. Οὖτοι γοῦν μολυβδίνας τινὰς ὀργὰς περιφέρουται, ως έαυτους μεν κατ' αντίδοσιν πλήττειν, ήμας δε πρός κέρδος της οἰκείας κολάσεως ἀπάγειν καὶ ὁ μὲν καλῶς διδάξας πολέμιος κρίνεται ὁ δὲ τὴν φθόνου κακίαν προβεβλημένος, έκείνος την του λαου ήμερότητα ου δεόντως καταλαμβάνει, πορθεί, καταναλίσκει, καὶ ξαυτὸν κακοθελεί εγκωμίω κοσμεί καὶ συντίθησι, την δὲ ἀλήθειαν ἀνατρέπει, καὶ την πίστιν άπατᾶ, μέχρις οῦ τῷ οἰκείφ συνειδότι φωλεὸν καὶ κρυπτηρίαν έπιζητήσας εύρη. Αύτη γουν αὐτοὺς ή σκαιότης ἀθλίους ποιεί, όταν προπετώς έαυτους αναξίους όντας αποδέχωνται, λέγοντες. · Φεῦ τῶν κακῶν · ἐκεῖνος πρεσβύτερός ἐστι, καὶ ἐκεῖνος παῖς, έμου άπτεται ή τιμή, έμοι όφείλεται, εκείνου άφηρέθη· έπεί αὐτὸς, ἐμαυτῷ ἀφαρπάσας ἄπαντας, ἐπ' ἐξουσίας ἀπολέσαι πειράσομαι. Λαμπρά τις ή της μανίας εκβόησις τάγματα καὶ συλλόγους, η, ίν' ούτως είπω, ἀρχιερεσίαν των ἀτόπων τούτων συστημάτων ίδειν. \*Ω της ἀτοπίας ήμῶν, ἵν' οὕτως εἴπω,

(Letter of Constantine to Alexandrian Laity.)

ΑΡΟΙ. C. ΑRΙ. Ἐπὶ τῆς ἐκκλησίας τοῦ Θεοῦ ἀνοίας ἐστὶν ἐπίδειξις. Εἶτα οὐκ αἰδοῦνται; οὐκ αὐτοὶ ἐαυτοὺς ψέγουσιν, οὐδὲ τὰς ψυχὰς δάκνονται, Ίνα νθν γοθν καταντικρύ της ἀπάτης καὶ της ἐρεσχελίας ἄξιόν τι φρονείν δόξωσι; Βία μόνη ἐστὶ τοῦ φθόνου τοῖς ίδίοις ἐπερειδομένη φαρμάκοις. Οὐδὲν ἴσχυσαν οἱ πονηροὶ κατά τοῦ ἐπισκόπου ὑμῶν. Ἐμοὶ πιστεύσατε, ἀδελφοὶ, οὐδὲν έτερον ἐσπουδάκασιν, ἢ ίνα, κατατρίψαντες τοὺς ἡμετέρους χρόνους, μηδεμίαν χώραν εν τη ζωή ταύτη μεταμελείας έχωσιν. Έπικουρήσατε τοίνυν ύμιν αὐτοίς, παρακαλώ, τὸ φίλτρον τὸ ήμέτερον αγαπήσατε, καὶ παντὶ σθένει διώξατε τοὺς τὴν τῆς ήμετέρας δμονοίας χάριν αφανίζειν επιθυμοῦντας καὶ πρὸς τὸν Θεον ἀπιδόντες, ύμας αὐτοὺς ἀγαπατε. Έγω γὰρ τὸν ὑμέτερου ἐπίσκοπου ᾿Αθανάσιου ἀσμένως προσηκάμην, οὕτως τε προσεφθεγξάμην, ως ἄνθρωπον αὐτὸν Θεοῦ ὄντα πεπεισμένος. Ύμέτερου έστι ταθτα συνιέναι, οὐκ ἐμὸν κρίνειν. Τὴν γὰρ παρ' έμου πρόσρησιν αὐτὸν 'Αθανάσιον ύμιν διακονήσαι τὸν αίδεσιμώτατον αναγκαίον ήγησάμην, έννοων την έπιμέλειαν της έπιεικείας αὐτοῦ, ήτις οὐκ ἀναξίως τῆς εἰρηνικῆς μου πίστεως, είς τὸ ἀγαθὸν τῆς σωτηριώδους γνώμης κατέχεται διαπαντὸς, καὶ έξει τὸν προτρέποντα λογισμόν. Ο Θεὸς ύμᾶς διαφυλάξοι, άδελφοὶ άγαπητοί.

Καὶ ταῦτα μὲν ὁ Κωνσταντίνος.

63. Τούτων ούτως πραχθέντων, πρὸς ολίγον ήσυχάσαντες οί Μελιτιανοί, παροξύνονται πάλιν, καὶ ταύτην ὕστερον τίθενται βουλήν, σπουδάζοντες αρέσαι τοίς μισθωσαμένοις αὐτούς. Μαρεώτης χώρα της 'Αλεξανδρείας εστίν' εν ταύτη σχίσμα c. 46, 72, 77. Μελίτιος οὐκ ήδυνήθη ποιῆσαι. Τῶν τοίνυν ἐκκλησιῶν ἐν ώρισμένοις τόποις οὐσῶν, καὶ τῶν πρεσβυτέρων πάντων ἐν αὐταῖς συναγόντων, τῶν τε λαῶν εἰρηνενόντων, Ἰσχύρας τις ούτω λεγόμενος, οὐ κληρικός, ἀλλὰ καὶ τὸν τρόπον πονηρὸς, επεχείρει τους εν τη ίδία κώμη πλαυάν, λέγων είναί τινα έαντὸν κληρικόν. Τοῦτο μαθων ὁ των τόπων πρεσβύτερος περιερχομένω μοι τὰς ἐκκλησίας ἀναγγέλλει καὶ ἀποστέλλω σὺν Cp. c. 74. αὐτῷ Μακάριον πρεσβύτερον καλέσαι τὸν Ἰσχύραν. Εὐρόν-

τες δε αὐτὸν νοσοῦντα καὶ κατακείμενον εν κελλίω, εντέλλονται τῷ πατρὶ αὐτοῦ παραγγείλαι τῷ υἱῷ μηδέν τι τοιοῦτον έπιχειρείν, οίον είρηται κατ' αὐτοῦ. 'Αλλ' ἀναστὰς ἀπὸ τῆς νόσου, καὶ κωλυόμενος ἀπὸ τῶν ἰδίων καὶ τοῦ πατρὸς, καταφεύγει πρὸς τοὺς Μελιτιανούς κἀκεῖνοι κοινοῦνται τοῖς περὶ Εὐσέβιον, καὶ λοιπὸν συντίθεται παρ' αὐτῶν ἡ συκοφαντία, ὅτι δη ποτήριου μεν Μακάριος κατέαξεν, 'Αρσένιος δέ τις επίσκοπος έφονεύθη παρ' ήμων. Καὶ τὸν μεν 'Αρσένιον κρύπτουσιν, ύπερ τοῦ, μὴ φαινόμενον αὐτὸν, ώς ἀναιρεθέντα νομίζεσθαι καὶ χείρα, φησὶν, ώς συγκοπέντος αὐτοῦ, περιέφερον. Τὸν δὲ Ισχύραν, δυ οὐκ ήδεισαν, ἄρχονται θρυλλεῖν ώς πρεσβύτερου, ίνα καὶ περὶ ποτηρίου λέγων πλανᾶν δύνηται. Ο μεν οὖν 'Ισχύρας, μεμφομένων αὐτὸν τῶν ιδίων, ἦλθε πρὸς ἡμᾶς ἀποδυρόμενος, καὶ λέγων μηδεν μεν γεγενήσθαι παρά Μακαρίου, οίον εθρύλλησαν, ύποβεβλησθαι δε ξαυτον παρά των Μελιτιανών πλάσασθαι τοιαύτην λοιδορίαν. Καὶ γράφει ταῦτα·

Μακαρίφ πάπα 'Αθανασίφ 'Ισχύρας έν Κυρίφ χαίρειν.

64. Ἐπειδη προσηλθόν σοι, κύριε ἐπίσκοπε, βουλόμενος της (Letter of eκκλησίας εἶναι, ἢτιάσω δέ με ἐφ' οἶς πρότερον ἐφθεγξάμην, Athanasius.) ώς έμου ἀπὸ προαιρέσεως είς τοῦτο παρελθόντος, τούτου ἕνεκεν c. 28, 75. ταύτην την ἀπολογίαν ἐγγράφως σοι ἐπιδίδωμι, ἵν' εἰδέναι έχοις, ὅτι, βίας μοι γενομένης, καὶ πληγῶν ἐπιτεθεισῶν ἀπὸ 'Ισαὰκ καὶ 'Ηρακλείδου, καὶ 'Ισαὰκ τοῦ τῆς Λητοῦς, καὶ ὑπὸ των συν αυτοίς. Έγω δε, μάρτυρα του Θεου είς τουτο λαμβάνων, απολογούμαι, ότι οὐδεν ων εκείνοι εἰρήκασι σύνοιδά σε πεποιηκέναι. Οὔτε γὰρ ποτηρίου κλάσις γέγονεν, οὔτε τῆς άγίας τραπέζης καταστροφή γεγένηται άλλα ταῦτα πάντα έκεινοι βίαν *ἐπιθέντες μοι, εἰς τοῦτο παρώρμησάν με*. Ταῦτα δὲ ἀπελογησάμην σοι, καὶ ἐγγράφως ἐπιδέδωκα, αἰρούμενος καὶ επιδικαζόμενος εΐναι τῶν ἐπὶ σὲ συναγομένων. Ἐρροῶσθαί σε εὔχομαι ἐν Κυρίω. Ἐπιδέδωκα δὲ τήνδε μου τὴν χεῖρά σοι τῷ ἐπισκόπῳ 'Αθανασίῳ ἐπὶ παρουσία τῶν πρεσβυτέρων 'Αμμωνᾶ Δικέλλης, 'Ηρακλείου Φάσκω, Βόκκονος Χενεβρὶ, 'Αχιλλᾶ Μυρσίνης, Διδύμου Ταφοσίρεως, καὶ Ἰούστου ἀπὸ Βωμοθέου· καὶ διακόνων ἀπὸ μὲν 'Αλεξανδρείας Παύλου, καὶ Πέτρου, καὶ

65. Ταθτα γράψαντος καὶ Ἰσχύρα, όμως πάλιν την τοιαύτην

Αροι. c. Ari. 'Ολυμπίου, ἀπὸ δὲ Μαρεώτου 'Αμμωνίου καὶ Πιστοῦ, καὶ (Letter of Ischyras to  $\Delta \eta \mu \eta \tau \rho$ ίου, καὶ Γαΐου. Athanasius.)

κατηγορίαν θρυλλοῦσι μέν πανταχοῦ, ἀναφέρουσι δὲ καὶ τῷ βασιλεί Κωνσταντίνω. Κάκείνος περί μεν του ποτηρίου φθάσας ην ακούσας αὐτὸς ἐν τῆ Ψαμμαθία, παρόντων ἡμῶν, καὶ καταγυούς τῆς συκοφαντίας τῶν ἐχθρῶν γράφει δὲ εἰς τὴν 'Αντιόχειαν Δαλματίω τῷ κήνσωρι, ἀκοῦσαι τῆς περὶ τοῦ φόνου δίκης. Ο τοίνυν κήνσωρ ἐπιστέλλει μοι παρασκενάσασθαι πρὸς ἀπολογίαν τοῦ ἐγκλήματος. Ἐγω δὲ, δεξάμενος τὰ τοιαῦτα γράμματα, καίτοι την ἀρχην μηδὲ προσποιούμενος, διὰ τὸ εἰδέναι μηδὲν αὐτοὺς λέγειν ἀληθὲς, ὅμως, ἐπειδή βασιλεύς κεκίνητο, γράφω τοῖς συλλειτουργοῖς εἰς Αἴγυπτον, καὶ πέμπω διάκονον, βουλόμενος μαθείν περί 'Αρσενίου' οὐ γὰρ έωράκειν τὸν ἄνθρωπον ἔτεσί που πέντε ἢ έξ. Καὶ τί γάρ; ίνα μὴ τελείως τὰ τοιαῦτα λέγω, ἐγνώσθη κρυπτόμενος ὁ Αρσένιος την μεν άρχην εν Αλγύπτω, λοιπόν δε και εν Τύρω Cp. Soc. i. 29. πάλιν κρυπτόμενον αὐτὸν εὖρον οἱ ἡμέτεροι. Καὶ τό γε θανμαστον, οὐδε εύρεθεις ώμολόγει αὐτος είναι ὁ ᾿Αρσένιος, έως έν δικαστηρίω έπὶ Παύλου τοῦ τηνικαῦτα ἐπισκόπου τῆς Τύρου ηλέγχθη καὶ καταισχυνθεὶς λοιπὸν οὐκ ηρνήσατο. Τοῦτο δὲ έποίει φυλάττων προς τους περί Ευσέβιον συνθήκην, ίνα μη, ώς εύρεθέντος, λοιπον ἐκείνων τὸ δράμα διαλυθή, ὅπερ καὶ γέγονε. Γράψαντος γάρ μου τῷ βασιλεῖ, ὅτι ᾿Αρσένιος εὑρέθη, καὶ ὑπομνήσαντος αὐτὸν περὶ ὧν ήκουσεν ἐν τῆ Ψαμμαθία Μακαρίου τοῦ πρεσβυτέρου χάριν, ἔπαυσε μὲν τὸ δικαστήριον τοῦ κήνσωρος, ἔγραψε δὲ καταγινώσκων την συκοφαντίαν τῶν κάθ' ήμων γενομένων, καὶ τοὺς περὶ Εὐσέβιον ἐρχομένους εἰς την ανατολην καθ' ημών εκέλευσεν ύποστρέψαι. 'Ότι μεν οθυ κατηγόρησαν ως αναιρεθέντος 'Αρσενίου, ίνα μη ταις παρά των πολλων γραφείσαις επιστολαίς χρήσωμαι, άρκει μόνον την ' Αλεξάνδρου τοῦ ἐπισκόπου Θεσσαλονίκης παραθέσθαι ἀπὸ Cp. c. 16, 17. γάρ ταύτης καὶ τὰς τῶν ἄλλων γνωναι δυνατόν. Ἐκεῖνος τοίνυν είδως όσα μεν εθρύλλησε καθ' ήμων 'Αρχάφ, δ καὶ

'Ιωάννης, περὶ φόνου, καὶ μαθών ὅτι ζῆ 'Αρσένιος, γράφει ταῦτα'

Κυρίφ ἀγαπητῷ υἱῷ καὶ ὁμοψύχῳ συλλειτουργῷ ᾿Αθανασίῳ ᾿Αλέξανδρος ἐπίσκοπος ἐν Κυρίῳ χαίρειν.

66. Συγχαίρω τῷ βελτίστῳ Σαραπίωνι, οὕτως ἱεροῖς ἐαυτὸν (Letter of Alexander ηθεσι κοσμεῖν ἀγωνιζομένω, καὶ τήν τε τοῦ πατρὸς μνήμην to Athanaεγκωμιαστικώτερου επαύξουτι. ''Ετελεύτησε γαρ,' ως που ή Ecclus. xxx. ίερά φησι γραφή, 'δ πατήρ αὐτοῦ, καὶ ὡς οὐκ ἀπέθανε,' κατέ-4. λιπε γάρ τῷ βίφ μυημόσυνου. "Οπως μεν οὖν διεκείμεθα περὶ τὸν μνήμης ἄξιον Σώζοντα, οὐδ' αὐτὸς ἀγνοεῖς, δέσποτα, τὴν περί εκείνου ίεραν μυήμην και την προσούσαν τῷ νεωτέρω ἐπιείκειαν. Μίαν μόνην την δια του νεωτέρου τούτου έδεξάμην παρὰ τῆς σεμνότητός σου ἐπιστολήν. Ἐδήλωσα οὖν σοι αὐτὸ τοῦτο, ζυα εἰδέναι ἔχοις, δέσποτα. Ὁ ἀγαπητὸς ἡμῶν καὶ συνδιάκονος Μακάριος εύφρανέ με άπὸ της Κωνσταντινουπόλεως γράψας, ὅπως ᾿Αρχὰφ ὁ συκοφάντης ἠσχημόνησε, τὸν ζωντα ως φονευθέντα παρά πασι κηρύξας. "Ότι γάρ την έπὶ τοις τολμηθείσιν αὐτῷ ἀξίαν εἴσπραξιν κομιείται παρὰ τοῦ δικαίου Κριτοῦ μετὰ τοῦ δμοτρόπου στίφους, αἱ ἀψευδεῖς ἀναφωνούσι γραφαί. Ο των όλων διατηροίη σε έπὶ μήκιστον Δεσπότης, κύριε πάντων χάριν χρηστότατε.

67. "Οτι δε εκρύπτετο 'Αρσένιος, διὰ τοῦτο, ἵνα θάνατον οὖτοι πλάσωνται, τοῦτο μαρτυροῦσιν οἱ σὺν αὐτῷ διατρίψαντες ζητοῦντες γὰρ αὐτὸν, εὕρομεν τοῦτον, καὶ ἔγραψε πρὸς Ἰωάννην τὸν ὑποκρινόμενον τὴν τοιαύτην συκοφαντίαν, ταῦτα

Τῷ ἀγαπητῷ ἀδελφῷ Ἰωάννη Πίννης πρεσβύτερος μονῆς Πτεμεγκύρκεως τῆς ᾿Αυτεοπολίτου νομοῦ χαίρειν.

Γινώσκειν σε θέλω, ὅτι ἀπέστειλεν 'Αθανάσιος εἰς τὴν (Επεντερος) Θηβαΐδα διάκονον ξαντοῦ, ἐρευνῆσαι πάντα ἔνεκεν 'Αρσενίου. Το Καὶ πρῶτον μὲν, εὐρεθέντες Πεκύσιος πρεσβύτερος, καὶ Σιλβανὸς, ὁ ἀδελφὸς 'Ηλία, καὶ Ταπενακεραμεὺς, καὶ Παῦλος, μοναχὸς ἀπὸ Ύψηλῆς, ὡμολόγησαν, ὅτι παρ' ἡμῦν ἐστιν 'Αρσένιος' ἡμεῖς δὲ, μαθόντες, πεποιήκαμεν αὐτὸν ἐμβληθῆναι

(Letter of Pinnes to John Archaph.)

ΑΡΟΙ. C. ΑRΙ. είς πλοΐου, καὶ πλεῦσαι είς τὰ κάτω μέρη μετὰ Ἡλία μουαχοῦ. Καὶ ἐξαίφνης μετὰ ταῦτα πάλιν ἀνελθων ὁ διάκονος μετά τινων, έπιστας εν τη μονή ήμων ένεκεν του αὐτου 'Αρσενίου, αὐτὸν μὲν οὐχ εύρηκαν, διὰ τὸ ἀπεσταλκέναι ήμᾶς αὐτὸν, ώς προείπομεν, εν τοις κάτω μέρεσιν εμε δε μετά του μοναχου τοῦ αὐτὸν παραλαβόντος Ἡλία κατήνεγκαν εἰς τὴν ᾿Αλεξάνδρειαν, καὶ προσήνεγκαν μεν τῷ δουκὶ καὶ οὐδε ἴσχυσα ἀρνήσασθαι, άλλ' ώμολόγησα, ὅτι ζῆ καὶ οὐκ ἀνηρέθη τὰ αὐτὰ δὲ καὶ ὁ παραλαβων αὐτὸν μοναχὸς ωμολόγησε. Διὰ τοῦτο ταῦτά σοι γυωρίζω, πάτερ, Ίνα μὴ δόξη σοι κατηγορήσαι 'Αθανασίου' είπου γὰρ ὅτι ζῆ, καὶ παρ' ἡμίυ ἢυ κρυπτόμενος καὶ ἐγνωρίσθη πάντα ταθτα εν Αλγύπτω, καλ οθκέτι δύναται κρυβήναι τοθτο. Παφνούτιος μοναχός της αυτής μουής δ γράψας την επιστολήν πολλά σε ἀσπάζομαι, ἐρρῶσθαί σε εὔχομαι.

> "Α δὲ καὶ βασιλεὺς ἔγραψε, μαθών, ὅτι εὑρέθη ᾿Αρσένιος ζων, έστι ταθτα.

Νικητής Κωνσταντίνος μέγιστος Σεβαστός τῷ πάπα 'Αθανασίω.

(Letter II of Constantius to Athanasius.)

68. Τοίς παρά της σης συνέσεως έντυχων γράμμασι, ταύτης γυώμης αὐτὸς ἐγευόμηυ, ὡς ἀντιγράφων τῆ σῆ στερρότητι, προτρέψασθαί σε, ὅπως πρὸς εὐταξίαν καὶ οἶκτον τὸν τοῦ Θεοῦ λαὸν ἄγειν σπουδάσης. Ταῦτα γὰρ μάλιστα προηγούμενα ἐν τη έμαυτοῦ ψυχη κατέχω, ώς αλήθειάν τε ασκείν, καὶ έν τη διανοία δικαιοσύνην αεί φυλάττειν, καὶ τούτοις μάλιστα χαίρειν, τοις δρθην δδον του βίου πορευομένοις. Περί δε εκείνων των πάσης άρας αξίων, των Μελιτιανών δηλαδή των σκαιστάτων καὶ αθεμίτων, οίτινες τῆ ἐμπληξία λοιπὸν ἀπονεναρκήκασι, καὶ μόνον φθόνω καὶ ζάλη καὶ θορύβοις τὰ ἄτοπα κινοῦσι, τὴν αθέμιτον αὐτῶν διάνοιαν ἐπιδεικνύντες, ταῦτα φθέγξομαι· 'Ορας γαρ όπως οἱ ἄνδρες οθς ἐκεῖνοι ξίφει ἀνηρησθαι ἔφασκου, εν μέσοις νθν είσι, καὶ της ζωής ἀπολαύουσι. Πρός δη ταῦτα τί ἂν γένοιτο πρόκριμα χεῖρον, οὕτω φανερῶς καὶ σαφῶς έπιφερόμενου τη εκείνων δίκη, η το τούτους, οθς ανηρήσθαι έλεγον, ζην τε καὶ τοῦ βίου ἀπολαύειν, οἴτινες δηλονότι καὶ

ύπερ εαυτων φθέγξασθαι δυνήσονται; Προσέκειτο δε τοις παρὰ τῶν Μελιτιανῶν ἐκείνων καὶ τοῦτο διεβεβαιοῦντο γὰρ άθεμίτφ δρμή ἐπεισελθόντα σε καὶ ἀρπάσαντα ποτήριον ἐν τῷ c. 17. άγιωτάτω ἀποκείμενον τόπω κεκλακέναι, οῦ πράγματος ἀληθως οὐδὲν μεῖζον ἦν ἔγκλημα, οὕτε τηλικοῦτον ἀτόπημα, εἰ τοῦτο ούτως πεπράχθαί τε καὶ ἡμαρτῆσθαι συνέβαινεν. 'Αλλὰ γὰρ τίς ή κατηγορία αΰτη; Τίς δὲ ή μετάβασις καὶ ποικιλία καὶ διαφορά τοῦ πράγματος, ώς νῦν εἰς ἔτερον πρόσωπον τὴν κατηγορίαν τοῦ ἐγκλήματος τούτου μετάγειν; "Οπερ δηλονότι πράγμα αὐτοῦ τοῦ φωτὸς, ὡς εἰπεῖν, ἐστὶ τηλαυγέστερον, ὅτι τή σή συνέσει ἐπιβουλεῦσαι ἐσπούδαζον. Μετὰ δὴ ταῦτα τίς αν εκείνοις τοις ανθρώποις τοις τοσαύτα είς βλάβην αναπλασαμένοις ἀκολουθήσαι ἐθελήσειεν; ὅταν μάλιστα αὐτοὶ ἑαυτοὺς είς όλεθρον άγουσι, καὶ συνορωσιν, ὅτι πεπλασμένων καὶ [Qu. ἄγωσι] ψευδών πραγμάτων είσὶ κατήγοροι; 'Ως ἔφην τοίνυν, τίς αν εκείνοις εξακολουθήσειε, και είς την όδον της απωλείας πρηνης απέλθοι; είς ἐκείνην δηλαδή, είς ἡν ἐκεῖνοι μόνοι τὴν ἐλπίδα της σωτηρίας καὶ της ἐπικουρίας ἔχειν οἴονται. Εὶ γὰρ βούλοιντο έπὶ καθαρὰν έλθεῖν συνείδησιν, καὶ ὑπομνησθῆναι τῆς άρίστης γυώμης, καὶ ἐπὶ τὴυ ὑγιαίνουσαν ἐλθεῖν διάνοιαν, ράδίως γνώσονται οὐδεμίαν αὐτοῖς ὑπάρχειν ἐπικουρίαν παρὰ της Προνοίας, επειδήπερ τοιούτων είσι ζηλωταί και επί τώ οἰκείφ ὀλέθρφ πειράζονται. Ταύτην δη οὖν οὐ τραχύτητά τινα, άλλα αλήθειαν δικαίως αν είποιμι. Το τελευταίον δε καὶ τοῦτο προστίθημι, ὅτι περ βουλόμεθα δημοσία παρὰ τῆς σης συνέσεως πολλάκις ἀναγνωσθηναι ταῦτα, ὡς αν ἐντεῦθεν είς την απάντων γνωσιν έλθοι, και μάλιστα είς την εκείνων αφικέσθαι δυνηθείη, οίτινες ούτω πράττουσιν, ούτως αναστρέφουσιν, ως ταθτα άπερ παρ' ήμων εθθείας λέγεται λόγω τη της αληθείας ειρησθαι πράξει. Έπει τοίνυν εν τούτω τώ πράγματι τηλικοῦτόν ἐστιν ἀτόπημα, γινωσκέτωσαν οὕτω με κεκρικέναι, καὶ ταύτης εἶναι τῆς προαιρέσεως εἴ τι τοιοῦτον κινοίεν, μηκέτι λοιπον κατά τους της έκκλησίας, άλλά κατά τοὺς δημοσίους νόμους αὐτόν με δι' ἐμαυτοῦ τῶν πραγμάτων ακροασόμενον, καὶ λοιπὸν εύρήσοντα αὐτοὺς, ὅτι μὴ μόνον κατὰ τοῦ ἀνθρωπίνου γένους λησταί τινες ὄντες, ἀλλὰ γὰρ καὶ κατ'

~

Ατοι. c. Απι. αὐτῆς τῆς θείας διδασκαλίας φαίνονται. Ὁ Θεός σε διαφυλάξοι, ἀδελφὲ ἀγαπητέ.

69. Ύπὲρ δὲ τοῦ καὶ πλέον δειχθηναι τὴν πονηρίαν τῶν συκοφαντῶν, ἰδοὺ καὶ ἔγραψεν ᾿Αρσένιος μετὰ τὸ εὑρεθηναι κρυπτόμενον αὐτόν. ʿΩς γὰρ Ἰσχύρας ἔγραψεν δμολογῶν τὴν συκοφαντίαν, οὕτως ᾿Αρσένιος γράφων ἐλέγχει πλέον ἐκείνων τὴν κακοήθειαν.

' Αθανασίω μακαρίω πάπα ' Αρσένιος ἐπίσκοπος τῶν ποτε ὑπὸ Μελίτιον τῆς 'Υψηλιτῶν πόλεως ἄμα πρεσβυτέροις καὶ διακόνοις ἐν Κυρίω πλείστα χαίρειν.

(Letter of Arsenius to Athanasius.)

Καὶ ἡμεῖς ἀσπαζόμενοι τὴν εἰρήνην καὶ ἔνωσιν πρὸς τὴν καθολικήν ἐκκλησίαν, ής σὺ κατὰ χάριν Θεοῦ προίστασαι, προηρημένοι τε τῷ ἐκκλησιαστικῷ κανόνι κατὰ τὸν παλαιὸν τύπον ύποτάσσεσθαι, γράφομέν σοι, αγαπητέ πάπα, δμολογοῦντες ἐν ὀνόματι Κυρίου τοῦ λοιποῦ μὴ κοινωνήσειν τοῖς ἔτι σχίζουσι, καὶ μηδέπω εἰρηνεύουσι πρὸς τὴν καθολικὴν ἐκκλησίαν ἐπισκόποις τε καὶ πρεσβυτέροις καὶ διακόνοις, μήτε συνθέσθαι αὐτοῖς βουλομένοις τι ἐν συνόδω, μήτε γράμματα είρηνικα αποστέλλειν μήτε δέξασθαι παρ' αὐτῶν, μηδ' αὖ δίχα γνώμης σου τοῦ τῆς μητροπόλεως ἐπισκόπου ὅρον τινὰ ἐκφέρειν περί ἐπισκόπων, ἢ περί δόγματος ἐτέρου κοινοῦ ἐκκλησιαστικοῦ. άλλ' εἴκειν πᾶσι τοῖς προτετυπωμένοις κανόσι καθ' ὁμοιότητα των ἐπισκόπων ᾿Αμμωνιανοῦ, καὶ Τυράννου, καὶ Πλουσιανοῦ, καὶ τῶν λοιπῶν ἐπισκόπων. Πρὸς ταῦτα οὖν ἀξιοῦμεν τὴν σὴν χρηστότητα αντιγράψαι μεν ήμιν δια τάχους, ωσαύτως τε καί τοίς συλλειτουργοίς περί ήμων, ὅτι εἴημεν ήδη ἐπὶ τοίς προειρημένοις ὅροις, εἰρηνεύσαντες πρὸς τὴν καθολικὴν ἐκκλησίαν, καὶ ένωθέντες τοῖς συλλειτουργοῖς ἐπὶ τῶν τόπων πιστεύομεν δε, ως εύχαί σου ενεργήσουσιν εύπρόσδεκτοι οῦσαι, ώστε την τοιαύτην είρήνην βεβαίαν καὶ ἀδιάλυτον είναι μέχρι τέλουs, κατὰ τὸ βούλημα τοῦ δεσπότου τῶν ἀπάντων Θεοῦ, διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ τοῦ Κυρίου ἡμῶυ. Τὸ ὑπὸ σὲ ἱερατεῖου ἡμεῖς καὶ οἱ σύν ήμιν προσαγορεύομεν. "Οσον δε οὐδέπω, Θεοῦ ἐπιτρέπουτος, απαυτήσομευ πρός τηυ σηυ χρηστότητα. 'Αρσένιος ἐρρῶσθαί σε εὕχομαι ἐν Κυρίῳ πολλοῖς χρόνοις, μακαριώτατε πάπα.

70. Μείζων δὲ καὶ φανερώτερος ἔλεγχος τῆς καθ' ἡμῶν c. 17, 65. ε. συκοφαντίας ἡ μετάνοια 'Ιωάννου' καὶ τούτου μάρτυς ὁ θεοφιλέστατος καὶ μακαρίας μνήμης βασιλεὺς Κωνσταντῖνος' εἰδῶς γὰρ ἄπερ 'Ιωάννης κατ' αὐτοῦ κατηγόρησε, καὶ δεξάμενος γράμματα μεταγινώσκοντος αὐτοῦ, ἔγραψε ταῦτα'

## Κωνσταντίνος μέγιστος Σεβαστὸς Ἰωάννη.

Πάνυ μοι καταθύμια γέγονε τὰ παρὰ τῆς σῆς φρονήσεως (Letter et γράμματα έγνων γὰρ έξ αὐτῶν ἃ μάλιστα γνῶναι ἐπόθουν, το Τοδικ πάσαν μεν μικροψυχίαν ἀποτεθεῖσθαί σε, τῆ δε ἐκκλησία, ώς προσήκου ήυ, κεκοινωνηκέναι, καὶ 'Αθανασίω τῷ αἰδεσιμωτάτω έπισκόπω ες τὰ μάλιστα είς δμόνοιαν ελθείν. Εὖ ἴσθι τοίνυν, ώς ένεκά γε τούτων πάνυ σε έπαινέσας έχω, ὅτι πᾶσαν ἀφεὶς άψιμαχίαν, δ τῷ Θεῷ φίλον ἢν πεποίηκας, τῆς πρὸς τὴν έκκλησίαν ένώσεως αντιλαμβανόμενος. 'Ινα τοίνυν καὶ ων έπιθυμείς τετυχηκέναι δοκοίης, έπιτρέψαι σοι δείν ώήθην οχήματος έπιβηναι δημοσίου, και είς τὸ στρατόπεδου της έμης ήμερότητος σπουδάσαι. Σου λοιπου έστω μηδευ μελλήσαι, άλλα της επιστολης σοι ταύτης δχήματος δημοσίου εξουσίαν χορηγούσης, εὐθέως πρὸς ἡμᾶς ἀφικέσθαι, Ίνα καὶ τὴν ἐπιθυμίαν έμπλήσης την σαυτού, καὶ θεασάμενος ήμας, της προσηκούσης ἀπολαύσης εὐφροσύνης. 'Ο Θεός σε διαφυλάξοι, ἀδελφὲ άγαπητέ.

71. Οὕτω μὲν οῦν τέλος ἔσχεν ἡ συσκευὴ, καὶ οἱ Μελιτιανοὶ καταισχυνθέντες ἀπεστράφησαν οἱ δὲ περὶ Εὐσέβιον οὐδ' οὕτως ἠρέμησαν ἔμελλε γὰρ αὐτοῖς οὐ τῶν Μελιτιανῶν, ἀλλὰ τῶν περὶ "Αρειον, καὶ ἐφοβοῦντο μὴ, παυσαμένων ἐκείνων, μηκέτι τοὺς ὑποκρινομένους εὕρωσι, δι' ὧν τοῦτο εἰσαγαγεῖν δύνωνται. Παροξύνουσι τοίνυν πάλιν τοὺς Μελιτιανοὺς, καὶ πείθουσι τὸν βασιλέα σύνοδον αὖθις ἐν Τύρῳ κελεῦσαι γενέσθαι. Cp. Soc. i. s. Καὶ κόμης Διονύσιος ἀποστέλλεται, καὶ στρατιῶται δορυφόροι δίδονται τοῖς περὶ Εὐσέβιον. Καὶ ὁ μὲν Μακάριος δέσμιος διὰ στρατιωτῶν πέμπεται εἰς Τύρον ἐμοὶ δὲ γράφει καὶ ἀνάγκην

ΑΡΟΙ. C. ARI. ἐπιτίθησιν, ὥστε καὶ ἄκοντας ἡμᾶς ἀποστέλλεσθαι. Τὴν μὲν οθυ πάσαν συσκευήν γυώναι δυνατόν, έξ ων έγραψαν οί έπίσκοποι της Αλγύπτου πως δε παρ' αὐτων εξ άρχης συνετέθη, αναγκαίον αν είη λέγειν και γαρ έντεθθεν θεωρείν την κακοήθειαν καὶ τὴν πανουργίαν τὴν καθ' ἡμῶν γενομένην ἔξεστιν. Έπίσκοποί είσιν εν Αιγύπτω, και Λιβύη, και Πενταπόλει, εγγυς έκατόν οὐδεὶς τούτων ἡμᾶς ἢτιᾶτο, οὐ πρεσβύτερος ἐμέμφετο, οὐ τῶν λαῶν τις κατελάλει ἀλλ' οἱ Μελιτιανοὶ οἱ ἀπὸ Πέτρου έκβληθέντες καὶ οἱ 'Αρειανοὶ ἦσαν οἱ τὴν ἐπιβουλὴν μερισάμενοι· καὶ οἱ μὲν τὸ κατηγορεῖν, οἱ δὲ τὸ δικάζειν ξαυτοῖς έξεδίκουν. Ἡμεῖς μὲν οὖν παρητούμεθα τοὺς περὶ Εὐσέβιον C. 77. ώς έχθρους διὰ τὴν αίρεσιν ὄντας ἔπειτα τὸν λεγόμενον κατήγορον μη είναι πρεσβύτερον όλως εδείκνυμεν ούτως. Ότε Μελίτιος ύπεδέχθη, ως μήποτ' ἄφελου, γινώσκων αὐτοῦ τὴν C. 5% πανουργίαν δ μακαρίτης 'Αλέξανδρος ἀπήτησεν αὐτὸν βρεβίον ων έλεγεν έχειν επισκόπων εν Αλγύπτω, καλ των εν αὐτή τή 'Αλεξανδρεία πρεσβυτέρων καὶ διακόνων, καὶ εἰ ἔχει τινὰς ἐν τη χώρα αὐτης. Τοῦτο δὲ πεποίηκεν ὁ πάπας 'Αλέξανδρος, ίνα

Cp. Hist. Ari. μη Μελίτιος, λαβων την της εκκλησίας παρρησίαν, πωλήση 78. πολλους, και ψεύσηται καθημέραν υποβάλλων ους βούλεται. Των μεν ουν εν Αιγύπτω πεποίηκε το βρεβίον τουτο.

Βρεβίον δοθέν παρά Μελιτίου 'Αλεξάνδρω τῷ ἐπισκόπω.

(List of Meletian Bishops and Clergy.)

Cp. c. 64.

'Εγω Μελίτιος ἐν Λυκῷ, Λούκιος ἐν 'Αντινόου, Φασιλεὺς ἐν 'Ερμουπόλει, 'Αχιλλεὺς ἐν Κουσαῖς, 'Αμμώνιος ἐν Διοσπόλει.

Έν Πτολεμαΐδι, Παχύμης έν Τεντύραις.

Έν Μαξιανουπόλει, Θεόδωρος εν Κόπτω.

'Εν Θηβαΐδι' Κάλης ἐν 'Ερμέθη, Κόλλουθος ἐν τῆ ἄνω Κυνῷ, Πελάγιος ἐν 'Οξυρύγχῳ, Πέτρος ἐν 'Ηρακλεοῦς, Θέων ἐν Νειλουπόλει, 'Ισαὰκ ἐν Λητοῦς, 'Ηρακλείδης ἐν Νικίους, 'Ισαὰκ ἐν Κλεοπατρίδι, Μέλας ἐν 'Αρσενοΐτη.

'Εν 'Ηλιούς, 'Αμώς ἐν Λεόντων, 'Ισίων ἐν 'Αθριβί.

Έν Φαρβεθῷ· 'Αρποκρατίων ἐν Βουβάστῳ, Μωσῆς ἐν Φα-<sup>Cp. c. 60.</sup> κουσαῖς, Καλλίνικος ἐν Πηλουσίῳ, Εὐδαίμων ἐν Τάνει, 'Εφρατμ ἐν Θμουτ.

Έν Σαΐ· Έρμαίων ἐν Κυνῷ καὶ Βούσιρι, Σωτήριχος ἐν

Σεβεννύτω, Πινινούθης εν Φθενεγύ, Κρόνιος εν Μετῆλι. 'Αγαθάμμων εν τῆ 'Αλεξανδρέων χώρα.

'Εν Μέμφι 'Ιωάννης, κελευσθείς παρὰ τοῦ βασιλέως εἶναι μετὰ τοῦ ἀρχιεπισκόπου. Οἱ μὲν ἐν Αἰγύπτῳ οὖτοι.

Τῶν δὲ ἐν ᾿Αλεξανδρείᾳ εἶχε κληρικῶν ᾿Απολλώνιος πρεσ- ιΟυ. ὧι. βύτερος, Εἰρηναῖος πρεσβύτερος, Διόσκορος πρεσβύτερος, Τύραννος πρεσβύτερος.

Διάκονοι, Τιμόθεος διάκονος, 'Αντίνοος διάκονος, 'Ηφαιστίων διάκονος, καὶ Μακάριος πρεσβύτερος τῆς Παρεμβολῆς.

72. Τούτους Μελίτιος καὶ παρόντας παρέδωκεν 'Αλεξάνδρω ο 11, 15. τῷ ἐπισκόπῳ. Τοῦ δὲ λεγομένου Ἰσχύρα οὔτ' ἐμνημόνευσεν, ούτε όλως εν τῷ Μαρεώτη εσχηκέναι πώποτε ώμολόγησε καὶ ο 46.66 όμως καὶ οἱ ἐχθροὶ οὐκ ἀφίσταντο, καὶ ὁ μὴ πρεσβύτερος ὡς πρεσβύτερος επλάττετο κόμης γαρ ην δ αναγκάζων, καὶ ε. ε στρατιώται είλκον ήμας. 'Αλλά καὶ ούτως ή χάρις τοῦ Θεοῦ υενίκηκεν ούτε γὰρ Μακάριον ήλεγξαν περί τοῦ ποτηρίου ..... άλλα και 'Αρσένιος, ου εθρύλλησαν ανηρησθαι παρ' ήμων, είστήκει ζων και δεικνύων την εκείνων συκοφαντίαν. Μή Son : .. δυνηθέντων τοίνυν εκείνων ελέγξαι τον Μακάριον, οί περί Εὐσέβιου ἐχαλέπαινου, ώς ἀπολέσαντες ὅπερ ἐθήρευου, καὶ πείθουσι τὸν κόμητα τὸν σὺν αὐτοῖς Διονύσιον, ἵν' εἰς τὸν Μαρεώτην ἀποστείλη, μὴ ἄρα τι δυνηθῶσιν εύρεῖν ἐκεῖ κατὰ τοῦ πρεσβυτέρου μαλλον δὲ τνα ἀπελθόντες καττύσωσιι, ἀπόντων ἡμῶν, ὡς βούλονται· τοῦτο γὰρ ἢν τὸ σπουδαζόμενον Cp. Apol ad αὐτοῖς. 'Αμέλει λεγόντων ἡμῶν 'περιττὴν μὲν εἶναι τὴν εἰς τὸν Μαρεώτην ἀποδημίαν. ' ὰ γὰρ ἐκ πολλοῦ χρόνου μεμελετήκασι, μη προφασιζέσθωσαν ένδεως είρηκέναι, μηδε ύπερτιθέσθωσαν α γαρ ενόμιζον έχειν ειρήκασι, και λοιπον απορουντες προφασίζονται η εί χρεία καὶ τοῦ Μαρεώτου, τοὺς γοῦν ύπόπτους μὴ πέμπεσθαι ὁ μὲν κόμης περὶ τῶν ὑπόπτων επείθετο, εκείνοι δε πάντα μαλλον η τούτο πεποιήκασιν· ούς γὰρ παρητούμεθα διὰ τὴν 'Αρειανὴν αίρεσιν, οὖτοι σπουδαίως с. .8. ἀπῆλθον, Διόγνιος, Μάρις, Θεόδωρος, Μακεδόνιος, Οὐρσάκιος καὶ Οὐάλης. Πάλιν τε γράμματα πρὸς τὸν ἔπαρχου τῆς Αἰγύπτου, καὶ στρατιωτικὴ δορυφορία, καὶ τό γε θαυμαστὸυ καὶ

έχωσιν.

Αροι. c. Ακι. πάσης ύπεροψίας γέμου, Μακάριου μεν του κατηγορούμενου πεποιήκασι διὰ στρατιωτών ἀπομείναι, τὸν δὲ κατήγορον μεθ' ξαυτών ἀπήγαγον. Τίς οὖν λοιπὸν ἐκ τούτων οὐ θεωρεῖ τὴν συσκευήν; τίς οὐ συνορά λευκώς τών περί Εὐσέβιον την 13. 27. 31. πουηρίαν; Εί γαρ κρίσεως ην έν τῷ Μαρεώτη χρεία, έδει καὶ του κατηγορούμενου ἀποστέλλεσθαι εί δε μη κρίσεως Ενεκεν απήρχουτο, διὰ τί τὸν κατήγορον ἐπήγουτο; Καὶ γὰρ ἤρκει, ότι μη ἀπέδειξεν. 'Αλλά τοῦτο πεποιήκασιν, ζυ', ἐπειδη παρόντα τὸν πρεσβύτερον οὐκ ἤλεγξαν, τοῦτον ἀπόντα συσκευάσωνται, καὶ τυρεύσωσιν άπερ αὐτοῖς ἐδόκει. Καὶ γὰρ τους πρεσβυτέρους της 'Αλεξανδρείας και της χώρας πάσης μεμψαμένους, ὅτι μόνοι παρεγένοντο, καὶ ἀξιοῦντας κὰν αὐτοὺς παρείναι οίς έπραττον (είδέναι γάρ έλεγον και τὸ πράγμα και τὰ κατὰ τὸν λεγόμενον Ἰσχύραν), οὐκ ἐπέτρεψαν, ἀλλὰ τὸν μεν έπαρχον της Αιγύπτου Φιλάγριον παραβάτην, και στρατιώ-Encycl. 3. τας έθνικούς είχον μεθ' έαυτων έξετάζοντας α μηδε κατηχου-C. 31. μένους ἔπρεπε θεωρείν τοὺς δὲ κληρικοὺς οὐ συνεχώρησαν, Ίνα μὴ κἀκεῖ, ώσπερ ἐν τῆ Τύρω, τοὺς διελέγχοντας αὐτοὺς

> 73. 'Αλλ' οὐδὲ οὕτως λαθεῖν ἠδυνήθησαν συνορῶντες γὰρ οί πρεσβύτεροι της πόλεως καὶ τοῦ Μαρεώτου τὰς κακουργίας

αὐτῶν, ἔγραψαν καὶ διεμαρτύραντο ταῦτα·

Θεογνίω, Μάρι καὶ Μακεδονίω, Θεοδώρω, καὶ Οὐρσακίω, καὶ Οὐάλεντι, τοις ἀπὸ Τύρου ἐλθοῦσιν ἐπισκόποις, παρὰ τῶν πρεσβυτέρων καὶ διακόνων της καθολικης έκκλησίας 'Αλεξανδρείας, ύπο τον αιδεσιμώτατον επίσκοπον 'Αθανάσιον.

(Letter of Alexan-drian Clergy to the Commissioners.)

"Επρεπεν ύμας, ερχομένους και άγοντας μεθ' έαυτων τον κατήγορου, αγαγείν καὶ Μακάριου τὸυ πρεσβύτερου αί γὰρ κρίσεις ούτω συνίστανται κατά τὰς ἁγίας γραφὰς, ὥστε τὸν κατήγορον μετά τοῦ κατηγορουμένου έστάναι. Ἐπειδη δε οὖτε Μακάριου ηγάγετε, οὔτε ὁ αἰδεσιμώτατος ήμῶν ἐπίσκοπος 'Αθανάσιος μεθ' ύμων εἰσῆλθεν, ηξιώσαμεν καν αὐτοὶ παρείναι έν τη κρίσει, Ίνα παρόντων ημών ασφαλης ή εξέτασις γένηται, καὶ πεισθωμεν καὶ ἡμεῖς. Ἐπειδὴ δὲ οὐ τοῦτο συνεχωρήσατε, άλλα μόνοι μετα του επάρχου της Αιγύπτου και του κατηγόρου ήθελήσατε πράττειν à βούλεσθε, όμολογοθμεν ὅτι ὑποψίαν εἴδομεν ἐν τῷ πράγματι πονηρὰν, καὶ ἐθεωρήσαμεν ὅτι συσκευὴ καὶ ἐπιβουλὴ μόνον ἐστὶν ἡ εἴσοδος ὑμῶν. Διὰ τοῦτο ταύτην ὑμῖν ἐπιδίδομεν τὴν ἐπιστολὴν, μαρτύριον ἐσομένην εἰς ἀληθινὴν σύνοδον, ἵνα γνωσθῷ πᾶσιν, ὅτι κατὰ μονομέρειαν ἄπερ ἠθελήσατε ἐπράξατε, καὶ οὐδὲν ἔτερον ἢ συσκευὴν ἠθελήσατε συνθεῖναι καθ' ἡμῶν. Τούτων δὲ τὰ ἴσα ἐπιδεδώκαμεν καὶ Παλλαδίῳ τῷ κουριώσῳ τοῦ Αὐγούστον, ἵνα μὴ κρυβῷ παρ' ὑμῶν. 'Α γὰρ ἐπράξατε, τοιαῦτα λοιπὸν ἡμᾶς ὑποπτεύειν καὶ λογίζεσθαι ποιεῖ περὶ ὑμῶν.

Διονύσιος πρεσβύτερος ἐπιδέδωκα, ᾿Αλέξανδρος πρεσβύτερος, Νειλαρᾶς πρεσβύτερος, Λόγγος πρεσβύτερος, ᾿Αφθόνιος πρεσβύτερος, ᾿Αφανάσιος πρεσβύτερος, ᾿Αμύντιος πρεσβύτερος, Πιστὸς πρεσβύτερος, Πλουτίων πρεσβύτερος, Διόσκορος πρεσβύτερος, ᾿Απολλώνιος πρεσβύτερος, Σαραπίων πρεσβύτερος, ᾿Αμμώνιος πρεσβύτερος, Γάϊος πρεσβύτερος, 'Ρῖνος πρεσβύτερος, Αλθαλης πρεσβύτερος.

 $\Delta$ ιάκονοι, Μαρκελλίνος διάκονος, 'Αππιανός διάκονος, Θέων διάκονος, Τιμόθεος διάκονος, καὶ Τιμόθεος ἄλλος διάκονος.

74. Τὰ μὲν τῶν ἀπὸ τῆς πόλεως κληρικῶν γράμματά τε καὶ δνόματα ταῦτα ὰ δὲ καὶ οἱ ἀπὸ τοῦ Μαρεώτου κληρικοὶ ε. 17. ἔγραψαν γινώσκοντες τὸν τρόπον τοῦ κατηγόρου, καὶ ἐν τῆ περιοδεία σὺν ἐμοὶ ὄντες, ἔστι ταῦτα

Τῆ ἀγία συνόδω τῶν μακαρίων ἐπισκόπων τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας οἱ κατὰ Μαρεώτην πάντες πρεσβύτεροι καὶ διάκονοι ἐν Κυρίω χαίρειν.

Εἰδότες τὸ γεγραμμένον, ὅτι ' Α εἶδον οἱ ὀφθαλμοί σου (Letter of λέγε,' καὶ ὅτι ' Μάρτυς ψευδης οὐκ ἀτιμώρητος ἔσται,' ὰ Clergy to εἴδομεν μαρτυροῦμεν, μάλιστα, ὅτι ἀναγκαίαν ἡμῶν ἐποίησεν Γυνε.)

εἶναι τὴν μαρτυρίαν ἡ γενομένη συσκευὴ κατὰ τοῦ ἐπισκόπου Τυνε.)

ἡμῶν ' Αθανασίου. Θαυμάζομεν γὰρ πῶς ὅλως ' Ισχύρας κὰν εἰς μέτρον τῆς ἐκκλησίας ἐμετρήθη, περὶ οῦ πρῶτον διηγήσασθαι ἀναγκαῖον ἡγούμεθα. ' Ισχύρας οὐδέποτε λειτουργὸς τῆς ἐκκλησίας γέγονεν ἀλλ' ἑαυτὸν μὲν πρὸ τούτου ἐφήμισε (Τρ. ε το κολλούθου πρεσβύτερον, οὐκ ἔσχε δὲ τὸν πειθόμενον αὐτῷ, εἰ μὴ μόνον τοὺς συγγενεῖς ἑαυτοῦ· οὕτε γὰρ ἐκκλησίαν ἔσχε ποτὲ, οὕτε ὅλως κληρικὸς ἐνομίσθη παρὰ τοῖς ὀλίγον διεστῶσιν

(Letter of Mareotic Clergy to the Council of Tyre.)

[Late in A.D. 324.]

c. 64.

Αροι. c. Απι. ἀπὸ τῆς κώμης αὐτοῦ, πλην μόνοις, ὡς προείπομεν, τοῖς συγγενεύσιν έαυτοῦ άλλὰ καὶ ὅμως τοιαύτην έαυτῷ προσηγορίαν ἐπιφημίσας, ἐπὶ τῆς συνόδου τῆς συγκροτηθείσης ἐν 'Αλεξανδρεία, επὶ τῆ παρουσία τοῦ πατρὸς ἡμῶν 'Οσίου καθηρέθη, καὶ λαϊκὸς συνήχθη, καὶ ούτως έμεινε τὸν έξης χρόνον, ἐκπεσων καὶ τῆς ψευδοῦς ὑπονοίας τοῦ πρεσβυτερίου. Περὶ γὰρ τῶν ἡθῶν αὐτοῦ περιττὸν ἡγούμεθα λέγειν, δυναμένων πάντων είδέναι τὰ τοιαῦτα. Ἐπειδή δὲ περὶ κλάσεως ποτηρίου καὶ τραπέζης ἐσυκοφάντησεν ἡμῶν τὸν ἐπίσκοπον 'Αθανάσιου, καὶ περὶ τούτου διηγήσασθαι ύμιν ἀναγκαίου ήπείχθημεν. Φθάσαντες γὰρ εἴπομεν ἐκκλησίαν αὐτὸν μηδέποτε έσχηκέναι έν τῷ Μαρεώτη ώς δὲ ἐπὶ Θεοῦ μάρτυρος, οὐδὲ ποτήριον κέκλασται, οὐδὲ τράπεζα ἀνετράπη παρὰ τοῦ έπισκόπου ήμῶν, οὐδὲ παρ' ἄλλου τινὸς τῶν συνόντων αὐτῷ. άλλα πάντα έστι τα λεγόμενα συκοφαντία και ταῦτα λέγομεν, ού μακράν του έπισκόπου απόντες πάντες γάρ σύν αυτώ έσμεν, όταν περιοδεύη τον Μαρεώτην και οὐδέποτε μόνος περιέρχεται, άλλα μετά πάντων ήμων των πρεσβυτέρων, καὶ τῶν διακόνων, καὶ λαῶν ἱκανῶν. Διὸ καὶ ώς συμπαρόντες αὐτῷ ἐν πάση περιοδεία, ἡ πεποίηται πρὸς ἡμᾶς, ταῦτα λέγομεν καὶ μαρτυροῦμεν, ὅτι οἴτε ποτήριον κατέαγεν, οἴτε τράπεζα ανετράπη, αλλα πάντα ψεύδεται, ως και αυτος δια της ξαυτού χειρός μαρτυρεί. Θελήσαντα γαρ αὐτὸν συναχθηναι μετά τὸ ἀπελθείν αὐτὸν μετὰ Μελιτιανών, καὶ τοιαῦτα φημίσαι κατὰ τοῦ ἐπισκόπου ἡμῶν ᾿Αθανασίου, οὖκ ἐδέξαντο αὐτὸν, καίτοι γράψαντα, καὶ ἰδία χειρὶ δμολογήσαντα μηδὲν τούτων γεγενησθαι, άλλ' ύποβεβλησθαι ύπό τινων ταῦτα εἰπεῖν.

75. Διὸ καὶ ἐλθόντες οἱ περὶ Θεόγνιον καὶ Θεόδωρον, καὶ Μάριν, καὶ Μακεδόνιον, καὶ Οὐρσάκιον, καὶ Οὐάλεντα, εἰς τὸν Μαρεώτην, οὐδὲν εύρόντες ἀληθὲς, ἀλλὰ μέλλοντος τοῦ πράγματος έλέγχεσθαι, ὅτι συκοφαντίαν εἰργάσαντο κατὰ τοῦ ἐπισκόπου ήμων 'Αθανασίου, αὐτοὶ οἱ περὶ Θεόγνιου, ἐχθροὶ τυγχάνουτες, τούς συγγενείς αὐτοῦ καί τινας 'Αρειομανίτας πεποιήκασιν εὶπεῖν ἄπερ ἤθελον. Οὐ γάρ τις τοῦ λαοῦ κατὰ τοῦ ἐπισκόπου εἴρηκεν, ἀλλ' αὐτοὶ τῷ φόβῳ τοῦ ἐπάρχου τῆς Αἰγύπτου Φιλαγρίου, καὶ ταῖς ἀπειλαῖς καὶ τῆ προστασία τῶν 'Αρειομανιτών, άπερ ήθέλησαν πεποιήκασι. Καὶ γὰρ ἐλθόντας ἡμᾶς έλέγξαι την συκοφαντίαν οὐκ ἐπέτρεψαν, ἀλλ' ἀπέρριπτον μὲν ήμας, οθς δε ήθελου συσκευαζόμενοι, προσεδέχουτο, καὶ συνετίθεντο αὐτοῖς διὰ τὸν φόβον τοῦ ἐπάρχου Φιλαγρίου δι' ὃν c.83. ούτε παρείναι ήμας επέτρεψαν, ίνα καν τους υποβαλλομένους ύπ' αὐτῶν δυνηθῶμεν ἐλέγξαι εἰ τῆς ἐκκλησίας εἰσὶν, ἡ 'Αρειομανίται. Οἴδατε δὲ, ἀγαπητοὶ πατέρες, καὶ ὑμεῖς, ὡς διδάσκετε ήμας, ὅτι ἐχθρων οὐκ ἰσχύει μαρτυρία. Καὶ ὅτι μὲν άληθεύομεν, μαρτυρεί μεν καὶ ή χεὶρ Ἰσχύρα, μαρτυρεί δὲ καὶ τὰ πράγματα αὐτὰ, ὅτι, ἡμῶν μηδὲν συνειδότων τοιοῦτόν τι γεγενησθαι, Φιλάγριον παρέλαβον μεθ' ξαυτών, ίνα τῷ φόβφ τοῦ ξίφους καὶ ταῖς ἀπειλαῖς ὰ βούλονται συσκευάσωνται. Ταῦτα ὡς ἐπὶ Θεοῦ μαρτυροῦμεν, ταῦτα ὡς εἰδότες καὶ ἐσομένην κρίσιν παρά Θεοῦ λέγομεν, θέλοντες μεν ελθεῖν πάντες προς ύμας, αρκεσθέντες δε τοις εξ ήμων, ίνα τα γράμματα την των μη παραγενομένων παρουσίαν αποπληρώση.

Ίγγένιος πρεσβύτερος ερρωσθαι ύμας εύχομαι εν Κυρίω, αγαπητοί πατέρες, Θέων πρεσβύτερος, 'Αμμωνας πρεσβύτερος, Ήράκλειος πρεσβύτερος, Βόκκων πρεσβύτερος, Τρύφων πρεσβύτερος, Πέτρος πρεσβύτερος, Ἱέραξ πρεσβύτερος, Σαραπίων πρεσβύτερος, Μάρκος πρεσβύτερος, Πτολλαρίων πρεσβύτερος, Γάϊος πρεσβύτερος, Διόσκορος πρεσβύτερος, Δημήτριος πρεσ-

βύτερος, Θύρσος πρεσβύτερος.

Διάκονοι Πιστὸς διάκονος, Απολλώς διάκονος, Σερρας διάκονος, Πιστός διάκονος, Πολύνικος διάκονος, 'Αμμώνιος διάκονος, Μαῦρος διάκονος, "Ηφαιστος διάκονος, 'Απολλώς διάκονος, Μετωπας διάκονος, Σεραπας διάκονος, Μελίφθογγος διάκονος, Λούκιος διάκονος, Γρηγορας διάκονος.

Οἱ αὐτοὶ πρὸς τὸν Κουριῶσον, καὶ Φιλάγριον τότε λεγόμενον ἔπαρχον Αἰγύπτου.

Φλαβίω Φιλαγρίω, καὶ Φλαβίω Παλλαδίω δουκιναρίω Παλα- (Letter of τίνφ, Κουριώσφ, καὶ Φλαβίφ 'Αντωνίνφ βιάρχφ κεντηναρίφ Clergy to the τῶν κυρίων μου τῶν λαμπροτάτων ἐπάρχων τοῦ ἱεροῦ πραιτω- rities.) ρίου, παρὰ τῶν πρεσβυτέρων καὶ διακόνων τοῦ Μαρεώτου, νομοῦ τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας τῆς ὑπὸ τὸν αἰδεσιμώτατον

Apol. c. Art. ἐπίσκοπου 'Αθανάσιου, διὰ τῶυ ἑξῆς ὑπογραφόντωυ, τάδε μαρ-(Letter of πυρούμενοι ἐπιδιδόαμευ·

(Letter of Mareotic Clergy to the Civil authorities.)

C. II.

c. 85.

76. Έπειδη Θεόγνιος, καὶ Μάρις, καὶ Μακεδόνιος, καὶ Θεόδωρος, καὶ Οὐρσάκιος, καὶ Οὐάλης, ὡς ἀποσταλέντες ὑπὸ πάντων τῶν ἐπισκόπων τῶν συνελθόντων ἐν τῆ Τύρφ, ἀπήντησαν έν τη ήμετέρα παροικία, φάσκοντες έντολας είληφέναι, ώς ζητήσαί τινα έκκλησιαστικά πράγματα, έν οίς έλεγον καὶ περὶ ποτηρίου Κυριακοῦ κεκλασμένου, ὑποβληθέντος αὐτοῖς ὑπὸ 'Ισχύρα, δυ ήγαγου μεθ' έαυτων, λέγουτος έαυτου είναι πρεσβύτερον, δε οὐκ ἔστι πρεσβύτερος ὑπὸ γὰρ Κολλούθου τοῦ πρεσβυτέρου φαντασθέντος έπισκοπην, καὶ ὕστερον ὑπὸ κοινης συνόδου 'Οσίου καὶ τῶν σὺν αὐτῷ ἐπισκόπων κελευσθέντος πρεσβυτέρου είναι, καθὸ καὶ πρότερου ἢυ, κατεστάθη καὶ κατὰ ακολουθίαν πάντες οἱ ὑπὸ Κολλούθου κατασταθέντες ανέδραμου είς τὸυ αὐτὸυ τόπου, είς δυ καὶ πρότερου ήσαυ, ως καὶ αὐτὸς Ἰσχύρας λαϊκὸς ὤφθη ήν τε λέγει ἔχειν ἐκκλησίαν, μηδε πώποτε εκκλησίαν γεγενήσθαι, άλλ' οἰκητικον οἰκημάτιον μικρον δρφανού παιδίου 'Ισίωνος τούνομα' καὶ διά τοι τούτο τῆδε τῆ διαμαρτυρία έχρησάμεθα, ἐπορκίζοντές σε κατὰ τοῦ παντοκράτορος Θεού, καὶ κατὰ τῶν δεσποτῶν ἡμῶν Κωνσταντίνου τοῦ Αὐγούστου, καὶ τῶν ἐπιφανεστάτων Καισάρων παίδων αὐτοῦ, ταῦτα αὐτὰ εἰς γνῶσιν ἀνενεγκεῖν τῆ εὐσεβεία αὐτῶν. Οὔτε γὰρ πρεσβύτερός ἐστι τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας, οὔτε έκκλησίαν έχει, ούτε ποτέ ποτήριον έκλάσθη, άλλα πάντα ψεύδεται καὶ πλάττεται. Ύπατεία Ἰουλίου Κωνσταντίου τοῦ λαμπροτάτου πατρικίου, άδελφοῦ τοῦ εὐσεβεστάτου βασιλέως Κωνσταντίνου τοῦ Αὐγούστου, καὶ 'Ρουφίνου 'Αλβίνου, τῶν

[Sept. 7, 335.] λαμπροτάτων, Θωθ δεκάτη.

Οἱ μὲν οὖν πρεσβύτεροι ταῦτα.

77. \*Α δὲ καὶ οἱ ἐπίσκοποι, οἱ μεθ' ἡμῶν ἐλθόντες εἰς τὴν Τύρον, συνορῶντες τὴν συσκευὴν καὶ τὴν ἐπιβουλὴν, ἔγραψαν καὶ διεμαρτύραντο, ἔστι ταῦτα·

Τοίς ἐν Τύρφ συνελθοῦσιν ἐπισκόποις, κυρίοις τιμιωτάτοις, οἱ ἀπ' Αἰγύπτου σὺν 'Αθανασίφ ἐλθόντες τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας, ἐν Κυρίφ χαίρειν.

Οὐκέτι νομίζομεν την συσκευην άδηλον είναι, την παρά τω

περὶ Εὐσέβιου, καὶ Θεόγνιου, καὶ Μάριυ, καὶ Νάρκισσου, καὶ (Letter of  $\Theta$ εόδωρον, καὶ Πατρόφιλον ἡμῖν γινομένην. Καὶ κατ' ἀρχὴν  $^{Egyptian}_{Bishops\ to}$ μεν γὰρ παρητούμεθα πάντες διὰ τοῦ συλλειτουργοῦ ἡμῶν of Tyre.) 'Αθανασίου, παρόντων αὐτῶν τὴν ἀκρόασιν γενέσθαι, εἰδότες, ότι καὶ ένὸς μόνου ἐχθροῦ παρουσία, μήτιγε πολλῶν, ταράττειν καὶ βλάπτειν δύναται την ἀκρόασιν. Οἴδατε γὰρ καὶ ὑμεῖς αὐτοὶ τὴν ἔχθραν αὐτῶν, ἡν οὐ πρὸς ἡμᾶς μόνον ἐσχήκασιν. άλλα και προς πάντας τους ορθοδόξους, ότι δια την Αρείου μανίαν καὶ τὴν ἀσεβή διδασκαλίαν ἐκείνου κατὰ πάντων ἐπιφύονται, καὶ πᾶσι συσκευάζονται. Ἐπειδη δὲ θαβροῦντες ήμεις τη άληθεία, δείξαι την συκοφαντίαν την κατά της έκκλησίας ύπὸ τῶν Μελιτιανῶν γινομένην ήθελήσαμεν, οὐκ οἴδαμεν πῶς οἱ περὶ Εὐσέβιον ταράττειν τὰ παρ' ἡμῶν λεγόμενα ἐπειρωντο, καὶ ἐπὶ πολὺ ἐσπούδαζον τὰ παρ' ἡμῶν λεγόμενα ἐκβάλλεσθαι, τοις μεν ακεραίως δικάζουσιν απειλούντες, τους δε καὶ ὑβρίζοντες, μόνον ἵνα τὸ καθ' ἡμῶν σπουδαζόμενον αὐτοῖς γένηται. Καὶ ἴσως ἡ ἔνθεος ὑμῶν εὐλάβεια, κύριοι τιμιώτατοι, ηγυόει την γενομένην παρ' αὐτῶν συσκευήν ἀλλὰ νῦν νομίζομεν φανεράν γεγενησθαι αὐτήν. Ἰδού γὰρ φανερώς αὐτοὶ την συσκευην ενεδείξαντο τους γαρ εξ αυτών υποπτευομένους αποστείλαι ήθέλησαν είς του Μαρεώτην, ίνα, απόντων ήμων καὶ ἐνταῦθα μενόντων, τοὺς λαοὺς ταράξωσιν, à δὲ βούλονται διαπράξωνται. Είδον γαρ, ότι οἱ 'Αρειομανίται καὶ Κολλουθιανοί και Μελιτιανοί έχθροι της καθολικης έκκλησίας είσί. διὰ τοῦτο ἐσπούδασαν ἀποστεῖλαι τούτους, ἵνα, παρόντων ἐχθρών, καττύσωσι καθ' ήμων α βούλονται. Καὶ γαρ οί ἐνταῦθα τῶν Μελιτιανῶν ἀπέστειλαν ἐξ ξαυτῶν τινας, καὶ πρὸ τεσσάρων μεν ήμερων, ώσπερ είδότες τοῦτο τὸ σκέμμα γιγνόμενον έσεσθαι, καὶ έσπέραν δὲ βηριδαρίους πρὸς τὸ καὶ ἀπὸ τῆς [Qu. καθ' Αλγύπτου Μελιτιανούς συναγαγείν ελς του Μαρεώτην, διὰ τὸ μη είναι ἐκεί μηδένα καθόλου, καὶ Κολλουθιανούς καὶ 'Αρειομανίτας ἀπὸ ἄλλων τόπων, καὶ καττῦσαι καθ' ἡμῶν αὐτοὺς λέγειν. Οἴδατε γὰρ καὶ ὑμεῖς, ὅτι αὐτὸς Ἰσχύρας ὡμολόγησεν Cp. c. 85... έφ' ύμῶν οὐ πλέον έπτὰ συναγομένων έχειν. Ἐπεὶ οὖν μετὰ τὸ αὐτοὺς κατασκευάσαι ὅπερ βούλουται, καὶ ἀποστεῖλαι τοὺς ύπόπτους, ηκούσαμεν ὅτι καθ' ἕκαστον ὑμῶν περιερχόμενοι

(Letter of Egyptian Bishops to the Council of Tyre.)

ΑΡΟΙ. C. ΑΡΙ. ἀπαιτοῦσιν ὑπογραφὴν, πρὸς τὸ δοκεῖν τῆ πάντων ὑμῶν σκέψει γεγενησθαι τούτου ένεκεν γράψαι ύμιν ηπείχθημεν, καὶ έπιδοῦναι τόδε τὸ μαρτύριον μαρτυρόμενοι μεν, ὅτι συσκευαζόμεθα καὶ πάσχομεν ὑπ' αὐτῶν καὶ δι' αὐτῶν ἐπιβουλὴν, ἀξιοῦντες δὲ őπως ἐν νῷ λαβόντες τὸν τοῦ Θεοῦ φόβον, καὶ καταγνόντες, ότι χωρὶς ἡμῶν ἀπέστειλαν οὺς ἡθέλησαν, μὴ ὑπογράψητε, ἵνα μὴ, ἄπερ αὐτοὶ καθ' ἐαυτοὺς καττύουσι, ταῦτα ὡς παρ' ὑμῶι γιγνόμενα λέγωσι. Καὶ γὰρ πρέπει τοὺς ἐν Χριστῷ ἀνθρώπους μή είς ἀνθρώπινα βλέπειν, ἀλλὰ τὴν ἀλήθειαν πάντων προκρίνειν. Καὶ μήτε ἀπειλην ή χρώνται πρὸς πάντας, μήτε συσκευήν φοβηθήτε, αλλά μαλλον τον Θεόν. "Εδει γάρ, εἴπερ ην όλως ἀκόλουθον είς τὸν Μαρεώτην ἀποσταληναι, καὶ ημᾶς συμπαρείναι, ίνα τοὺς μεν εχθροὺς της εκκλησίας ελέγξωμεν, τοὺς δὲ ξένους ἀποδείξωμεν, καὶ καθαρὰ τοῦ πράγματος ή έρευνα γένηται. Οἴδατε γὰρ, ὅτι οἱ περὶ Εὐσέβιον ἐκάττυσαι έπιστολήν έπιδοθήναι, ώς ἀπὸ Κολλουθιανών, καὶ Μελιτιανών. καὶ 'Αρειανῶν, γραφείσαν καθ' ἡμῶν καὶ δῆλον ὅτι αὐτοὶ οί έχθροὶ της καθολικης έκκλησίας οὐδὲν ἀληθὲς περὶ ἡμῶν, ἀλλὰ πάντα καθ' ήμων λέγουσιν. Ο δε νόμος του Θεου ούτε εχθρον μάρτυρα, οὔτε κριτὴν είναι βούλεται. Λοιπὸν ώς ἐν ἡμέρα κρίσεως λόγου μέλλουτες διδόναι, λαβόντες το μαρτύριου τοῦτο, καὶ γνόντες συσκευὴν τὴν καθ' ἡμῶν γενομένην, παρακληθέντες φυλάξασθε μηδέν τι καθ' ήμων πράξαι, μηδε συνάρασθαι τή των περί Εὐσέβιον σκέψει. Καὶ γὰρ πάλιν οἴδατε, ώς προεί-[Cp. Theodo-  $\pi$ ομ $\epsilon$ ν, ως  $\epsilon$ χ $\theta$ ροί  $\epsilon$ ίσιν ἡμων, καὶ διὰ τί Εὐσ $\epsilon$ βιος ὁ τῆς Και-ret, i. 28.] σαρείας έχθρος γέγονεν από πέρυσιν. Ἐρροωσθαι ύμας εὐχόμεθα, κύριοι ποθεινότατοι.

Φλαβίω Διονυσίω τω λαμπροτάτω κόμητι παρά των έπισκόπων της Αἰγύπτου καθολικῆς ἐκκλησίας, τῶν ἐλθόντων εἰς Τύρον.

(Letter I of Egyptian Bishops to Dionysius.)

78. Οὐκ ἔτι νομίζομεν τὴν συσκευὴν ἄδηλον είναι τὴν παρὰ τῶν περί Εὐσέβιον, καὶ Θεόγνιον, καὶ Μάριν, καὶ Νάρκισσον, καὶ Θεόδωρον, καὶ Πατρόφιλον ἡμῖν γιγνομένην. Κατ' ἀρχὴν μὲν γάρ παρητούμεθα πάντες διὰ τοῦ συλλειτουργοῦ ἡμῶν 'Αθανασίου, παρόντων αὐτῶν, τὴν ἀκρόασιν γενέσθαι εἰδότες, ὅτι καὶ ένὸς μόνου ἐχθροῦ παρουσία, μήτιγε πολλῶν, ταράττειν καὶ

βλάπτειν δύναται την άκρόασιν. Φανερά γάρ έστιν ή έχθρα αὐτῶν, ἡν οὐ πρὸς ἡμᾶς μόνον ἐσχήκασιν, ἀλλὰ καὶ πρὸς πάντας τους δρθοδόξους. ὅτι κατὰ πάντας ἐπιφύονται, καὶ πᾶσι [Qu. πάντων.] συσκευάζονται ἐπειδὴ δὲ θαβροῦντες ἡμεῖς τῆ ἀληθεία, δεῖξαι την συκοφαντίαν την κατά της έκκλησίας ύπο των Μελιτιανών γενομένην ήθελήσαμεν, οὐκ οἴδαμεν πῶς αὐτοὶ οἱ περὶ Εὐσέβιον ταράττειν τὰ παρ' ἡμῶν λεγόμενα ἐπειρῶντο' καὶ ἐπὶ πολὺ έσπούδαζον τὰ παρ' ἡμῶν λεγόμενα ἐκβάλλεσθαι, τοῖς μὲν ακεραίως δικάζουσιν απειλούντες, τούς δε και ύβρίζοντες, μόνον ίνα τὸ καθ' ἡμῶν σπουδαζόμενον αὐτοῖς γένηται. Καὶ ἴσως ἡ χρηστότης ύμων ήγνόει την καθ' ήμων γινομένην παρ' αὐτων συσκευήν αλλά υθν νομίζομεν φανεράν αθτην γεγενησθαι. 'Ιδού γαρ φανερώς αὐτοὶ την συσκευήν ενεδείξαντο τους γαρ έξ ξαυτών ἀποστείλαι ήθέλησαν είς τὸν Μαρεώτην "ίνα, ἀπόντων ήμων, καὶ ἐνταῦθα μενόντων, τοὺς μὲν λαοὺς ταράξωσιν, ἃ δὲ βούλονται διαπράξωνται. Εἰδότες γὰρ ὅτι ᾿Αρειομανῖται καὶ Κολλουθιανοὶ καὶ Μελιτιανοὶ έχθροὶ τῆς ἐκκλησίας εἰσὶ, διὰ τοῦτο ἐσπούδασαν ἀποστεῖλαι τούτους τνα, παρόντων έχθρων, καττύσωσι καθ' ήμων α βούλονται. Καὶ γαρ ήδη οί ένταθθα Μελιτιανοί ἀπέστειλαν έξ αὐτῶν τινας, καὶ πρὸ τεσσάρων μεν ήμερων, ώσπερ είδότες τοῦτο τὸ σκέμμα γενόμενου έσεσθαι, καὶ έσπέραν δὲ δύο βηριδαρίους πρὸς τὸ καὶ ἀπὸ τῆς Αλγύπτου Μελιτιανούς συναγαγείν είς τον Μαρεώτην, διὰ τὸ μή είναι ἐκεί μηδένα καθόλου, καὶ Κολλουθιανοὺς καὶ ᾿Αρειομανίτας ἀπ' ἄλλων τόπων, καὶ καττύσαι καθ' ἡμῶν αὐτοὺς λέγειν. Οίδε δέ σου ή χρηστότης, ὅτι αὐτὸς ὡμολόγησεν ἐπὶ σοῦ μὴ πλέον ἐπτὰ συναγομένων ἔχειν. Ἐπεὶ οὖν μετὰ τὸ αὐτοὺς κατασκευάσαι ὅπερ βούλονται, καὶ ἀποστείλαι τοὺς ύπόπτας, ηκούσαμεν ότι καθ' έκαστον τῶν ἐπισκόπων περιερχόμενοι, απαιτοῦσιν ύπογραφην, πρὸς τὸ δοκεῖν τῆ πάντων αὐτῶν σκέψει γενέσθαι τούτου ένεκεν ἀνενεγκεῖν ἐπὶ τὴν σὴν λαμπρότητα ήπείχθημεν, καὶ ἐπιδοῦναι τόδε τὸ μαρτύριον μαρτυρόμενοι μεν, ὅτι συσκευαζόμεθα, καὶ πάσχομεν ὑπ' αὐτῶν καὶ δι' αὐτῶν ἐπιβουλὴν, ἀξιοῦντες δὲ ὅπως, ἐν νῷ λαβὼν τὸν φόβον τοῦ Θεοῦ καὶ τὰς εὐσεβεῖς ἐντολὰς τοῦ θεοφιλεστάτου βασιλέως, ως καταγνούς, ὅτι χωρὶς ἡμῶν οὺς ἡθέλησαν ἀπέστειλαν, μη ἀνάσχη αὐτῶν.

Apol. c. Ari. (Letter I of Egyptian Bishops to Dionysius.)

79. 'Αδαμάντιος ἐπίσκοπος ἐπιδέδωκα, 'Ισχύρας, "Αμμων, Πέτρος, 'Αμμωνιανὸς, Τύραννος, Ταυρίνος, Σαραπάμμων, Αἰλουρίων, 'Αρποκρατίων, Μωσῆς, 'Οπτᾶτος, 'Ανουβίων, Σαπρίων, 'Απολλώνιος, 'Ισχυρίων, 'Αρβαιθίων, Ποτάμων, Παφνούτιος, 'Ηρακλείδης, Θεόδωρος, 'Αγαθάμμων, Γάϊος, Πιστὸς, "Αθας, Νίκων, Πελάγιος, Θέων, Πανινούθιος, Νόννος, 'Αρίστων, Θεόδωρος, Εἰρηναῖος, Βλαστάμμων, Φίλιππος, 'Απολλώς, Διόσκορος, Τιμόθεος Διοσπόλεως, Μακάριος, 'Ηρακλάμμων, Κρόνιος, Μῦϊς, 'Ιάκωβος, 'Αρίστων, 'Αρτεμίδωρος, Φινεès, Ψάϊς, 'Ηρακλείδης.

Καὶ δεύτερον οἱ αὐτοὶ Φλαυίφ Διονυσίφ τῷ λαμπροτάτφ κόμητι, οἱ ἐν Τύρφ ἀπ' Αἰγύπτου ἐλθόντες ἐπίσκοποι τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας.

(Letter II of same to same.)

Πολλάς δρώντες συσκευάς καθ' ήμων γινομένας, καὶ ἐπιβουλας έκ συσκευης των περί Ευσέβιον, και Νάρκισσον, και Φλάκιλλου, καὶ Θεόγυιου, καὶ Μάριν, καὶ Θεόδωρου, καὶ Πατρόφιλον, οθς κατά την άρχην θελήσαντες παραιτήσασθαι, οὐκ έπετράπημεν, ανάγκην έχομεν έπὶ τήνδε την διαμαρτυρίαν έλθείν. Καὶ γὰρ πολλην ὑπὲρ Μελιτιανῶν ὁρῶμεν σπουδην γιγυομένην, κατά δὲ τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας τῆς ἐν Αἰγύπτω δι' ήμῶν ἐπιβουλήν. ''Οθεν ἐπιδίδομέν σοι τήνδε τὴν ἐπιστολην, άξιοθντες εν νώ σε λαβείν τον Θεον τον παντοκράτορα, τὸν τὴν βασιλείαν τοῦ εὐσεβεστάτου καὶ θεοφιλεστάτου βασιλέως Κωνσταντίνου διαφυλάττοντα, τηρήσαι την ακρόασιν των καθ' ήμᾶς πραγμάτων αὐτῷ τῷ εὐσεβεστάτφ βασιλεῖ. Καὶ γαρ εύλογον αποσταλέντα σε παρα της βασιλείας αυτού, καὶ ήμων έπικαλεσαμένων την ευσέβειαν αυτού, αυτώ τηρήσαι τὸ πράγμα. Οὐκέτι γὰρ φέρομεν συσκευαζόμενοι καὶ ἐπιβουλευόμενοι διὰ τῶν περὶ Εὐσέβιον τῶν προειρημένων καὶ διὰ τοῦτο τῷ εὐσεβεστάτω καὶ θεοφιλεστάτω βασιλεῖ τηρηθῆναι τὸ πράγμα άξιοθμεν, παρ' ῷ δυνάμεθα καὶ τὰ δίκαια τῆς ἐκκλησίας καὶ ξαυτῶν παραθέσθαι. Πιστεύομεν γὰρ ὅτι ἡ εὐσέβεια αὐτοῦ, ἀκούσασα, οὐ καταγνώσεται ἡμῶν. Καὶ πάλιν οὖν δρκίζομέν σε τὸν παντοκράτορα Θεὸν, οὕτω τὸν εὐσεβέστατον βασιλέα ἀεὶ εἰς πολλὰς ἐτῶν περιόδους νικῶντα καὶ ὑγιαίνοντα, μετὰ τῶν παίδων της εὐσεβείας αὐτοῦ, μηδὲν πλέον πρᾶξαι,

[Qu. καί.]

μηδὲ ἐπιτρέψαι τι σεαυτῷ ἐν τῆ συνόδῳ κινῆσαι περὶ τῶν καθ' ἡμᾶς πραγμάτων, ἀλλὰ τηρῆσαι τῆ εὐσεβεία αὐτοῦ τὴν ἀκρόασιν. Περὶ δὲ τῶν αὐτῶν καὶ τοῖς κυρίοις μου ἐπισκόποις τοῖς ὀρθοδόξοις ἐδηλώσαμεν.

80. Ταῦτα δεξάμενος 'Αλέξανδρος ὁ ἐπίσκοπος τῆς Θεσσα- c. 28. λονίκης ἔγραψε Διονυσίφ τῷ κόμητι ταῦτα·

Τῷ δεσπότη μου Διονυσίω 'Αλέξανδρος ἐπίσκοπος.

Φανερὰν ὁρῶ κατὰ 'Αθανασίου συσκευὴν γενομένην' πάντας (Letter of γὰρ οὖς παρητήσατο, τούτους οὖκ οἶδα τί πεπονθότες ἀποστεῖ- to Dionyλαι ήθέλησαν, μηδε σημάναντες ήμιν. Ην γαρ δόξαν κατά τὸ αὐτὸ σκέψασθαι, τίνας δεήσει ἀποσταληναι. Συμβούλευσον οὖν μή τι προπετὲς γενέσθαι (ἐληλύθασι γὰρ πρὸς μὲ τεθορυβημένοι, λέγοντες 'ήδη τὰ θηρία ἐσφρῖχθαι, καὶ μέλλειν εξορμάν· περιηχήθησαν γαρ ως Ίωάννου τινας αποστείλαντος), c. 17, 65, 70. μή προλαβόντες καττύσωσιν ως αν εθέλοιεν. Οίδας γαρ, ὅτι καὶ Κολλουθιανοὶ τῆς ἐκκλησίας ἐχθροὶ ὄντες, καὶ ᾿Αρειανοὶ, καὶ Μελιτιανοί, οὖτοι πάντες, ἀλλήλοις σύμψηφοι γενόμενοι, δύνανται μεγάλα κακὰ έργάσασθαι. Σκέψαι οὖν τὸ συμφέρον, ίνα μη ανακύψη τι σκυθρωπον, καὶ αιτία ύποβληθωμεν, ώς οὐ κατὰ τὸ δίκαιον κρίναντες. Κάκεῖνοι μάλιστα ύφορῶνται, μὴ διοδεύοντες τὰς ἐκκλησίας, ὧν οἱ ἐπίσκοποί εἰσιν ἐνταῦθα, φόβου εμποιήσαυτες, ταράξωσι πάσαυ την Αίγυπτου, ώς τοίς Μελιτιανοίς παραδοθέντες. Έκ τοῦ πλείστου γὰρ τοῦτο συνορῶσι γινόμενον.

Πρὸς ταῦτα Διονύσιος ὁ κόμης ἔγραψε τοῖς περὶ Εὐσέβιον ταῦτα

81. Ταῦτα ἢν ἃ νῦν διελεγόμην τοῖς κυρίοις μου τοῖς περὶ (Letter of Φλάκιλλον, ὅτι 'Αθανάσιος ἐπιστὰς ἢτιάσατο, 'οὺς παρῃτησά-Ευσεδίανς.)
μην, λέγων τούτους ἀποστέλλεσθαι,' καὶ βοῶν ὡς 'ἀδικούμενος καὶ περιγραφόμενος' ταῦτα καὶ ὁ κύριός μου τῆς ψυχῆς 'Αλέξανδρος ἀπέστειλε. Καὶ ἵνα γνῶτε, ὅτι κατὰ λόγον ἔχει τὰ γραφέντα μοι παρὰ τῆς χρηστότητος αὐτοῦ, ὑπέταξα αὐτὰ ἀναγνωσθησόμενα ὑμῖν. Μέμνησθε δὲ καὶ τῶν ἄνωθεν παρ' είροῦ γραφέντων ἐπέστειλα γὰρ ὑμῶν τῆ χρηστότητι, κύριοι, ὅτι χρὴ τοὺς ἀποστελλομένους κοινῆ κρίσει καὶ δόγματι ἀπο-

c. 31, 46.

c. 28.

Αποι. c. Απι. σταλήναι. 'Ορατε τοίνυν μὴ ἐγκλήματι ὑποπέσῃ τὰ γινόμενα, (Letter of Dionysius to μηδὲ δικαίας μέμψεως ἀφορμὴν τοῖς βουλομένοις ἡμᾶς αἰτιά-Eusebians.) σασθαι δῶμεν. ''Ωσπερ γὰρ βαρεῖσθαι τὸ μέρος τῶν κατηγόρων οὐ προσήκει, οὕτως οὐδὲ τὸ τῶν φευγόντων. Νομίζω δὲ οὐ μικρὰν εῗναι ἀφορμὴν καθ' ἡμῶν μέμψεως, ὅταν φαίνηται ὁ κύριός μου 'Αλέξανδρος μὴ συναινῶν τοῖς πραττομένοις.

82. Τούτων οὕτω πραττομένων, ἀνεχωρήσαμεν ἀπ' αὐτῶν ὡς

Jer. ix. 2. 'ἀπὸ συνόδου τῶν ἀθετούντων' ὰ γὰρ ἐβούλοντο, ταῦτα καὶ ἔπραττον. 'Ότι μὲν οὖν τὰ πραττόμενα κατὰ μονομέρειαν οὐδεμίαν ἔχει δύναμιν, οὐδείς ἐστιν ὑς ἀγνοεῖ τῶν πάντων ἀνθρώπων. Τοῦτο γὰρ καὶ ὁ θεῖος νόμος κελεύει' τοῦτο καὶ ὁ μακάριος ἀπόστολος πάσχων τοιαύτην ἐπιβουλὴν καὶ κρινό
Αcts xxiv. 19. μενος ἡξίου, λέγων' 'Έδει τοὺς ἀπὸ τῆς 'Ασίας 'Ιουδαίους ἐπὶ σοῦ παρεῖναι, καὶ κατηγορεῖν εἴ τι ἔχοιεν' ὅτε καὶ ὁ Φῆστος, θελόντων τῶν 'Ιουδαίων τοιαύτην ἐπιβουλὴν ἐργάσασθαι, οἵαν

Αcts xxv. 16. νῦν καθ' ἡμῶν πεποιήκασιν, ἔλεγεν' 'Οὐκ ἔστιν ἔθος 'Ρωμαίοις χαρίζεσθαί τινα ἄνθρωπον, πρὶν ἢ ὁ κατηγορούμενος κατὰ πρόσωπον ἔχοι τοὺς κατηγόρους, τόπον τε ἀπολογίας λάβοι περὶ τοῦ ἐγκλήματος.' 'Αλλ' οἱ περὶ Εὐσέβιον καὶ τὸν νόμον πασα-

τοῦ ἐγκλήματος. 'Αλλ' οἱ περὶ Εὐσέβιον καὶ τὸν νόμον παραποιεῖν ἐτόλμησαν, καὶ πλέον τῶν ἀδικούντων ἀδικώτεροι γεγόνασιν. Οὐ γὰρ ἐξ ἀρχῆς καταμόνας ἔπραξαν, ἀλλ' ὅτε παρόντων ἡμῶν ἠσθένησαν, τότε λοιπὸν ἐξελθόντες, ὡς Ἰονδαῖοι, συμβούλιον ἔλαβον καταμόνας, ὅπως ἡμᾶς μὲν ἀπολέσωσι, τὴν δὲ αἴρεσιν εἰσαγάγωσιν, ὡς ἐκεῖνοι τὸν Βαραββᾶν ἢτήσαντο τούτον χάριν αὐτοὶ ταῦτα πάντα πεποιηκέναι δι' ἑαυτῶν ὡμολόγησαν.

83. Καὶ εἰ ἀρκεῖ ταῦτα πρὸς πᾶσαν ἀπολογίαν, ὅμως ὑπὲρ τοῦ καὶ πλέον τούτων μὲν τὴν πονηρίαν δειχθῆναι, τῆς δὲ ἀληθείας τὴν ἐλευθερίαν, οὐδὲν ἐλύπει καὶ πάλιν ὑπομνῆσαι, καὶ δεῖξαι ὡς αὐτοὶ ἑαυτοῖς ἐναντία ἔπραξαν, καὶ ὡς ἐν σκότῳ βουλευόμενοι τοῖς ἑαυτῶν προσέκοπτον, καὶ θέλοντες ἡμᾶς ἀνελεῖν, ἑαυτοὺς ἔτρωσαν ὡς μαινόμενοι. Περὶ μυστηρίων γὰρ ἐρευνῶντες, Ἰουδαίους ἀνέκρινον, καὶ κατηχουμένους ἐξήταζον Ἡοῦ ἦτε, ὅτε Μακάριος ἦλθε, καὶ ἀνέτρεψε τὴν τράπεζαν; Κἀκεῖνοι ἀπεκρίναντο, ὅτι 'Ενδον ὄντες ἐτυγχάνομεν.' Οὐκ-

ουν οὐκ ην προσφορά εἰ κατηχούμενοι ἔνδον ήσαν. "Επειτα с. 28. γράψαντες πανταχού, ώς, έστωτος του πρεσβυτέρου καὶ έπιτελούντος, είσελθων Μακάριος ανέτρεψε πάντα, ανέκρινον ούς ήβούλουτο, που ην Ίσχύρας ότε Μακάριος ἐπέστη. Κάκείνοι πάλιν ἀπεκρίναντο, ὅτι ἐν κελλίω νοσῶν κατακείμενος ἦν. Οὐκοῦν οὐκ εἱστήκει ὁ κατακείμενος, οὐδὲ προσέφερεν ὁ ἐν κελλίω νοσων καὶ κατακείμενος. Πρός τούτοις, λέγοντος τοῦ Ισχύρα κεκαῦσθαι βιβλία παρὰ Μακαρίου, οἱ ὑποβληθέντες c. 46. μάρτυρες έλεγου μηδέυ τι τοιοῦτου γεγευήσθαι, άλλα ψεύδεσθαι τὸν Ἰσχύραν. Καὶ τὸ θαυμαστὸν, γράψαντες πάλιν πανταχοῦ C. 14. ηφανίσθαι παρ' ήμων τους δυναμένους μαρτυρείν, τούτους φαιυομένους ανέκρινον, και ούκ ήσχύνοντο βλέποντες ξαυτούς συκοφάντας πανταχόθεν δεικνυμένους, καὶ ταῦτα καταμόνας πράττοντας ως ηβούλοντο. Ένενον μεν γαρ τοις μάρτυσι, καὶ δ έπαρχος ήπείλει, καὶ οἱ στρατιῶται ἔνυττου ὁ δὲ Κύριος τὴν αλήθειαν εξεκάλυπτε, καὶ συκοφάντας αὐτοὺς εδείκυυε. Διὰ τοῦτο καὶ τὰ ὑπομνήματα ἔκρυψαν, καὶ αὐτοὶ μὲν ἔσχον αὐτὰ, παρήγγειλαν δε τοις γράψασιν άφανίσαι καὶ μηδενὶ τὸ σύνολον εκδούναι. 'Αλλ' εσφάλησαν καὶ εν τούτω ο μεν γαρ γράψας αὐτὰ 'Ροῦφός ἐστιν, ὁ νῦν ἐν τῆ Αὐγουσταλιανῆ σπεκουλάτωρ, καὶ δύναται μαρτυρήσαι οἱ δὲ περὶ Εὐσέβιον εἰς c. 27. 'Ρώμην αὐτὰ διὰ τῶν ἰδίων ἀπέστειλαν, καὶ Ἰούλιος ὁ ἐπίσκο- Hist. Ari. 15. πος αὐτά μοι διεπέμψατο. Καὶ μαίνονται νῦν, ὅτι ἃ ἐκείνοι αποκρύπτειν εβούλουτο, ημείς έσχομεν, καὶ ανέγνωμεν.

84. Ταῦτα καὶ τὰ τοιαῦτα συνθέντες, εὐθὺς καὶ τὴν αἰτίαν δι' ἢν ταῦτα ἔπραξαν ἐφανέρωσαν. ᾿Απερχόμενοι γὰρ, ἀπή-γαγον μεθ' ἑαυτῶν τοὺς ᾿Αρειανοὺς εἰς τὴν Ἱερουσαλὴμ, κἀκεῖ Soc. i. 33. τούτους εἰς κοινωνίαν ἐδέξαντο, γράψαντες ἐπιστολὴν περὶ αὐτῶν, ἢς ἡ ἀρχὴ καὶ τὸ μέρος ἐστὶ τοῦτο'

Ή άγία Σύνοδος ἡ ἐν Ἱεροσολύμοις Θεοῦ χάριτι συναχθεῖσα τῆ Ἐκκλη- De Syn. 21. σία τοῦ Θεοῦ τῆ ἐν ᾿Αλεξανδρεία, καὶ τοῖς κατὰ πᾶσαν τὴν Αἴγυπτον, καὶ Θηβαΐδα, καὶ Λιβύην, καὶ Πεντάπολιν, καὶ τοῖς κατὰ τὴν οἰκουμένην ἐπισκό- ποις καὶ πρεσβυτέροις καὶ διακόνοις ἐν Κυρίφ χαίρειν.

Πασι μεν ήμιν τοις επί το αὐτο συνελθοῦσιν εξ επαρχιών διαφόρων προς τῆ μεγάλη πανηγύρει, ην επὶ ἀφιερώσει τοῦ

(Letter of Council at Jerusalem.) [πάρεσχεν, ην εποίησεν αὐτὸς, De Syn.]

[Qu. ¿Éopíσαι.... ἀπελάσαι.]

Ατοι. c. Απι. Σωτηρίου Μαρτυρίου σπουδή τοῦ θεοφιλεστάτου βασιλέως Κωνσταντίνου τῷ πάντων βασιλεῖ Θεῷ καὶ τῷ Χριστῷ αὐτοῦ κατασκευασθέντος έπετελέσαμεν, πλείονα θυμηδίαν ή τοῦ Θεοῦ χάρις ἐνεποίησεν αὐτός τε ὁ θεοφιλέστατος βασιλεύς διὰ γραμμάτων οἰκείων, τοῦθ' ὅπερ ἐχρῆν παρορμήσας, πάντα μὲν έξορίσας της έκκλησίας του Θεού φθόνον, και πάσαν μακράν ἀπελάσας βασκανίαν, δι' ής τὰ τοῦ Θεοῦ μέλη πρότερον διειστήκει, ήπλωμένη δε καὶ εἰρηναία ψυχή δέξασθαι τοὺς περὶ "Αρειον, οθε πρόε τινα καιρον δ μισόκαλος φθόνος έξω γενέσθαι της εκκλησίας είργάσατο εμαρτύρει δε τοίς ανδράσιν δ θεοφιλέστατος βασιλεύς διὰ τῆς ἐπιστολῆς πίστεως ὀρθοτομίαν, ἡν παρ' αὐτῶν πυθόμενος αὐτός τε δι' ξαυτοῦ παρὰ ζώσης φωνῆς αὐτῶν ἀκούσας ἀπεδέξατο, ἡμῖν τε φανερὰν κατεστήσατο, ὑποτάξας τοις ξαυτού γράμμασιν ξγγραφον την των ανδρων δρθοδοξίαν....

IFor the rest see De Syn. 21.]

Cp. Encycl. 2. Ep. Æg. 19, 22.

c. 59.

c. 63.

85. Τίς τούτων ἀκούων οὐ συνορά την συσκευήν; Οὐ γάρ ἔκρυψαν ὰ ἔπραξαν, ἢ τάχα καὶ μὴ βουλόμενοι τὴν ἀλήθειαν ώμολόγησαν. Εὶ γὰρ ἐγὼ ήμην ὁ κωλύων τοὺς περὶ Αρειον είσελθεῖν, κάμοῦ συσκευὴν παθόντος ἐδέχθησαν, τί ἔτερόν έστιν, η ότι ταθτα δι' έκείνους γέγονε, καὶ πάντα καθ' ήμων ἔπραξαν, καὶ πέπλασται ποτηρίου κλάσις, καὶ 'Αρσενίου φόνος, ίνα μόνον την ασέβειαν είς την εκκλησίαν είσαγάγωσι, καὶ μὴ ώς αίρετικοὶ καταγνωσθώσι; Τοῦτο γὰρ ἦν ὁ καὶ πρὸ τούτου γράφων έμοι βασιλεύς ήπείλησε. Και οὐκ ήδέσθησαν τοιαῦτα γράφοντες, καὶ λέγοντες τούτους ὀρθώς φρονεῖν, οθς πάσα ή οἰκουμενική σύνοδος ἀνεθεμάτισε καὶ οὐκ ἐφοβήθησαν την τηλικαύτην σύνοδον έν γωνία λύοντες το όσον έπ' αὐτοίς. οί πάντα λέγοντες καὶ πράττοντες εὐχερως. Καὶ ὁ μισθὸς δὲ της συκοφαντίας έτι πλέου αὐτῶν την πονηρίαν καὶ την ἀσεβη πρόθεσιν δείκνυσιν. Ο Μαρεώτης, καθά προείπον, χώρα της 'Αλεξανδρείας έστὶ, καὶ οὐδέποτε ἐν τῆ χώρα γέγονεν ἐπίσκοπος οὐδὲ χωρεπίσκοπος ἀλλὰ τῷ τῆς ᾿Αλεξανδρείας ἐπισκόπφ αί ἐκκλησίαι πάσης τῆς χώρας ὑπόκεινται. Εκαστος δὲ τῶν πρεσβυτέρων έχει τὰς ίδίας κώμας μεγίστας, καὶ ἀριθμῶ δέκα που καὶ πλέονας. 'Η δὲ κώμη, ἔνθα οἰκεῖ ὁ Ἰσχύρας, βραχυτάτη καὶ ὀλίγων ἀνθρώπων ἐστὶν, οῦτως ώς μηδὲ τὴν ἐκκλησίαν ἐκεῖ γεγενησθαι, ἀλλ' ἐν τῆ πλησίον κώμη. Καὶ ὅμως του μηδέ πρεσβύτερου έν τη τοιαύτη κώμη παρά την παλαιάν παράδοσιν έδοξαν δήθεν δνομάζειν επίσκοπον, είδότες μεν καί αὐτοὶ τὸ ἄτοπον, ἀναγκαζόμενοι δὲ ὅμως διὰ τὴν τῆς συκοφαντίας ὑπόσχεσιν, ὑπέμειναν καὶ τοῦτο, ἴνα μὴ ἀγνωμονηθεὶς ὁ παμπόνηρος έκείνος έξείπη την αλήθειαν, και δείξη την πονηρίαν των περί Εὐσέβιον. 'Αμέλει οὔτε ἐκκλησίαν, οὔτε λαοὺς πειθομένους έχει, άλλα και παρά πάντων, ως κύων διώκεται καὶ ὅμως πεποιήκασι καὶ βασιλέα γράψαι τῷ καθολικῷ (πάντα [i.e. Constanγαρ αυτοις έξεστιν), εκκλησίαν αυτώ γενέσθαι, ίνα, ταύτην έχων, αξιόπιστος φαίνηται περί ποτηρίου καὶ τραπέζης λέγων. Καὶ γὰρ εὐθὺς πεποιήκασιν αὐτὸν ὀνομασθήναι καὶ ἐπίσκοπον, έπειδή, μη έχων εκκλησίαν, μηδε πρεσβύτερος όλως ών, εδείκυυτο συκοφάντης, καὶ πάντα πλαττόμενος. 'Αμέλει μὴ ἔχων Cp. c. 77λαούς, μηδε τούς ίδίους πειθομένους αὐτῷ, ὤσπερ κενὸν τὸ όνομα, ούτως καὶ τὴν ἐπιστολὴν ἄφρακτον κατέχει, ἔλεγχον [ΑΙ. ἄπρακτης παμπονήρου προαιρέσεως αὐτοῦ καὶ τῶν περὶ Εὐσέβιον τον.] έπιδεικυύμενος ταύτην

Έπιστολή τοῦ καθολικοῦ. Φλαύιος Ἡμέριος ἐξάκτορι Μαρεώτου χαίρειν.

Ἰσχύρα τοῦ πρεσβυτέρου δεηθέντος τῆς εὐσεβείας τῶν δεσποτῶν ἡμῶν σεβαστῶν καὶ Καισάρων ἐν τόπῳ Εἰρήνης Σεκονταρούρου ἀνοικοδομηθῆναι ἐκκλησίαν, προσέταξεν ἡ θειότης αὐτῶν ἢ τάχος τοῦτο πραχθῆναι. Φρόντισον τοίνυν προστυχῶν καὶ τῷ ἀντιτύπῳ τοῦ θείου γράμματος, ὁ μετὰ τοῦ οἰκείου σεβάσματος προτέτακται, καὶ τοῖς πραχθεῖσιν ἐπὶ τῆς ἐμῆς καθοσιώσεως ὑπομνήμασιν, ἐν τάχει τὴν σύνοψιν ποιησάμενος, εἰς τὴν τάξιν ἀνενεγκεῖν, ἵνα τὰ θειωδῶς προσταχθέντα ἐπὶ πέρας ἀχθῆναι δυνηθῆ.

<sup>86.</sup> Ἐκεῖνοι μὲν οὖν οὕτως ἐτύρευον, καὶ τὰς συσκευὰς ἔπλαττον ἡμεῖς δὲ ἀνελθόντες ἐδείξαμεν βασιλεῖ τὰς ἀδικίας τῶν περὶ Εὐσέβιον, ἐπεὶ καὶ αὐτὸς ἦν ὁ τὴν σύνοδον γενέσθαι κελεύσας, καὶ κόμης αὐτοῦ καθηγεῖτο ταύτης. Ἐκεῖνος τοίνυν ἀκούσας καὶ κινηθεὶς, ἔγραψε ταῦτα.

APOL. C. ARI.

Νικητής Κωνσταντίνος μέγιστος Σεβαστός τοίς έν Τύρφ συνελθοῦσιν έπισκόποις.

(Letter of Constantine to Bishops of Council of Tyre.) Soc. i. 34

Έγω μεν άγνοω τίνα έστι τὰ ύπὸ τῆς ὑμετέρας συνόδου μετὰ θορύβου καὶ χειμώνος κριθέντα δοκεί δέ πως ὑπό τινος αταξίας ταραχώδους ή αλήθεια διεστράφθαι, ύμων δηλαδή διὰ τὴν πρὸς τοὺς πλησίον ἐρεσχελίαν, ἡν ἀήττητον είναι βούλεσθε, τὰ τῷ Θεῷ ἀρέσκοντα μὴ συνορώντων. 'Αλλ' έσται της θείας προνοίας έργον καὶ τὰ της φιλονεικίας ταύτης κακά φανερώς άλόντα διασκεδάσαι, καὶ ἡμῖν διαβρήδην ἐπιδεῖξαι, εἴ τινα τῆς ἀληθείας αὐτόθι συνελθόντες ἐποιήσασθε φροντίδα, καὶ εἰ τὰ κεκριμένα χωρίς τινος χάριτος καὶ ἀπεχθείας ἐκρίνατε. Τοιγαροῦν ἢπειγμένως πάντας ύμας προς την έμην συνελθείν ευσέβειαν βούλομαι, ΐνα την των πεπραγμένων ύμιν ἀκρίβειαν δί ύμῶν αὐτῶν παραστήσητε. Τίνος δὲ ἕνεκεν ταῦτα γράψαι πρὸς ύμᾶς ἐδικαίωσα, καὶ ύμᾶς πρὸς ἐμαυτὸν διὰ τοῦ γράμματος καλώ, έκ των έπομένων γνώσεσθε. Ἐπιβαίνοντί μοι λοιπον της έπωνύμου ήμων και πανευδαίμονος πατρίδος της Κωνσταντινουπόλεως (συνέβαινε δὲ τηνικαῦτα ἐφ' ἵππου οχείσθαι), εξαίφνης 'Αθανάσιος δ επίσκοπος εν μέση τη λεωφόρω μετὰ έτέρων τινών, οθς περὶ αύτὸν είχεν, ἀπροσδόκητος ούτως προσήλθεν, ως καὶ παρέχειν ἐκπλήξεως αφορμήν. Μαρτυρεί μοι γαρ δ πάντων έφορος Θεός, ώς οὐδὲ ἐπιγνῶναι αὐτὸν, ὅστις ἢν, παρὰ τὴν πρώτην ὄψιν ήδυνήθην, εί μη των ημετέρων τινές, και όστις ήν και την αδικίαν ην πέπουθε, διηγήσασθαι πυνθανομένοις, ώσπερ εἰκὸς, ἀπήγγειλαν ἡμῖν. Ἐγω μεν οὖν οὔτε διηλέχθην αὐτῷ κατ' ἐκεῖνο καιροῦ, οὔτε ὁμιλίας ἐκοινώνησα. 'Ως δὲ έκεινος μεν ακουσθήναι ήξίου, εγώ δε παρητούμην, καί μικρού δείν ἀπελαύνεσθαι αὐτὸν ἐκέλευον, μετὰ πλείονος παρρησίας οὐδεν έτερον εαυτώ παρ' ήμων η την υμετέραν ἄφιξιν ηξίωσεν ὑπάρξαι, ἵνα, ὑμῶν παρόντων, ἃ πέπονθεν αναγκαίως, αποδύρασθαι δυνηθή. "Οπερ επειδή εύλογον είναι μοι και τοίς καιροίς πρέπου κατεφαίνετο, ασμένως ταῦτα γραφηναι πρὸς ύμᾶς ἔταξα, ἵνα πάντες ὅσοι τὴν

σύνοδον την έν Τύρφ γενομένην ανεπληρώσατε, ανυπερθέτως είς τὸ στρατόπεδου τῆς ἐμῆς ἡμερότητος ἐπειχθῆτε, τοις έργοις αὐτοις ἐπιδείξοντες τὸ τῆς ὑμετέρας κρίσεως καθαρόν τε καὶ ἀδιάστροφον, ἐπ' ἐμοῦ δηλαδη, ὃν τοῦ Θεοῦ είναι γυήσιου θεράπουτα οὐδ' αν ύμεις αρνηθείητε. Τοιγαροῦν διὰ τῆς ἐμῆς πρὸς Θεὸν λατρείας τὰ πανταχοῦ εἰρηνεύεται, καὶ τῶν βαρβάρων αὐτῶν τὸ τοῦ Θεοῦ ὄνομα γνη-[Soc. καὶ ὑπὸ σίως εὐλογούμενον, οὶ μέχρι νῦν τὴν ἀλήθειαν ἡγνόουν. δήλου δὲ, ὅτι ὁ τὴυ ἀλήθειαν ἀγνοῶν οὐδὲ τὸν Θεὸν ἐπιγινώσκει. Πλην όμως, καθά προείρηται, καὶ οἱ βάρβαροι υθν, δι' εμε τον Θεοθ θεράποντα γνήσιον, επέγνωσαν τον Θεον, καὶ εὐλαβεῖσθαι μεμάθηκαν, δυ ὑπερασπίζειν μου πανταχοῦ καὶ προνοεῖσθαι τοῖς ἔργοις αὐτοῖς ἤσθοντο ὅθεν μάλιστα καὶ ἴσασι τὸν Θεόν ο ἐκεῖνοι μὲν διὰ τὸν πρὸς ήμας φόβου εὐλαβοῦνται, ήμεις δε οι τὰ άγια μυστήρια τῆς εὐμενείας αὐτοῦ δοκοῦντες προβάλλεσθαι (οὐ γὰρ ἂν εἴποιμι φυλάττειν), ήμεις, φημί, οὐδεν πράττομεν ή τὰ πρὸς διχόνοιαν καὶ μίσος συντείνοντα, καὶ άπλως είπειν, τὰ πρὸς όλεθρον τοῦ ἀνθρωπίνου γένους ἔχοντα τὴν ἀναφοράν. 'Αλλ' έπείχθητε, καθά προείρηται, πρὸς ήμας σπουδάσατε πάντες ή τάχος, πεπεισμένοι, ως παντί σθένει κατορθώσαι πειράσομαι, οπως εν τῷ νόμφ Θεοῦ ταῦτα εξαιρέτως ἀδιάπτωτα φυλάττηται, οίς ούτε ψόγος, ούτε κακοδοξία τις δυνήσεται προσπλακήναι διασκεδασθέντων δηλαδή καὶ συντριβέντων άρδην, καὶ παντελώς ἀφανισθέντων τῶν ἐχθρῶν τοῦ νόμου, οίτινες επί προσχήματι τοῦ άγίου ὀνόματος ποικίλας καὶ διαφόρους βλασφημίας παρέχουσιν.

<sup>87.</sup> Ταῦτα μαθόντες οἱ περὶ Εὐσέβιον, καὶ εἰδότες ἃ πεποιήκασι, τοὺς μὲν ἄλλους ἐπισκόπους ἐκώλυσαν ἀνελθεῖν, αὐτοὶ δὲ μόνοι, Εὐσέβιος, Θεόγνιος, Πατρόφιλος, ἔτερος Εὐσέβιος, καὶ Οὐρσάκιος, καὶ Οὐάλης ἀνελθόντες, οὐκέτι περὶ ποτηρίου καὶ 'Αρσενίου ἔλεγον' παβρησίαν γὰρ οὐκ εἶχον' ἄλλην δὲ πλάσαντες κατηγορίαν τὴν εἰς βασιλέα φθάνουσαν, εἰρήκασιν αὐτῷ τῷ βασιλεῖ, ὅτι ' ἢπείλησεν 'Αθανάσιος κωλύσειν τὸν σῖτον τὸν εἰς τὴν πατρίδα σου πεμπό-

Ανοι. c. Ari. μενον ἀπὸ 'Αλεξανδρείας.' Καὶ τοῦτο παρόντες μὲν 'Αδαμάν
α. 9.

τιος, καὶ 'Ανουβίων, 'Αγαθάμμων, 'Αρβεθίων, Πέτρος, οἱ ἐπίσκοποι, ἤκουσαν' ἔδειξε δὲ καὶ ὁ θυμὸς τοῦ βασιλέως. 'Ο γὰρ τοιαῦτα γράψας, καὶ καταγινώσκων τῆς ἀδικίας αὐτῶν, ὡς ἤκουσε τὴν τοιαύτην διαβολὴν, εὐθὺς ἐπυρώθη, καὶ ἀντὶ τῆς ἀκροάσεως εἰς τὰς Γαλλίας ἡμᾶς ἀπέστειλεν. 'Αλλὰ καὶ τοῦτο μᾶλλον αὐτῶν δείκνυσι τὴν πονηρίαν' ὁ γὰρ μακαρίτης Κωνσταντῖνος ὁ νεώτερος, ἀποστέλλων ἡμᾶς εἰς τὴν πατρίδα, καὶ μεμνημένος, ὧν ἔγραψεν ὁ πατὴρ αὐτοῦ, ἔγραψε καὶ αὐτὸς ταῦτα'

Κωνσταντίνος καίσαρ τῷ λαῷ τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας πόλεως ᾿Αλεξανδρείας.

(Letter of Constantine 11. to the Alexandrians.)

Hist. Ari. 8. Soc. ii. 3.

c. 9.

Οὐδὲ τὴν τῆς ὑμετέρας ἱερᾶς ἐννοίας ἀποπεφευγέναι γνῶσιν οξμαι, διὰ τοῦτο 'Αθανάσιον τὸν τοῦ προσκυνητοῦ νόμου ὑποφήτην προς καιρον είς τας Γαλλίας απεστάλθαι, ίν, επειδή ή αγριότης των αίμοβόρων αὐτοῦ καὶ πολεμίων έχθρων εἰς κίνδυνου της ίερας αὐτοῦ κεφαλης ἐπέμεινε, μη ἄρα διὰ της των φαύλων διαστροφής ανήκεστα ύποστή. Πρός τὸ διαπαίξαι τοίνυν ταύτην, αφαιρεθείς των φαρύγγων των έπικειμένων αὐτῷ ἀνδρῶν, ὑπ' ἐμοὶ διάγειν κεκέλευσται, οὕτως ώς έν ταύτη τη πόλει, έν ή διέτριβε, πασι τοις αναγκαίοις έμπλεονά(ειν' εί καὶ τὰ μάλιστα αὐτοῦ ἡ ἀοίδιμος ἀρετὴ, ταῖς θείαις πεποιθυία βοηθείαις, καὶ τὰ τῆς τραχυτέρας τύχης ἄχθη εξουθενεί. Τοιγαρούν εί καὶ τὰ μάλιστα πρὸς τὴν προσφιλεστάτην ύμῶν θεοσέβειαν ὁ δεσπότης ἡμῶν Κωνσταντίνος ὁ Σεβαστὸς, ὁ ἐμὸς πατήρ, τὸν αὐτὸν ἐπίσκοπον τῷ ἰδίφ τόπφ παρασχείν προήρητο, όμως έπειδη, ανθρωπίνω κλήρω προληφθείς, πρὸ τοῦ τὴν εὐχὴν πληρῶσαι ἀνεπαύσατο, ἀκόλουθον ήγησάμην την προαίρεσιν τοῦ της θείας μνήμης βασιλέως διαδεξάμενος πληρώσαι. "Οστις έπειδαν της ύμετέρας τύχοι προσόψεως, όσης αίδοῦς τετύχηκε, γνώσεσθε. Οὐ γὰρ θανμαστον εί τι δ' αν ύπερ αὐτοῦ πεποίηκα καὶ γαρ την έμην ψυχην ή τε τοῦ ὑμετέρου πόθου εἰκὼν καὶ τὸ τοῦ τηλικούτου ανδρός σχήμα είς τοῦτο ἐκίνει καὶ προέτρεπεν. Ἡ θεία πρόνοια ύμας διαφυλάξαι, αγαπητοί αδελφοί. ¿Εδόθη πρὸ

June 17, 338. δεκαπέντε καλανδών 'Ιουλίων έν Τριβέροις.

88. Ταύτης της αιτίας ούσης, δι' ην απεστάλημεν είς τας Γαλλίας, τίς πάλιν οὐ συνορά την μεν τοῦ βασιλέως προαίρεσιν, την δε των περί Εὐσέβιον φονικήν ψυχήν, καὶ ὅτι τοῦτο πεποίηκε βασιλεύς, ἵνα μή τινα μείζονα σκευὴν βουλεύσωνται; ἐπήκουσε γὰρ ἀπλῶς. Αὕτη τῶν περὶ Εὐσέβιον ή πράξις, αύτη της καθ' ήμων συσκευης ή μηχανή. Τίς ταῦτα συνορών ούκ αν είποι μηδεν κατα χάριν ύπερ ήμων γεγενήσθαι, άλλ' ὅτι δικαίως καὶ ἀκολούθως τὸ τοσοῦτον πλήθος τῶν έπισκόπων καὶ ιδία καὶ κοινή τοιαθτα μὲν ὑπὲρ ἡμῶν ἔγραψε, της δε συκοφαντίας των εχθρών κατέγνωσαν; Τίς τὰ τοιαθτα καὶ τοσαῦτα θεωρήσας οὐκ ἂν εἴποι, ὅτι καὶ Οὐάλης καὶ Οὐρσάκιος εἰκότως κατέγνωσαν ξαυτών, καὶ μεταγινώσκοντες τοιαθτα καθ' ξαυτών ξγραψαν, μάλλον ξλόμενοι προς ολίγον αίσχυνθηναι, η αίωνίως την των συκοφαντών ύπομείναι τιμωpíav ;

89. Διὰ τοῦτο γὰρ δικαίως καὶ ἐκκλησιαστικῶς ποιοῦντες καὶ οἱ μακάριοι συλλειτουργοὶ ἡμῶν, ἐπειδή τινες ἀμφίβολα τὰ καθ' ἡμᾶς ἔλεγον, καὶ ἀκυροῦν ἐβιάζουτο τὰ ὑπὲρ ἡμῶν κριθέντα, πάντα παθείν ύπέμειναν νυν, καὶ έξορισθηναι είλουτο, η λυομένας ίδειν τας τοσούτων επισκόπων κρίσεις. Εί μεν οῦν πρὸς τοὺς βουλευσαμένους καθ' ἡμῶν, καὶ ἐθελήσαντας ανατρέψαι τὰ ὑπὲρ ἡμῶν, ἄχρι λόγων ἦσαν ἐνστάντες οι άληθως επίσκοποι, ή τυχόντες ήσαν ανδρες, άλλα μη επισήμων πόλεων, καὶ κεφαλαὶ τοσούτων ἐκκλησιῶν ἡν αν ὑποπτεύειν μη άρα κεχαρισμένα πάλιν ποιοθντες εφιλονείκησαν καὶ νῦν αὐτοί ὅτε δὲ καὶ λογισμοῖς ἔπειθον καὶ ἐξορισμὸν ύπέμειναν, καὶ Λιβέριός ἐστιν ὁ τῆς Ῥώμης ἐπίσκοπος εἰ γὰρ καὶ εἰς τέλος οὐχ ὑπέμεινε τοῦ ἐξορισμοῦ τὴν θλίψιν, Hist. Ari. 41. όμως διετίαν έμεινεν εν τῆ μετοικία, γινώσκων τὴν καθ' ήμων συσκευήν καὶ ἐπειδὴ καὶ "Οσιος ὁ μέγας ἐστὶ, καὶ οί τῆς Ἰταλίας, καὶ οἱ τῶν Γαλλιῶν, καὶ ἄλλοι ἀπὸ Σπανιῶν, καὶ ἀπ' Αἰγύπτου, καὶ Λιβύης, καὶ οἱ τῆς Πενταπόλεως πάντες· εἰ γὰρ καὶ, πρὸς ὀλίγον φοβηθεὶς τὰς ἀπειλὰς Κων- Apol. de σταντίου, ἔδοξεν ἐκείνοις μὴ ἀντιλέγειν, ἀλλ' ἡ πολλὴ βία Hist. Ari. 45. καὶ τυραννικη εξουσία Κωνσταντίου, καὶ αἱ πλεῖσται ὕβρεις καὶ πληγαὶ δεικυῦσιν, ὅτι μὴ καταγνοὺς ἡμῶν, ἀλλὰ διὰ τὴν

Αροι.. C. Ari. ἀσθένειαν τοῦ γήρως οὖ φέρων τὰς πληγὰς, πρὸς καιρὸν εἶξεν αὐτοῖς δίκαιόν ἐστι πλέον πάντας, ὡς πληροφορηθέντας, μισεῖν καὶ ἀποστρέφεσθαι τὴν ἀδικίαν, καὶ τὴν βίαν τὴν [Qu. διότι.] καθ' ἡμῶν γενομένην, διὰ τὸ μάλιστα δι' οὐδὲν ἔτερον ἢ διὰ τὴν 'Αρειανὴν ἀσέβειαν συνέστηκεν ἡμᾶς ταῦτα πεπονθέναι.

90. Εἴ τις τοίνυν βούλεται τά τε καθ' ἡμᾶς μαθεῖν καὶ τὴν περὶ Εὐσέβιον συκοφαντίαν, ἐντυγχανέτω τοῖς γραφεῖσιν ὑπὲρ ἡμῶν, καὶ μάρτυρας ἐχέτω, οὐχ ἕνα, ἢ δύο, ἢ τρεῖς, ἀλλὰ τοσοῦτον πλῆθος ἐπισκόπων' καὶ τούτων μάρτυρας πάλιν λαμβανέτω τοὺς περὶ Λιβέριον καὶ "Οσιον, καὶ τοὺς σὺν αὐτοῖς, οἴτινες, ὁρῶντες τὰ καθ' ἡμῶν γενόμενα, πάντα παθεῖν ὑπέμειναν, ἢ προδοῦναι τὴν ἀλήθειαν καὶ τὴν ὑπὲρ ἡμῶν κρίσιν' τοῦτο δὲ καλῶς καὶ ὁσίως βουλενόμενοι πεποιήκασιν' ὰ γὰρ οῦτοι πεπόνθασι, δείκνυσι μὲν τὴν ἀνάγκην, ἢν καὶ οἱ ἄλλοι ἐπίσκοποι πεπόνθασιν. "Εστι δὲ ὑπομνήματα μὲν καὶ στηλογραφία κατὰ τῆς 'Αρειανῆς αἰρέσεως καὶ τῆς πονηρίας τῶν συκοφαντῶν, ὑπογραμμὸς δὲ καὶ τύπος τοῖς μετὰ ταῦτα

Ecclus. iv.28. γιγνομένοις, ' ἀγωνίζεσθαι μὲν ὑπὲρ τῆς ἀληθείας μέχρι θανάτον,' ἀποστρέφεσθαι δὲ τὴν 'Αρειανὴν αίρεσιν, Χριστομάχον οὖσαν,

Hist. Ari. 46. καὶ τοῦ 'Αντιχρίστου πρόδρομου, μὴ πιστεύειν δὲ τοῖς καθ' ἡμῶν ἐπιχειροῦσι λέγειν. 'Αξιόπιστος γὰρ καὶ ἰκανὴ μαρτυρία τῶν τοιούτων καὶ τοσούτων ἐπισκόπων ἡ ὑπὲρ ἡμῶν ἀπολογία καὶ ψῆφος.

# ΤΟΥ ΕΝ ΑΓΙΟΙΣ ΠΑΤΡΟΣ ΗΜΩΝ

# AΘANAΣΙΟΥ

ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΑΛΕΞΑΝΔΡΕΙΑΣ,

#### ΠΡΟΣ ΤΟΥΣ ΕΠΙΣΚΟΠΟΥΣ ΑΙΓΥΠΤΟΥ ΚΑΙ ΛΙΒΥΗΣ

## ΕΠΙΣΤΟΛΗ ΕΓΚΥΚΛΙΟΣ

KATA APEIANΩN.

Ι. Πάντα μεν όσα ὁ Κύριος ήμῶν καὶ Σωτὴρ Ἰησοῦς Χριστός, ως έγραψεν ὁ Λουκας, 'πεποίηκέ τε καὶ εδίδαξεν,' είς Acts i r. την ημετέραν φανείς σωτηρίαν διεπράξατο ήλθε γάρ, ώς δ 'Ιωάννης φησίν, 'οὐχ ΐνα κρίνη τὸν κόσμον, ἀλλ' ΐνα σωθή ὁ John iii 17. κόσμος δι' αὐτοῦ.' "Εστι δὲ μετὰ πάντων καὶ τοῦτο θανμάσαι της αγαθότητος αὐτοῦ, ὅτι καὶ περὶ τῶν πρὸς ἡμᾶς μαχομένων ου παρεσιώπησεν, άλλα και μάλα προείρηκεν, ίνα έπειδαν έκεινα παραγένηται, εθθέως εθρεθώμεν ήσφαλισμένην έχοντες την διάνοιαν έκ της έκείνου διδασκαλίας, λέγοντος 'Έγερ- Matt. xxiv. θήσονται ψευδοπροφηται καὶ ψευδόχριστοι, καὶ δώσουσι σημεῖα μεγάλα καὶ τέρατα, ώστε πλανᾶσθαι, εἰ δυνατον, καὶ τους ἐκλεκτούς ιδου προείρηκα υμίν. Τὰ μὲν γὰρ ἐν ἡμίν ἀποτεθέντα μαθήματά τε καὶ χαρίσματα παρ' αὐτοῦ πολλὰ καὶ ύπερ ἄνθρωπόν εστιν οὐρανίου γὰρ πολιτείας τύπος, καὶ δύναμις κατὰ δαιμόνων, υίοποίησίς τε καὶ τὸ ὑπὲρ πᾶν χάρισμα καὶ έξαίρετον, ή περὶ τοῦ Πατρὸς γνῶσις καὶ αὐτοῦ τοῦ Λόγου, καὶ δωρεὰ Πνεύματος άγίου. Ἡ δὲ τῶν ἀνθρώπων διάνοια ἐπιμελώς έπὶ τὰ πουηρὰ ἔγκειται καὶ μὴν ὁ ἀντίδικος ἡμών

διάβολος, φθονῶν ἐπὶ τοῖς τοσούτοις ἡμῖν ἀγαθοῖς γενομένοις, περιέρχεται ζητῶν ἀρπάσαι τὰ εἰς ἡμᾶς τοῦ Λόγου σπέρματα.

EP. AD EP. ÆG.

Cp. Matt.

Διὰ τοῦτο γοῦν, ὥσπερ ἴδια κειμήλια τὰ μαθήματα σφραγίζων Luke xxi. 8. ἐν ἡμῖν διὰ τῆς προρρήσεως, ἔλεγεν ὁ Κύριος ' Βλέπετε μή τις ὑμᾶς πλανήση. Πολλοὶ γὰρ ἐλεύσονται ἐπὶ τῷ ὀνόματί μου, λέγοντες 'Εγώ εἰμι' καὶ ὁ καιρὸς ἤγγικε, καὶ πολλοὺς πλανήσουσι' μὴ οὖν πορευθῆτε ὀπίσω αὐτῶν.' Μέγα τι χάρισμα δέδωκεν ἡμῖν ὁ Λόγος, ὥστε μὴ ἐκ τῶν φαινομένων ἀπατᾶσθαι, ἀλλὰ καὶ μᾶλλον, κὰν ταῦτα κεκαλυμμένα τυγχάνη, διακρίνειν τῆ τοῦ Πνεύματος χάριτι. 'Επειδὴ γὰρ ὅλος ἐστὶ μισητὸς ὁ τῆς κακίας εὐρετὴς καὶ μέγας δαίμων ὁ διάβολος, μόνον τε φαινόμενος βάλλεται παρὰ πάντων, ὡς ὄφις, ὡς δράκων, 'ὡς λέων ζητῶν τινας ἀρπάσαι καὶ καταπιεῖν' διὰ τοῦτο ὁ μὲν ἔστιν αὐτὸς, ὑποκρύπτει καὶ σκέπει, τὸ δὲ παρὰ πάντων ποθού-

τῆς κακίας εύρετης καὶ μέγας δαίμων ὁ διάβολος, μόνον τε Peter v. 8. φαινόμενος βάλλεται παρὰ πάντων, ὡς ὄφις, ὡς δράκων, 'ὡς λέων ζητῶν τινας ἀρπάσαι καὶ καταπιεῖν' διὰ τοῦτο ὁ μὲν ἔστιν αὐτὸς, ὑποκρύπτει καὶ σκέπει, τὸ δὲ παρὰ πάντων ποθούμενον ὄνομα ὑποκρίνεται πανούργως, ἵνα, ἀπατήσας τῆ φαντασία, λοιπὸν τοὺς πλανηθέντας τοῖς ἰδίοις περιπείρη δεσμοῖς. Καὶ ὥσπερ ἂν εἴ τις, ἀνδραποδίσασθαι θέλων ἀλλοτρίους παῖδας, ἀποδημούντων τῶν γονέων, ὑποκρίνηται τὰς ἐκείνων ὄψεις, καὶ ποθοῦντας τοὺς υἱοὺς ἀπατήση, καὶ λοιπὸν ἀπαγαγὼν αὐτοὺς μακρὰν, ἀπολέση\* τὸν αὐτὸν τρόπον καὶ ὁ κακοδαίμων καὶ σκολιὸς διάβολος, οὐκ ἔχων μὲν αὐτὸς παβρησίαν, εἰδὼς δὲ τὸν εἰς τὴν ἀλήθειαν ἔρωτα τῶν ἀνθρώπων, ὑποκρίνεται μὲν ταύτην τῆ φαντασία, τὸν δὲ ἴδιον ἰὸν ἐπιβάλλει τοῖς ἐπακολου-

John viii. 44. Gen. iii. 5. Job ii. 9. θήσασιν αὐτῷ.

2. Οὕτως καὶ τὴν Εὔαν ἠπάτησεν, οὐ 'τὰ ἴδια λαλῶν,' ἀλλ' ὑποκρινόμενος μὲν τὰ τοῦ Θεοῦ ῥήματα, τὴν δὲ διάνοιαν αὐτῶν παραποιῶν' οὕτω καὶ τὴν γυναῖκα τοῦ Ἰωβ ὑπέβαλε, πείσας αὐτὴν ὑποκρίνασθαι μὲν ψιλανδρίαν, διδάξας δὲ βλασψημεῖν εἰς τὸν Θεόν' οὕτως τοὺς ἀνθρώπους ὁ δόλιος παίζει ταῖς ψαντασίαις, ὑποκλέπτων καὶ σύρων ἔκαστον εἰς τὸν ἴδιον τῆς κακίας βόθρον. Πάλαι μὲν οὖν ἀπατήσας τὸν πρῶτον ἀνθρωπον τὸν ᾿Αδὰμ, καὶ νομίσας δι' ἐκείνου ὑποχειρίους ἐσχηκέναι τοὺς πάντας, ἐνήλλετο θρασυνόμενος καὶ λέγων' 'Τὴν οἰκονμένην ὅλην καταλήψομαι τῷ χειρὶ ὡς νοσσιὰν, καὶ ὡς καταλελειμμένα ὡὰ ἀρῶ, καὶ οὐκ ἔστιν ὃς διαφεύξεταί με, ἢ ἀντείπη

Isa. x. 14.

μοι.' "Ότε δε δ Κύριος επεδήμησε, καὶ πείραν έσχεν δ εχθρός της ανθρωπίνης οἰκονομίας αὐτοῦ, μη δυνηθείς ἀπατήσαι την ύπ' αὐτοῦ φορουμένην σάρκα, τότε δη δ την οἰκουμένην ὅλην έπαγγελλόμενος καταλαμβάνειν λοιπον εξ εκείνου και δι' εκείνου 'παίζεται καὶ ὑπὸ παιδίων, ώς στρουθίον, ὁ ὑπερήφανος. Cp. Job xl. ' Παιδίον γὰρ νῦν νήπιον εἰς τρώγλην ἀσπίδων βάλλον τὴν Isa. xi. 8. χείρα, 'γελά τὸν 'ἀπατήσαντα τὴν Εἴαν' καὶ πάντες δὲ οἱ ὀρθώς 2 Cor. xi. 3. πιστεύοντες είς τὸν Κύριον πατοῦσι τὸν εἰπόντα· 'Θήσομαι Isa, xiv. 14. τὸν θρόνον μου ἐπάνω τῶν νεφελῶν, ἀναβήσομαι, ὅμοιος ἔσομαι τῷ 'Υψίστω.' Ούτω μεν οθν πάσχει μετ' αλσχύνης εκείνος. όμως δὲ, εἰ καὶ τολμᾶ πάλιν ὁ ἀναίσχυντος σχηματίζεσθαι, άλλὰ γινώσκεται καὶ νῦν μάλλον ὁ τάλας ὑπὸ τῶν τὸ 'σημεῖον Cp. Ezek. ix. εν τῷ μετώπῳ' φορούντων, καὶ δεινότερον ἀποστρέφεται τετα- 4, lxx. πεινωμένος καὶ κατησχυμμένος. Κάν τε γὰρ ώς ὄφις νθν έρπων 'μετασχηματίσηται είς άγγελον φωτὸς,' άλλ' οὐκ είς 2 Cor. xi. 14. ονησιν έξει την υπόκρισιν πεπαιδεύμεθα γαρ, ότι 'καν άγγελος Gal. i. 8. έξ οὐρανοῦ εὐαγγελίσηται ἡμᾶς παρ' δ παρελάβομεν, ἀνάθεμα τοῦτον είναι.

3. 'Εὰν δὲ καὶ πάλιν 'τὸ ἴδιον' κρύψη 'ψεῦδος,' καὶ λαλεῖν ύποκρίνηται διὰ χειλέων τὴν ἀλήθειαν ἀλλ' 'οὐκ ἀγνοοῦντες 2 Cor. ii. 11. αὐτοῦ τὰ νοήματα, δυνάμεθα λέγειν τὰ ὑπὸ τοῦ Πνεύματος εἰς αὐτὸν εἰρημένα· 'Τῷ δὲ ἁμαρτωλῷ εἶπεν ὁ Θεός· 'Iva τί σὰ Ps.xlix.(l.)16. ἐκδιηγῆ τὰ δικαιώματά μου; ' καὶ, 'Οὐχ ὡραῖος αἶνος ἐν τῷ Ecclus. xv. «. στόματι τοῦ ἁμαρτωλοῦ.' Οὐδὲ γὰρ τὴν ἀλήθειαν λέγων άξιόπιστός έστιν ὁ πανοῦργος. Καὶ τοῦτο ἔδειξε μὲν ἡ γραφὴ διηγουμένη την έν τῷ παραδείσῳ πρὸς την Εὔαν αὐτοῦ κακοτεχνίαν ήλεγξε δε αὐτὸν καὶ ὁ Κύριος, πρῶτον μεν εν τῷ ὄρει, διαιρών ' την πτύξιν τοῦ θώρακος αὐτοῦ,' καὶ δεικνὺς ὅστις ἐστὶν Cp. Job xli. ό δόλιος, καὶ ἐλέγχων, ὅτι μὴ τῶν ἁγίων εἶς ἐστιν, ἀλλὰ 4, ΔΧΧ. Σατανᾶς ἐστιν ὁ πειράζων, ἐν τῷ λέγειν· 'Υπαγε ὀπίσω μου, Matt. iv. το. Σατανᾶ· γέγραπται γάρ· Κύριον τὸν Θεόν σου προσκυνήσεις, καὶ αὐτῷ μόνῳ λατρεύσεις καὶ ὅτε δὲ κράζοντας ἀπὸ τῶν μυημείων εφίμωσε τους δαίμονας. Ην μεν γαρ άληθες το παρ' αὐτῶν λεγόμενον, καὶ οὐκ ἐψεύδοντο τότε λέγοντες, ὅτι ' Σὰ εἶ ὁ Υἰὸς τοῦ Θεοῦ,' καὶ ' ὁ ἄγιος τοῦ Θεοῦ' ἀλλ' οὐκ ἤ $\theta$ ελε Matt. viii. 29. Mark i. 24. δι' ἀκαθάρτου στόματος την ἀλήθειαν προφέρεσθαι καὶ μάλιστα

Ε<sub>Γ. ΑD</sub> Ε<sub>Γ.</sub> δι' 'ἐκείνων, ἵνα μὴ, προφάσει ταύτης ἐπιμίξαντες τὸ ἴδιον <sub>ÆG.</sub>

<sub>Matt. xiii. 25.</sub> θέλημα τῆς κακίας, 'ἐπισπείρωσι' τοῦτο 'καθεύδουσι τοῖς ἀνθρώποις.' Διὰ τοῦτο οὔτε αὐτὸς ἢνέσχετο τοιαῦτα λαλούντων αὐτῶν, οὐδὲ ἡμᾶς ἀνασχέσθαι τῶν τοιούτων βουλόμενος,

Matt. vii. 15. παρήγγειλε δι' ξαυτοῦ μεν, 'Προσέχετε,' λέγων, 'ἀπὸ τῶν ψευδοπροφητῶν, οἵτινες ἔρχονται πρὸς ὑμᾶς ἐν ἐνδύμασι προβάτων, ἔσωθεν δέ εἰσι λύκοι ἄρπαγες' διὰ δὲ τῶν ἁγίων

1 John iv. 1. ἀποστόλων ' Μὴ παντὶ πνεύματι πιστεύετε.' Τοιοῦτος γὰρ ὁ τρόπος τῆς ἀντικειμένης ἐνεργείας ἐστί τοιαῦτα δὲ τὰ τῶν αἰρέσεων συγκροτήματα τυγχάνει πατέρα γὰρ ἑκάστη τῆς ἰδίας ἐπινοίας ἔχουσα τὸν ἐξ ἀρχῆς τραπέντα καὶ γενόμενον

John viii. 44. ' ἀνθρωποκτόνον ' καὶ ' ψεύστην ' τὸν διάβολον, καὶ αἰσχυνομένη τὸ τούτου μισητὸν ὄνομα προφέρειν, ὑποκρίνεται τὸ καλὸν καὶ Phil. ii. 9. ' ὑπὲρ πᾶν ὄνομα' τοῦ Σωτῆρος, τάς τε τῶν γραφῶν λέξεις περιβάλλεται. Καὶ λέγει μὲν τὰ ρήματα, κλέπτει δὲ τὴν

διάνοιαν την άληθη καὶ λοιπον, ην έπλασεν ίδιαν επίνοιαν ως εν δόλω τινὶ σκεπάσασα, ἀνθρωποκτόνος καὶ αὐτη γίνεται των

πλανωμένων.

4. Έπεὶ πόθεν Μαρκίωνι καὶ Μανιχαίω τὸ εὐαγγέλιον, άρνουμένοις τὸν νόμον; ἐκ γὰρ τῶν παλαιῶν τὰ νέα, καὶ τὰ νέα τοις παλαιοις μαρτυρεί. Οι τοίνυν αρνούμενοι ταυτα πως όμολογήσουσι τὰ ἐξ ἐκείνων; Παῦλος γὰρ ἀπόστολος εὐαγγελίου γέγονεν, 'οῦ προεπηγγείλατο διὰ τῶν προφητῶν αὐτοῦ έν γραφαίς άγίαις. 'Ο δε Κύριος αὐτὸς ἔλεγεν· ' Ερευνατε τας γραφας, ότι αὐταί εἰσιν αἱ μαρτυροῦσαι περὶ ἐμοῦ. Πως οὖν ὁμολογήσουσι τὸν Κύριον, μὴ προερευνῶντες τὰς περὶ αὐτοῦ γραφάς; 'Ον γὰρ ἔγραψε Μωϋσῆς καὶ οἱ προφῆται, τοῦτον εύρηκέναι' λέγουσιν οἱ μαθηταί. Τί δὲ καὶ Σαδδουκαίοις ὁ νόμος μὴ δεχομένοις τοὺς προφήτας; Ο γὰρ τὸν νόμον δεδωκώς Θεός, αὐτὸς ' ἐγείρειν' ἐν τῷ νόμφ καὶ 'προφήτας' έπηγγείλατο, ώστε τὸν αὐτὸν εἶναι Κύριον τοῦ τε νόμου καὶ τῶν προφητῶν, καὶ τὸν ἀρνούμενον θάτερον αὐτῶν ἀρνεῖσθαι πάντως καὶ τὸ ἔτερον. Τί δὲ καὶ Ἰουδαίοις λοιπὸν ἡ παλαιὰ, μη ἐπεγνωκόσι τὸν ἐξ αὐτης προσδοκώμενον Κύριον; Εἰ γὰρ ἐπίστευου τοῖς Μωϊσέως γράμμασιν, ἐπίστευσαν αν τοῖς τοῦ Κυρίου ρήμασι. 'Περί γαρ έμου,' φησίν, 'έκεινος έγραψε.'

Rom. i. 2.

John v. 39.

John i. 45.

Deut. xviii.

John v. 46.

Τί δὲ καὶ τῷ Σαμοσατεῖ τὰ τῶν γραφῶν, ἀρνουμένῳ τὸν τοῦ Cp. de Syn. Θεοῦ Λόγον, καὶ τὴν ἐξ ἀμφοτέρων τῆς τε παλαιᾶς καὶ καινῆς διαθήκης σημαινομένην καὶ δεικνυμένην ἔνσαρκον τοῦ Λόγου παρουσίαν ; Τί δὲ καὶ τοῖς 'Αρειανοῖς αἱ γραφαὶ, καὶ τί ταύτας οῦτοι προφέρουσιν, ἄνθρωποι κτίσμα λέγοντες είναι τὸν Θεοῦ Λόγον, καὶ ώς αν Έλληνες, 'λατρεύοντες τῆ κτίσει παρα τον Rom.i. 25. κτίσαυτα Θεόν; Πρός μεν γαρ την ιδίαν της επινοίας ασέβειαν έκάστη τούτων των αίρέσεων οὐδεν κοινον έχει προς τας γραφάς καὶ τοῦτο ἴσασι καὶ οἱ τὰ τούτων πρεσβεύοντες, ότι πολύ, μάλλον δὲ τὸ όλον εἰσὶν ἐναντίαι πρὸς τὸ ἐκάστης έκείνων φρόνημα άπάτης δε χάριν των άπλουστέρων, οδοί εδσι περί ων εν Παροιμίαις γέγραπται· "Ακακος πιστεύει παντί Prov. xiv. 15. λόγω" σχηματίζουται μελετάν και λέγειν τας λέξεις, ώς δ πατηρ αὐτῶν διάβολος, ἵνα ἐκ τῶν λέξεων δόξωσιν ὀρθὸν ἔχειν καὶ τὸ Φρόνημα, καὶ λοιπὸν πείσωσι παρὰ τὰς γραφὰς Φρονεῖν τους ταλαιπώρους αυθρώπους. 'Αμέλει εν εκάστη των αιρέσεων ούτω σχηματισάμενος δ διάβολος λέξεις ύπέβαλε μεστάς δολιότητος περί γαρ τούτων ὁ Κύριος εἴρηκεν, ὅτι ' Ἐγερθή- Matt.xxiv.24. σονται ψευδόχριστοι καὶ ψευδοπροφήται, ώστε πλανήσαι πολλούς τοιγαροῦν ὁ διάβολος ἦλθε, λέγων δι' ἐκάστης ' Έγω είμι ὁ Χριστὸς, καὶ παρ' έμοὶ τὸ ἀληθές ἐστι' καὶ πάσας ίδία καὶ κοινή πεποίηκε ψεύδεσθαι ὁ συκοφάντης. Καὶ τό γε παράδοξου, πασαι πρός ξαυτας αι αιρέσεις μαχόμεναι περί ων έπλασεν έκάστη κακών, εν μόνω τώ ψεύδεσθαι συνεδέθησαν άλλήλαις ένα γὰρ έχουσι πατέρα τὸν πάσαις ἐπισπείραντα τὸ ψεῦδος. 'Ο μεν οὖν πιστὸς καὶ τοῦ Εὐαγγελίου μαθητὴς, ἔχων χάριν τοῦ διακρίνειν τὰ πνευματικὰ, 'καὶ ἐπὶ τὴν πέτραν οἰκοδο- Matt. vii. 24. μήσας έαυτοῦ' τὴν τῆς πίστεως 'οἰκίαν,' ἔστηκεν έδραῖος, καὶ άσφαλης άπὸ της τούτων άπάτης διαμένων ὁ δὲ άπλοῦς, ώς προείπου, καὶ μὴ κατηχηθείς ἰσχυρώς, ὁ τοιοῦτος τὰ λεγόμενα μόνον σκοπών, καὶ μὴ τὴν διάνοιαν θεωρών, εὐθὺς ὑποσύρεται ταις εκείνων μεθοδείαις. Διὰ τοῦτο καλόν εστι καὶ ἀναγκαιον εὔχεσθαι λαμβάνειν ' χάρισμα διακρίσεως πνευμάτων,' ΐνα ἕκασ- 1 Cor. xii. 10. τος γινώσκη κατὰ τοῦ Ἰωάννου παραγγελίαν, τίνας μεν ἀπο- Cp. r John iv. βάλλειν ὀφείλει, τίνας δὲ προσλαμβάνεσθαι, ὡς φίλους καὶ ' της αὐτης ὄντας πίστεως. Πολλά μεν οὖν ἄν τις γράψειεν, εἰ

EP. AD EP. ÆG.

Cp. de Syn

βούλοιτο περὶ τούτων ἐπεξεργάσασθαι πολλὴ γὰρ καὶ ποικίλη τῶν αἰρέσεων ἡ ἀσέβεια καὶ ἡ κακοφροσύνη φανήσεται, καὶ δεινὴ λίαν ἡ τῶν ἀπατώντων πανουργία. Ἐπειδὴ δὲ ἡ θεία γραφὴ πάντων ἐστὶν ἱκανωτέρα, τούτου χάριν τοῖς βουλομένοις τὰ πολλὰ περὶ τούτων γινώσκειν συμβουλεύσας ἐντυγχάνειν τοῖς θείοις λόγοις, αὐτὸς νῦν τὸ κατεπεῖγον ἐσπούδασα δηλῶσαι, διὸ μάλιστα καὶ οὕτως ἔγραψα.

5. "Ηκουσα εν τοις μέρεσι τούτοις διατρίβων, άδελφοι γάρ γυήσιοι καὶ τῆς ὀρθῆς δόξης ὄντες ἀπήγγειλαν, ὡς ἄρα τινὲς συνελθόντες των τὰ 'Αρείου φρονούντων έγραψαν δήθεν περί πίστεως, ώς ήθέλησαν, καὶ θέλουσιν ἀποστείλαι πρὸς ύμας, ΐνα ἢ ὑπογράψητε κατὰ τὸ δοκοῦν αὐτοῖς, μᾶλλον δὲ καθὸ ένέπνευσεν αὐτοῖς ὁ διάβολος, ἡ ὁ ἀντιλέγων ὑπερόριος γένηται. Καὶ γὰρ καὶ τοὺς ἐπισκόπους τῶν μερῶν τούτων ἤδη διοχλείν ἄρχονται. Ἐντεῦθεν οὖν ὁ τρόπος τῶν γραφόντων δήλος γίνεται. Οἱ γὰρ οὕτω γράφοντες, ώστε τὸ τέλος τῶν γραμμάτων αὐτῶν ἐξορισμὸν καὶ ἄλλας τιμωρίας ἔχειν, τί αν είεν οί τοιούτοι η Χριστιανών μεν αλλότριοι, διαβόλου δε καί των ἐκείνου δαιμόνων φίλοι; μάλιστα ὅτι, τοῦ θεοσεβεστάτου βασιλέως Κωνσταντίου φιλανθρώπου όντος, παρά γνώμην αὐτοῦ θρυλλοῦσιν ὰ θέλουσιν αὐτοί καὶ γὰρ καὶ τοῦτο ποιοῦσι μετά πολλής μεν πανουργίας, δύο δε τούτων μάλιστα χάριν, ως γέ μοι φαίνεται ένδς μέν, ίνα καὶ, ύμων ύπογραψάντων, δόξωσι παύειν μεν την Αρείου κακωνυμίαν, λανθάνειν δε αὐτοι ως μη τὰ 'Αρείου φρονοῦντες' έτέρου δὲ, ίνα ταῦτα γράφοντες, δόξωσι πάλιν επικρύπτειν την εν Νικαία γενομένην σύνοδου, καὶ τὴυ ἐκτεθείσαν ἐν αὐτῆ κατὰ τῆς ᾿Αρειανῆς αἰρέσεως πίστιν. 'Αλλά καὶ τοῦτο μάλλον ἐλέγχει αὐτῶν τὴν κακοήθειαν καὶ τὴν ἐτεροδοξίαν εἰ γὰρ ἐπίστευον ὀρθῶς, ἡρκοῦντο τη έν Νικαίο εκτεθείση πίστει παρά πάσης της οἰκουμενικης συνόδου και εί ενόμιζον εαυτούς συκοφαντείσθαι και μάτην λεγομένους ' Αρειανούς,' έχρην αὐτούς μη σπουδάζειν έναλλάττειν τὰ κατὰ 'Αρείου γραφέντα, ίνα μη ώς κατ' αὐτῶν ή δρισθέντα τὰ κατ' ἐκείνου γραφέντα. Νῦν δὲ τοῦτο μὲν οὐ ποιοῦσιν, ως δε αὐτοὶ ὄντες Αρειος ὑπερ εαυτων ἀγωνίζονται. Σκοπείτε γάρ ως οὐκ ἀληθείας μέλει τούτοις, ἀλλὰ πάντα διὰ τὴν

Cp. c. 23. Apol. ad Const. 32.

De Syn. 7.

Άρειανὴν αἵρεσιν καὶ λέγουσι καὶ πράττουσιν. Οἱ γὰρ τολμῶντες διαβάλλειν τὰ καλῶς δρισθέντα, καὶ γράφειν ἐπιχειροῦντες ἄλλα παρ' ἐκεῖνα, τί ἔτερον ποιοῦσιν, ἢ κατηγοροῦσι
μὲν τῶν πατέρων, προἱστανται δὲ τῆς αἰρέσεως, καθ' ἦς ἐκεῖνοι
γεγόνασί τε καὶ ἀπεφήναντο; Καὶ γὰρ καὶ νῦν ὰ γράφουσιν,
οὐκ ἀληθείας φροντίζοντες γράφουσι, καθὰ προεῖπον, ἀλλὰ
μᾶλλον παίζοντες καὶ τέχνῃ τοῦτο ποιοῦντες, πρὸς ἀπάτην τῶν
ἀνθρώπων, ἵν' ἐν τῷ διαπέμπεσθαι τὰς ἐπιστολὰς, τὰς μὲν τῶν
λαῶν ἀκοὰς ἀπασχολεῖσθαι περὶ ταῦτα ποιήσωσι, κερδάνωσι Cp. de Syn.
δὲ τὸν χρόνον τοῦ κατηγορεῖσθαι αὐτοὶ, καὶ λαθόντες ὡς <sup>12</sup>.
ἀσεβοῦντες, ἔχωσι χώραν ἐπεκτεῖναι τὴν αἵρεσιν, ' ὡς γάγγραι- 2 Tim. ii. 17.
ναν,' ἔχουσαν νομὴν πανταχοῦ.

6. Πάντα γοῦν κινοῦσι καὶ ταράττουσι, καὶ οὐδὲ οὕτω τοῖς Cp. de Syn. έαυτων ἀρκοῦνται κατ ἐνιαυτὸν γὰρ, ὡς οἱ τὰς διαθήκας γράφοντες, συνερχόμενοι καὶ αὐτοὶ, προσποιοῦνται περὶ πίστεως γράφειν, ίνα καὶ ἐν τούτφ γέλωτα μᾶλλον καὶ αἰσχύνην ὀφλήσωσιν, ὅτι μὴ παρ' ἐτέρων, ἀλλὰ παρ' αὐτῶν τὰ αὐτῶν ἐκβάλλεται. Εἰ γὰρ ἐθάρρουν οἶς ἔγραφον προτέροις, οὐκ ἃν δεύτερα γράφειν εζήτουν οὐδε πάλιν αφέντες εκείνα, ταῦτα νῦν έγραφον άπερ, πάντως τοῦτο μελετήσαντες, πάλιν αλλάξουσιν, έαν όλίγος πάνυ παρέλθη χρόνος, καὶ πρόφασιν λάβωσι τοῦ συνήθως τισίν ἐπιβουλεύειν. Τότε γὰρ, ὅταν ἐπιβουλεύσωσι, μάλιστα προσποιοῦνται περὶ πίστεως γράφειν, ἵνα, ὡς ὁ Πιλᾶτος ενίψατο τὰς χειρας, οὕτω καὶ οῦτοι γράφοντες ἀποκτείνωσι τους είς Χριστον ευσεβουντας και ίνα, ως περι πίστεως δρίζουτες δόξωσιν, ως πολλάκις είπον, φεύγειν τὸ της έτεροδοξίας έγκλημα. 'Αλλ' οὔτε λαθεῖν, οὔτε φυγεῖν δυνήσονται έως γαρ ξαυτοίς απολογούνται, ξαυτών αξί κατήγοροι γίνονται, καί δικαίως γε οὐ γὰρ τοῖς ἐλέγχουσιν αὐτοὺς ἀποκρίνονται, ἀλλ' έαυτους, ως βούλονται, πείθουσι. Πότε οθν, του ύπευθύνου κρίνοντος ξαυτον, λύσις γίνεται τοῦ ἐγκλήματος; Διὰ τοῦτο γοῦν ἀεὶ γράφουσι, καὶ ἀεὶ τὰ ἴδια μεταποιοῦντες, ἄδηλον έχουσι την πίστιν, μαλλον δε φανεραν έχουσι την απιστίαν καὶ τὴν κακοφροσύνην. Πάσχειν δέ μοι τοῦτο δοκοῦσιν εἰκότως. Ἐπειδη γάρ, της άληθείας ἀποστάντες, καὶ θέλοντες ανατρέψαι την εν Νικαία πίστιν γραφείσαν καλως, ' ηγάπησαν,'

EP. AD EP. ÆG. Jer. xiv. 10. κατά τὸ γεγραμμένου, 'κινείν πόδας έαυτων' διά τοῦτο καὶ οῦτοι, ώς ή ποτε Ἱερουσαλημ, κεκοπιάκασι καὶ κάμνουσιν έν ταις μεταβολαις, άλλοτε άλλα γράφοντες, μόνον ίνα τους χρόνους κερδάνωσι, καὶ διαμείνωσι Χριστομάχοι τοὺς ἀνθρώπους πλανώντες.

7. Τίς οὖν, ὧ μάλιστα μέλει ἀληθείας, ἔτι τούτων ἀνέχεσθαι θελήσει; τίς γράφοντας αὐτοὺς οὐκ ἀποστραφήσεται δικαίως; τίς οὐκ ἂν καταγνώσεται τῆς τόλμης αὐτῶν; 'Ολίγοι γὰρ ουτες του αριθμου, θέλουσι τα ξαυτών ύπερ πάντων Ισχύειν τά τε ξαυτών συγκροτήματα έν γωνίαις γινόμενα καὶ υποπτα τυγχάνοντα βουλόμενοι κρατείν, βιάζονται λύειν καὶ ἀκυροῦν την οίκουμενικην γενομένην άδολον και καθαράν σύνοδον καί άνθρωποι, διὰ τὸ συνηγορείν τῆ Χριστομάχω αἰρέσει προαχθέντες παρά των περί Εὐσέβιον, τολμώσιν δρίζειν περί πίστεως, καὶ ὀφείλουτες ώς ὑπεύθυνοι κρίνεσθαι, κρίνειν, ώς οἱ περὶ Καϊάφαν, ἐπιχειροῦσι καὶ αὐτοί καὶ 'Θαλίαν' ποιοῦσι πιστεύεσθαι θέλοντες, οί μηδε πως πιστεύουσι γινώσκοντες. Τίς γαρ οὐκ οἶδεν, ὅτι διὰ τὴν τοῦ ᾿Αρείου μανίαν Σεκοῦνδος μὲν δ Πενταπολίτης, δ πάλαι πολλάκις καθαιρεθείς, εδέχθη παρ' αὐτῶν, προεβλήθησαν δὲ Γεώργιος, ὁ νῦν ἐν Λαοδικεία, καὶ Λεόντιος ὁ ἀπόκοπος, καὶ πρὸ αὐτοῦ Στέφανος, καὶ Θεόδωρος ὁ έν Ήρακλεία; Καὶ γὰρ καὶ πρότερον ἀπὸ τοῦ πρεσβυτερίου καθαιρεθέντες, ύστερον διὰ την ἀσέβειαν ἐκλήθησαν ἐπίσκοποι Οὐρσάκιός τε καὶ Οὐάλης, οἵτινες καὶ τὴν ἀρχὴν, ὡς νεώτεροι, παρ' 'Αρείου κατηχήθησαν' 'Ακάκιός τε καὶ Πατρόφιλος καὶ Νάρκισσος, οί πρὸς πᾶσαν ἀσέβειαν τολμηρότατοι οὖτοι μὲν

24. Hist. Ari. 65.

C. 19. Apol. c. Ari.

C. 19.

De Syn. 15. Apol. c. Ari. 24. Hist. Ari. 65.

Cp. Apol. c. Ari. 13.

49.

οθυ καὶ ἐν τῆ κατὰ Σαρδικὴν γενομένη μεγάλη συνόδω καθηρέ-Apol. c. Ari. θησαν Εὐστάθιός τε ὁ νῦν ἐν Σεβαστεία, Δημόφιλός τε καὶ Γερμίνιος, καὶ Εὐδόξιος, καὶ Βασίλειος, συνήγοροι τῆς ἀσεβείας όντες, είς τοῦτο προήχθησαν. Περί γὰρ τῶν νῦν Κεκρο-

Hist. Ari. 74. πίου, και τοῦ λεγομένου Αὐξεντίου, και Ἐπικτήτου τοῦ ὑποκριτοῦ, περιττόν ἐστι καὶ λέγειν, φανεροῦ πᾶσιν ὄντος, πῶς καὶ διὰ ποίας προφάσεις καὶ παρὰ τίνων έχθρῶν καὶ οὖτοι προεβλήθησαν ύποκρίνασθαι τὰς κατὰ τῶν ἐπιβουλευθέντων ἐπισκόπων δρθοδόξων συκοφαντίας ότι καὶ οῦτοι, καίτοι ἀπὸ

Apol. de Fuga, 6. ruga, ο. Hist. Ari. 75. ὀγδοήκουτα μουῶυ τυγχάνουτες, καὶ μὴ γινωσκόμενοι παρὰ τῶυ λαῶν, ὅμως διὰ τὴν ἀσέβειαν ἐπραγματεύσαντο ἑαντοῖς τὸ ὅνομα τοῦ ἐπισκόπου. Διὰ τοῦτο γοῦν καὶ Γεώργιον ἀπὸ τῆς Hist. Ari. 75. Καππαδοκίας τινὰ μισθωσάμενοι, θέλουσι νῦν ἀποστεῖλαι πρὸς ὑμᾶς. ᾿Αλλ᾽ οὐδὲ περὶ τούτου λόγος οὐδείς. Φήμη γὰρ ἐν τοῖς μέρεσίν ἐστι τούτοις, ὅτι μηδόλως Χριστιανός ἐστιν οὖτος, ἀλλὰ μᾶλλον τὰ τῶν εἰδώλων ἐζήλωσε, καὶ τὸν τρόπον ἐστὶ δήμιος διὸ καὶ τοιοῦτον αὐτὸν ὄντα προσελάβοντο, ὥστε ἀδι- Cp. Apol. de κεῖν, ἀρπάζειν, φονεύειν δύνασθαι ταῦτα γὰρ πλέον ἤσκησε, καὶ οὐδόλως οἶδε τὰ ἴδια τῆς εἰς Χριστὸν πίστεως.

8. Ἐκείνοι μεν οὖν τοιαῦτα μηχανῶνται κατὰ τῆς ἀληθείας· ή δε γνώμη τούτων έκδηλος έσται πάσι, καν μυριάκις ως έγχέλυες εξειλείν επιχειρώσι καὶ λανθάνειν ώς Χριστομάχοι. Διὰ τοῦτο παρακαλῶ, μηδεὶς ὑμῶν ἀπατάσθω, μηδεὶς ὑμῶν ύφαρπαζέσθω· άλλὰ μᾶλλον, ώς 'Ιουδαϊκής ἀσεβείας ἐπιβαι- c. 13. Hist.19. νούσης κατά της είς Χριστον πίστεως, πάντες (ηλώσατε τώ Κυρίφ· καὶ κατέχων έκαστος την έκ πατέρων πίστιν, ην καὶ οί εν Νικαία συνελθόντες ύπεμνησαν γράψαντες, μη ανασχέσθω των κατ' αὐτης καινοτομείν ἐπιχειρούντων. Καν γάρ τὰς ἀπὸ τῶν γραφῶν λέξεις γράφωσι, μὴ ἀνέχεσθε τῶν γραφόντων καν τα ρήματα της δρθοδοξίας φθέγγωνται, μηδ' ούτως τοις λαλούσι προσέχετε. Οὐ γὰρ ὀρθή διανοία λαλούσιν, άλλ' ώς ἔνδυμα προβάτου τὰ ρήματα περιβαλλόμενοι, ἔνδοθεν τὰ τοῦ ᾿Αρείου φρονοῦσιν, ὡς ὁ τῶν αἰρέσεων καθηγεμὼν διάβολος. Καὶ γὰρ κἀκείνος ἐλάλει μὲν τὰ ἐκ τῶν γραφῶν, ἐφι- Matt. iv. 6. μώθη δὲ παρὰ τοῦ Σωτῆρος. Εὶ γὰρ ὰ ἔλεγε, καὶ ἐφρόνει, οὐκ αν εξέπεσεν εκ των ουρανων νυν δε, τω φρονήματι πεσων, Luke x. 18. ύποκρίνεται τοις ρήμασιν ο πανούργος πολλάκις δε και δι' Έλληνικής κομψολογίας, καὶ τοῖς αὐτής σοφίσμασι πειράζει πλαν οι κακοθελής. Εἰ μεν ουν παρα δρθοδόξων ην τὰ γραφόμενα, οἷα αν έγεγόνει παρα τοῦ μεγάλου καὶ δμολογητοῦ 'Οσίου, καὶ Μαξιμίνου τοῦ τῆς Γαλλίας, ἢ τοῦ διαδεξαμένου Hist. Ari. 42. τοῦτον, ἢ παρὰ Φιλογονίου καὶ Εὐσταθίου τῶν τῆς 'Ανατολῆς, η Ἰουλίου καὶ Λιβερίου τῶν ἐπισκόπων Ῥώμης, η Κυριακοῦ τοῦ τῆς Μυσίας, ἢ Πιστοῦ καὶ ᾿Αρισταίου τῶν ἀπὸ τῆς Ἑλλάδος ἐπισκόπων, ἢ Σιλβέστρου καὶ Πρωτογένους τοῦ τῆς Δακίας, η Λεουτίου και Εὐψυχίου τῶν τῆς Καππαδοκίας ἐπισκόEP. AD EP.

πων, ἢ Κεκιλιανοῦ τοῦ τῆς 'Αφρικῆς, ἢ Εὐστοργίου τοῦ τῆς Ἰταλίας, ἢ Καπίτωνος τοῦ τῆς Σικελίας, ἢ Μακαρίου τοῦ τῆς Ἱερουσαλὴμ, ἢ 'Αλεξάνδρου τοῦ τῆς Κωνσταντινουπόλεως, ἢ Παιδέρωτος τοῦ τῆς Ἡρακλείας, ἢ τῶν μεγάλων Μελετίου καὶ Βασιλείου, καὶ Λογγιανοῦ, καὶ τῶν σὺν αὐτοῖς τῶν ἀπὸ τῆς ᾿Αρμενίας καὶ τοῦ Πόντου, ἢ Λούπου καὶ 'Αμφίωνος τῶν ἀπὸ τῆς Κιλικίας, ἢ Ἰακώβου καὶ τῶν σὺν αὐτῷ τῶν ἀπὸ τῆς μέσης τῶν ποταμῶν, ἢ τοῦ ἡμετέρου τοῦ μακαρίου 'Αλεξάνδρου, καὶ τῶν ὁμοδόξων αὐτοῖς, οὐδὲν ἢν ἐν τοῖς γραφομένοις ὑποπτεύειν ἄδολος γὰρ καὶ ἀπλοῦς ἐστιν ὁ τῶν ἀποστολικῶν ἀνδρῶν τρόπος.

9. Ἐπειδὴ δὲ παρὰ τῶν συνηγορεῖν τῆ αἰρέσει χάριν μισθωProv. xii. 6. θέντων ἐστὶ τὰ γραφέντα, κατὰ δὲ τὴν θείαν παροιμίαν, 'Οἱ
Prov. xv. 28. λόγοι τῶν ἀσεβῶν εἰσι δόλιοι,' καὶ, 'Στόμα ἀσεβῶν ἀποκρίνεProv. xii. 5. ται κακὰ,' καὶ, 'Κυβερνῶσιν ἀσεβεῖς δόλους'' γρηγορεῖν δεῖ, ώς εἶπεν ὁ Κύριος, ἀδελφοὶ, καὶ νήφειν, μή τις ἐκ τῆς κομψολογίας καὶ πανουργίας ἀπάτη γένηται, μὴ τῷ ὀνόματί τις ἔλθῃ λέγων, ὅτι 'Κἀγὼ τὸν Χριστὸν καταγγέλλω,' καὶ μετ' ὀλίγον 'Αντίχριστος γνωσθῆ. 'Αντίχριστοι δὲ οὖτοι τυγχάνουσιν, ὅσοι διὰ τὴν 'Αρείον μανίαν ἔρχονται πρὸς ὑμᾶς. Τί γὰρ λείπει παρ' ὑμῖν, ἵνα ἔξωθέν τις ὑμῖν ἐπιδημήσῃ; \*Η τίνος αἱ κατ' Αἴγυπτον καὶ Λιβύας καὶ τὴν 'Αλεξάνδρειαν ἐκκλησίαι Cp. Αροί. ad χρείαν ἔχουσιν, ἵνα, ἀντὶ ξύλων καὶ φορτίων πραγματευόμενοι τὴν ἐπισκοπὴν, ἐπιβαίνωσι ταῖς μὴ προσηκούσαις αὐτοῖς ἐκκλη-

πράττουσι διὰ τὴν ὑπὲρ τῆς ἀσεβείας σύστασιν; Διὰ τοῦτο, Matt. xxiii. 5. κἂν ἐνεοὺς ἑαυτοὺς ποιῶσι, κἂν μείζονα κράσπεδα τῶν Φαρισαίων περιδήσωσιν ἑαυτοῖς, καὶ πλατύνωσιν ἑαυτοὺς τοῖς φθέγμασι, καὶ τὸν τόνον ἀσκήσωσι τῆς φωνῆς, οὐκ ὀφείλουσι πιστεύεσθαι οὐ γὰρ ἡ λέξις, ἀλλ' ἡ διάνοια καὶ ἡ μετ' εὐσεβείας ἀγωγὴ συνίστησι τὸν πιστόν. Διὰ τοῦτο οἱ Σαδδουκαῖοι καὶ οἱ Ἡρωδιανοὶ, καίπερ τὸν νόμον διὰ χειλέων ἔχοντες ἐνετρά-

σίαις; Τίς οὐκ οἶδε, τίς οὐ θεωρεῖ λευκῶς, ὅτι ταῦτα πάντα

Matt.xxii.29. πησαν παρὰ τοῦ Σωτῆρος ἀκούσαντες· 'Πλανᾶσθε μὴ εἰδότες τὰς γραφὰς μηδὲ τὴν δύναμιν τοῦ Θεοῦ.' Καὶ δέδεικται πᾶσιν, ὅτι καὶ οἱ δοκοῦντες τὸν νόμον λαλεῖν ἤλέγχθησαν τὴν διάνοιαν ὄντες αἰρετικοὶ καὶ θεομάχοι. "Αλλους μὲν οῦν

επλάνησαν τοιαθτα λέγοντες· τον δε Κύριον γενόμενον ἄνθρωπου οὐκ ἠδυνήθησαν ἀπατῆσαι ὁ Λόγος γὰρ σὰρξ ἐγένετο, ὁ ' γινώσκων τοὺς διαλογισμοὺς τῶν ἀνθρώπων, ὅτι εἰσὶ μάταιοι' <sub>Ps. xeiii.</sub> οὕτω γὰρ καὶ Ἰουδαίους ὑφαρπάζοντας ἤλεγξε, λέγων' 'Εἰ ὁ <sup>(xciv). 11.</sup> <sub>John viii. 41</sub>. Θεός Πατηρ ύμων ην, ηγαπατέ με άν έγω γαρ έκ του Πατρός εξηλθον, καὶ ήκω πρὸς ὑμᾶς. Οὕτω μοι καὶ νῦν οῦτοι δοκοῦσι ποιείν κρύπτουσι γαρ α φρονούσι, και λοιπον είς το γράφειν χρώνται παρά των γραφών τὰς λέξεις, "ν' ἐν αὐταῖς δελεάσαντες ύποσύρωσιν είς την ίδίαν κακίαν τούς άγνοοῦντας.

10. Θεάσασθε δὲ, εἰ μὴ οὕτως ἔχει. Εἰ μὲν γὰρ, μηδενὸς ύποκειμένου, γράφουσι περί πίστεως, περιττον το έπιχείρημα. τάχα δὲ καὶ ἐπιβλαβὲς, ὅτι, μηδεμιᾶς ζητήσεως οὔσης, αὐτοὶ πρόφασιν λογομαχίας παρέχουσιν ανασκευάζοντες τας ακάκους των άδελφων καρδίας, καὶ παρασπείροντες α μηδε είς νοῦν αὐτων ποτε ἀνέβη εἰ δὲ διὰ τὴν Αρειανὴν αίρεσιν ἀπολογούμενοι γράφειν έπιχειροῦσιν, έδει των φύντων κακών τὰ σπέρματα προανελείν, και τους τὰ σπέρματα παρασχόντας στηλιτευσαι, και ούτως τὰ ἀντ' ἐκείνων γράφειν ὀρθώς, ἢ ἐκδικείν φανερως τὰ 'Αρείου, ίνα μὴ κεκρυμμένως, ἀλλὰ φανερως χριστομάχοι δεικυύωνται, καὶ πάντες αὐτοὺς φεύγωσιν ώς ἀπὸ προσώπου ὄφεως. Νῦν δὲ κἀκεῖνα κρύπτουσι, καὶ περὶ ἄλλων προσποιούμενοι γράφουσι καὶ ώσπερ ιατρός κληθείς πρός πληγέντα καὶ κάμνοντα, καὶ εἰσελθων περὶ μὲν των τραυμάτων μηδεν λέγοι, περί δε των ύγιαινόντων μελών διαλέγοιτο, πολλης αν εμβροντησίας καταγνωσθείη, ότι ων μεν χάριν εἰσηλθε, σιωπᾶ, τῶν δὲ ἄλλων, ὧν οὐκ ἔστι χρεία αὐτοῦ, διαλέγεται του αυτου τρόπου και ούτοι τα μεν της αιρέσεως αυτών άφιασιν, έτερα δὲ γράφειν ἐπιχειροῦσιν. "Εδει δὲ, εἴπερ περὶ πίστεως εφρόντιζου, καὶ τὸν Χριστὸν ἦγάπων, πρῶτον τὰ κατ' αὐτοῦ βλάσφημα ρήματα προανελείν, καὶ οὕτως ἀντ' ἐκείνων τοὺς ὑγιεινοὺς λέγειν τε καὶ γράφειν λόγους. 'Αλλ' οὕτε αὐτοὶ τοῦτο ποιοῦσιν, οὔτε τοὺς θέλοντας ποιεῖν ἐπιτρέπουσιν, ἢ άγνοοθντες, ή τέχνη πανουργίας χρώμενοι.

 Εἰ μèν οὖν ἀγνοοῦντες τοῦτο πάσχουσι, προπετείας ἂν έγκαλοῦντο, ὅτι περὶ ὧν οὐκ ἴσασι, διαβεβαιοῦνται εἰ δὲ γινώσκοντες à προσποιοῦνται, μείζων κατ' αὐτῶν ἡ κατάγνωσις,

ότι περί μεν των ιδίων βουλευόμενοι, πάρεργον οὐδεν τίθενται

EP. AD EP.

περί δὲ τῆς εἰς τὸν Κύριον ἡμῶν πίστεως γράφοντες, παίζουσι, καὶ πάντα μᾶλλον ἢ ἀληθεύουσι καὶ κρύπτουσι μεν περὶ ὧν ή αίρεσις αὐτῶν ἐγκαλείται, λέγουσι δὲ τὰς ἀπὸ τῶν γραφῶν λέξεις. "Εστι δὲ τοῦτο κλοπη της άληθείας ἄντικρυς, καὶ πάσης αδικίας μεστόν καὶ τοῦτο εὖ οἶδ' ὅτι καὶ ἡ ὑμετέρα θεοσέβεια συνοραν έκ τούτων καλώς δυνήσεται. Οὐδείς γαρ έγκαλούμενος περί μοιχείας ἀπολογεῖται περί κλοπῆς, οὐδὲ φόνου τις έγκλημα διώκων ανέχεται των κατηγορουμένων, εί ἀπολογοίντο λέγοντες, 'Οὐκ ἐπιωρκήσαμεν, ἀλλὰ καὶ τὴν παρακαταθήκην εφυλάξαμεν' μαλλον γάρ εστι τοῦτο παίγνιον ή λύσις εγκλήματος καὶ άληθείας ἀπόδειξις. Τί γὰρ φόνος πρὸς παρακαταθήκην; ἢ τί μοιχεία πρὸς κλοπήν; Εἰ γὰρ καὶ άλλήλων έχονται αί κακίαι έκ της αυτης καρδίας έξερχόμεναι, άλλ' ώς πρός τὸ λύσαι τὸ πλημμεληθέν, οὐδεμίαν εἰς τοῦτο προς έαυτας έχουσι την κοινωνίαν. Ο οθν "Αχαρ, ως έν τώ Josh. vii. 20- Ἰησοῦ τῷ τοῦ Ναυῆ γέγραπται, ἐγκαλούμενος περὶ κλοπῆς, οὐ την έν τοις πολέμοις εύνοιαν προφέρων απελογείτο, αλλ' έλεγχθείς εν τω κλέμματι, λίθοις εβλήθη παρά πάντων. Καί Σαούλ δε όλιγωρίας καὶ παρανομίας εγκαλούμενος, οὐδεν ώνησεν έν ἄλλοις προφασιζόμενος. Οὐδὲ γὰρ ή ἐν ἄλλοις ἀπολογία λύσιν ἄλλων εγκλημάτων εργάζεται άλλ' εί άρα δεί νομίμως καὶ δικαίως πάντα πράττειν, προσήκει περὶ ὧν έγκαλείταί τις, περὶ τούτων καὶ ἀπολογείσθαι, καὶ ἡ δεικνύειν ὅτι μή πεποίηκευ, ή δμολογείυ, εἰ ἐλέγχοιτο, μηκέτι δρậυ μηδὲ ποιήσειν τὰ αὐτά. "Αν δὲ ἄρα πεποίηκε καὶ δέδρακε, καὶ μήτε δμολογοίη, αλλα καὶ κρύπτων, έτερα ανθ' έτέρων λέγοι· δήλός έστιν οὐκ ὀρθῶς πράξας, ἀλλὰ καὶ συνειδώς αὐτὸς ξαντῷ παραυομών. Τί δε δεί λόγων μακρών, ὅπου γε καὶ αὐτοὶ οὖτοι κατήγοροι της 'Αρειανης αιρέσεως είσιν; Εί γαρ οὐ θαρρούσιν είπειν, αλλά μαλλον κρύπτουσι τὰ ἐκείνων τῆς βλασφημίας ρήματα, δήλοί είσι γινώσκοντες ξένην και αλλοτρίαν της αληθείας είναι την αίρεσιν ταύτην. Ἐπειδη δε κρύπτουσιν αυτοί καὶ φοβοῦνται λέγειν, ἀναγκαῖον ἡμᾶς ἀποδῦσαι τὸ κάλυμμα της ἀσεβείας, καὶ δειγματίσαι την αίρεσιν, εἰδότας α τότε οί περί "Αρειον έλεγον, καὶ πῶς ἐξεβλήθησαν ἀπὸ τῆς ἐκκλησίας,

25.

1 Kings (1 Sam.) xv. 15.

καὶ καθηρέθησαν ἀπὸ τοῦ κλήρου συγγνώμην μέντοι πρότερον αίτησαμένους, έφ' οξε μέλλομεν προφέρειν ρυπαροίς ρήμασιν ότι μη φρονούντες, άλλα έλέγχοντες τους αίρετικους, λέγομεν ταθτα.

12. 'Ο τοίνυν μακαρίτης 'Αλέξανδρος δ ἐπίσκοπος ἐξέβαλε Cp. De Syn. τὸν "Αρειον τῆς ἐκκλησίας φρονοῦντα καὶ λέγοντα ταῦτα: 'Οὐκ ἀεὶ ὁ Θεὸς Πατηρ ην, οὐκ ἀεὶ ην ὁ Υίος· ἀλλὰ πάντων ὄντων έξ οὐκ ὄντων, καὶ ὁ Υίὸς τοῦ Θεοῦ ἐξ οὐκ ὄντων ἐστί καὶ πάντων όντων κτισμάτων, καὶ αὐτὸς κτίσμα καὶ ποίημά ἐστιο καὶ πάντων οὐκ ὄντων πρότερον, ἀλλ' ἐπιγενομένων, καὶ αὐτὸς ό τοῦ Θεοῦ Λόγος ην ποτε, ὅτε οὐκ ην πρὶν γεννηθηναι, ἀλλ' άρχὴν ἔχει τοῦ εἶναι· τότε γὰρ γέγονεν, ὅτε βεβούληται αὐτὸν δ Θεὸς δημιουργήσαι εν γάρ των πάντων έργων έστὶ καὶ αὐτός καὶ ὅτι τῆ μὲν φύσει τρεπτός ἐστι, τῷ δὲ ἰδίφ αὐτεξουσίω, ως βούλεται, μένει καλός ότε μέντοι θέλει, δύναται τρέπεσθαι καὶ αὐτὸς ώσπερ καὶ τὰ πάντα. Διὰ τοῦτο γὰρ ὁ Θεός, προγινώσκων έσεσθαι καλόν αὐτόν, προλαβών ταύτην αὐτῷ τὴν δόξαν δέδωκεν, ἡν αν καὶ ἐκ τῆς ἀρετῆς ἔσχε μετὰ ταῦτα· ωστε εξ έργων αὐτοῦ, ων προέγνω ὁ Θεὸς, τοιοῦτον αὐτὸν νῦν γεγονέναι.' Λέγουσι γοῦν, ὅτι 'Οὐδὲ Θεὸς ἀληθινός Cp. De Syn. έστιν ὁ Χριστὸς, ἀλλὰ μετοχῆ καὶ αὐτὸς, ὥσπερ καὶ οἱ ἄλλοι πάντες, λέγεται Θεός. Προστιθέασι δὲ καὶ τοῦτο, ὅτι 'Οὐκ έστιν αὐτὸς ὁ ἐν τῷ Πατρὶ φύσει, καὶ ἴδιος τῆς οὐσίας αὐτοῦ Λόγος, καὶ ἡ ιδία Σοφία, ἐν ἡ καὶ τοῦτον πεποίηκε τὸν κόσμον. άλλ' άλλος μεν έστιν ὁ εν τῷ Πατρὶ ίδιος αὐτοῦ λόγος, καὶ άλλη ή εν τῷ Πατρὶ ἰδία αὐτοῦ σοφία, εν ή σοφία καὶ τοῦτον του Λόγου πεποίηκευ αὐτος δε ούτος δ Κύριος κατ επίνοιαν λέγεται Λόγος διὰ τὰ λογικὰ, καὶ κατ' ἐπίνοιαν λέγεται Σοφία διὰ τὰ σοφιζόμενα.' 'Αμέλει φασίν, ὅτι 'Ξένων πάντων καὶ άλλοτρίων ὄντων κατά την οὐσίαν τοῦ Πατρὸς, οὕτω καὶ αὐτὸς ξένος μεν καὶ ἀλλότριος κατὰ πάντα τῆς τοῦ Πατρὸς οὐσίας έστὶ, τῶν δὲ γενητῶν καὶ κτισμάτων ἴδιος καὶ εἶς τυγχάνει κτίσμα γάρ ἐστι καὶ ποίημα καὶ ἔργου.' Πάλιν τέ φασιν, ὅτι φασὶ, μόνος ὁ Θεὸς, καὶ οὐκ ἢν ὁ Λόγος σὺν αὐτῷ· εἶτα θελήσας ήμας δημιουργήσαι, τότε πεποίηκε τοῦτον, καὶ ἀφ' οῦ

Ep. ad Ep. Æg. γέγονεν, ωνόμασεν αὐτὸν Λόγον, καὶ Υίὸν, καὶ Σοφίαν, ζνα ήμας δι' αὐτοῦ δημιουργήση· καὶ ώσπερ τὰ πάντα βουλήματι τοῦ Θεοῦ, οὐκ ὄντα πρότερον, ὑπέστη, οὕτω καὶ αὐτὸς τῷ βουλήματι τοῦ Θεοῦ, οὐκ ὢν πρότερον, γέγονεν. Οὐ γάρ ἐστι τοῦ Πατρός ίδιου καὶ φύσει γέννημα ὁ Λόγος, ἀλλὰ καὶ αὐτὸς χάριτι γέγονεν. Ο γὰρ ὢν Θεὸς τὸν μὴ ὄντα Υίὸν πεποίηκε τῆ βουλῆ, ἐν ἦ καὶ τὰ πάντα πεποίηκε, καὶ ἐδημιούργησε, καὶ έκτισε, καὶ γενέσθαι ἡθέλησε. Καὶ γὰρ καὶ τοῦτο λέγουσιν, ότι 'Οὐκ ἔστιν ὁ Χριστὸς ἡ φυσικὴ καὶ ἀληθινὴ δύναμις τοῦ Θεοῦ ἀλλ' ώσπερ ἡ κάμπη καὶ ὁ βροῦχος λέγονται δύναμις, ούτω καὶ αὐτὸς λέγεται δύναμις τοῦ Πατρός.' Πρὸς τούτοις έλεγεν, ὅτι ὁ Τῷ Υἱῷ ὁ Πατὴρ ἄρρητος ὑπάρχει καὶ οὕτε ὁρậν, οὔτε γινώσκειν τελείως καὶ ἀκριβῶς δύναται ὁ Υίὸς τὸν Πατέρα. 'Αρχην γαρ έχων τοῦ είναι, οὐ δύναται τὸν ἄναρχον γινώσκειν' άλλὰ καὶ ὁ γινώσκει καὶ βλέπει, ἀναλόγως οἶδε τοῖς ἰδίοις μέτροις, καὶ βλέπει, ώσπερ καὶ ἡμεῖς γινώσκομεν καὶ βλέπομεν κατά την ιδίαν δύναμιν. Προσετίθει δε και τοῦτο, ὅτι 'O Yiòs οὐ μόνον τὸν Πατέρα τὸν ἴδιον οὐκ οἶδεν ἀκριβως, ἀλλ' οὐδὲ την ιδίαν ξαυτοῦ οὐσίαν οῖδεν.

Joel ii. 25. Cp. De Syn. 18.

> 13. Ταθτα καὶ τὰ τοιαθτα λέγων μὲν ὁ "Αρειος, αἰρετικὸς απεδείχθη. Έγω δε καὶ μόνον γράφων, εκάθαιρον εμαυτον ενθυμούμενος τὰ κατὰ τούτων, καὶ κρατών την της εὐσεβείας διάνοιαν. Καὶ γὰρ καὶ ἐν τῆ κατὰ Νίκαιαν συνόδφ οἱ συνελθόντες πάντες πανταχόθεν επίσκοποι τὰς μεν ἀκοὰς επὶ τούτοις έκράτουν, παμψηφεί δε πάντες καί διὰ ταῦτα κατέκριναν τὴν αίρεσιν ταύτην, καὶ ἀνεθεμάτισαν, εἰπόντες ἀλλοτρίαν εἶναι καὶ ξένην ταύτην της έκκλησιαστικής πίστεως. Οὐκ ἀνάγκη δὲ τούς κρίναντας ήγεν έπὶ τοῦτο, ἀλλὰ πάντες προαιρέσει την αλήθειαν εξεδίκουν πεποιήκασι δε τουτο δικαίως και δρθώς. ' Αθεότης γὰρ ἐκ τούτων εἰσάγεται, καὶ μᾶλλον παρὰ τὰς Γραφὰς 'Ιουδαϊσμός, έχων έγγυς έπακολουθούντα τον Ελληνισμόν, ώστε τὸν ταῦτα φρονοῦντα μηκέτι μηδὲ Χριστιανὸν καλεῖσθαι· ταθτα γάρ πάντα των Γραφων έστιν έναντία. Ο μέν γάρ 'Ιωάννης φησίν' 'Έν ἀρχῆ ἦν ὁ Λόγος' οὖτοι δὲ φάσκουσιν' ' Οὐκ ἦν, πρὶν γεννηθῆ.' Καὶ αὐτὸς δὲ πάλιν ἔγραψε' 'Καί έσμεν έν τῷ ἀληθινῷ, ἐν τῷ Υἱῷ αὐτοῦ Ἰησοῦ Χριστῷ οὖτός

C. 17.

John i. 1.

1 John v. 20.

έστιν ὁ ἀληθινὸς Θεὸς καὶ ἡ ζωὴ ἡ αἰώνιος. Οῦτοι δὲ ώσπερ αντιμαχόμενοι φάσκουσι μη είναι τον Χριστον αληθινον Θεον, άλλὰ κατὰ μετοχὴν καὶ αὐτὸν ὡς τὰ πάντα λέγεσθαι Θεόν. Καὶ ὁ μὲν ᾿Απόστολος αἰτιᾶται τοὺς Ελληνας, ὅτι κτίσματα σέβουσι, λέγων· 'Έλάτρευσαν τῆ κτίσει παρὰ τὸν κτίσαντα Rom. i. 25. Θεόν' οὖτοι δὲ κτίσμα λέγοντες τὸν Κύριον εἶναι, καὶ ὡς κτίσματι λατρεύοντες αὐτῷ, τί διαφέρουσιν Ἑλλήνων; Πῶς Hist. Ari. 80. γάρ, εί τοῦτο φρονοῦσιν, οὐχὶ καὶ κατ' αὐτῶν ἐστι τὸ ἀνάγνωσμα, καὶ ὡς αὐτοὺς μεμφόμενός ἐστιν ὁ μακάριος Παῦλος; Καὶ ὁ μὲν Κύριός φησιν· ' Ἐγω καὶ ὁ Πατηρ έν ἐσμεν·' καὶ, John x. 30. ' Ο έμε εωρακως εώρακε τον Πατέρα' και ο παρ' αὐτοῦ δε κη- John xiv. 9. ρύττειν ἀποσταλεὶς ᾿Απόστολος γράφει 'Δος ων ἀπαύγασμα Heb. i. 3. της δόξης, καὶ χαρακτηρ της ύποστάσεως αὐτοῦ ' ούτοι δὲ τολμῶσι διαιρείν, καὶ ἀλλότριον αὐτὸν τῆς τοῦ Πατρὸς οὐσίας καὶ ἀϊδιότητος λέγειν, καὶ τρεπτὸν εἰσάγειν οἱ ἄθεοι, οὐ βλέποντες ότι, ταῦτα λέγοντες, οὐκέτι ποιοῦσιν αὐτὸν ἐν μετὰ τοῦ Πατρός, ἀλλὰ μετὰ τῶν κτισμάτων. Τίς γὰρ οὐχ ὁρậ, ὅτι αδιαίρετον έστι τὸ απαύγασμα πρὸς τὸ φῶς, καὶ ἴδιον αὐτοῦ συνυπάρχον τούτω φύσει, καὶ οὐκ ἐπιγέγονεν ὕστερον; Εἶτα τοῦ Πατρὸς λέγοντος, 'Οὖτός ἐστιν ὁ Υίός μου ὁ ἀγαπητὸς,' Matt. xvii. 5. καὶ τῶν Γραφῶν λεγουσῶν τοῦτον εἶναι τὸν τοῦ Πατρὸς Λόγον, έν ὧ καὶ 'οἱ οὐρανοὶ ἐστερεώθησαν, καὶ' ἀπλῶς 'πάντα δι' Ps. xxxii. αὐτοῦ ἐγένετο' οὖτοι, καινῶν ἐφευρεταὶ δογμάτων καὶ πλασ- John i. 3. μάτων γενόμενοι, έτερον επεισάγουσι λόγον, καὶ ἄλλην σοφίαν τοῦ Πατρὸς εἶναι, τοῦτον δὲ κατ' ἐπίνοιαν διὰ τὰ λογικὰ λέγεσθαι Λόγον καὶ Σοφίαν, οὐχ ὁρῶντες ἐκ τούτου τὸ ἄτοπον.

14. Εἰ γὰρ δι' ἡμᾶς λέγεται κατ' ἐπίνοιαν Λόγος καὶ Σοφία, τί ἂν εἴη αὐτὸς, οὐκ ἂν εἴποιεν. Εἰ γὰρ ταῦτα αὐτὸν λέγουσιν εἶναι αἱ γραφαὶ, οῦτοι δὲ ταῦτα εἶναι τὸν Κύριον οὐ θέλουσι, φανερῶς οὐδὲ ὑπάρχειν αὐτὸν θέλουσιν οἱ ἄθεοι καὶ τῶν γραφῶν ἐναντίοι. Καὶ τοῦτο οἱ μὲν πιστοὶ δύνανται παρ' αὐτῆς τε τῆς πατρικῆς φωνῆς, καὶ παρὰ τῶν προσκυνούντων αὐτὸν ἀγγέλων, καὶ τῶν περὶ αὐτοῦ γραψάντων ἁγίων μαθεῖν οὖτοι δὲ, ἐπεὶ τὴν διάνοιαν οὐκ ἔχουσι καθαρὰν, οὐδὲ δύνανται θείων ἐπακούειν καὶ θεολόγων ἀνδρῶν, δύνανται κᾶν παρὰ τῶν ὁμοίων αὐτοῖς δαιμόνων μαθεῖν, ὅτι μὴ ὡς πολλῶν ὄντων ἀνε-

φώνουν, αλλα τοῦτον μόνον είδότες ἔλεγον 'Σὰ εῖ ὁ ἄγιος τοῦ EP. AD EP. Θεού, καὶ ὁ Υίὸς τοῦ Θεοῦ. Καὶ γὰρ καὶ ὁ τὴν αίρεσιν αὐτοῖς Marki. 24; Θεου, και ο 1 τος του  $\tilde{\rho}$  του  $\tilde{\rho}$  δρει, οὐκ ἔλεγεν' ' Εἰ καὶ σὺ Υἱὸς εἶ  $\tilde{\rho}$  Ματτ. viii. 29. ὑποβαλων, πειράζων ἐν τῷ ὅρει, οὐκ ἔλεγεν' ' Εἰ καὶ σὺ Υἱὸς εἶ Cp. Matt. iv. τοῦ Θεοῦ, ὡς ὄντων ἄλλων' ἀλλ', 'Εὶ σὰ εῖ ὁ Υἱὸς τοῦ Θεοῦ,' ώς μόνου όντος αὐτοῦ. 'Αλλ' οἱ θαυμαστοὶ, ώσπερ Ελληνες, έκπεσόντες της περί τοῦ ένὸς Θεοῦ έννοίας, εἰς πολυθεότητα κατήλθον, ούτω καὶ οῦτοι, μὴ πιστεύοντες ένα εἶναι τὸν τοῦ Πατρός Λόγου, είς πολλών επίνοιαν πεπτώκασι καὶ τὸν μεν όντως όντα Θεον και άληθινον Λόγον άρνοῦνται, κτίσμα δὲ αὐτὸν κὰν ἐνθυμεῖσθαι τετολμήκασιν, οὐ βλέποντες ὅσης ἀσεβείας μεστόν έστι τὸ φρόνημα. Εὶ γὰρ κτίσμα έστὶ, πῶς αὐτὸς τῶν κτισμάτων ἐστὶ δημιουργός; ἢ πῶς αὐτὸς ὁ Υίὸς καὶ Σοφία, καὶ Λόγος; Λόγος γὰρ οὐ κτίζεται, ἀλλὰ γεννᾶται καὶ τὸ κτίσμα οὐχὶ νίὸς, ἀλλὰ ποίημα. Καὶ εἰ τὰ κτίσματα δι' De Syn. 36. αὐτοῦ γέγονε, κτίσμα δέ ἐστι καὶ αὐτός διὰ τίνος ἄρα καὶ αὐτὸς γέγονεν; 'Ανάγκη γὰρ τὰ ποιήματα διά τινος γίνεσθαι, ώσπερ οθυ καὶ γέγουε διὰ τοθ Λόγου, ὅτι μὴ αὐτὸς ἢν ποίημα, άλλα Λόγος του Πατρός. Καὶ πάλιν, εἰ ἄλλη ἐστὶν ἡ ἐν τῷ

καὶ ὁ Υίὸς ἐν τῷ νἱῷ ποιηθείς.

John xiv. 10.

John i. 3.

Heb. ii. 40.

ό Πατηρ εν εμοί, όντος ετέρου εν τώ Πατρί, εν ώ και αὐτος ό

Πατρὶ σοφία παρὰ τὸν Κύριον, καὶ ἡ Σοφία ἐν σοφία γέγονεν. Εὶ δὲ Σοφία ἐστὶν ὁ τοῦ Θεοῦ Λόγος, εἴη αν καὶ ὁ Λόγος ἐν λόγφ γεγονώς καὶ εἰ ὁ Λόγος τοῦ Θεοῦ ἐστιν ὁ Υίὸς, εἴη αν

15. Πως τοίνυν ὁ Κύριος έλεγεν 'Έγω ἐν τῷ Πατρὶ, καὶ

Κύριος γέγονε; Πως δε και δ Ίωάννης, άφεις εκείνον, περί τούτου διηγείται λέγων 'Πάντα δι' αὐτοῦ ἐγένετο, καὶ χωρὶς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ ἕν; Εἰ δὲ πάντα τὰ βουλήματι γενόμενα δι' αὐτοῦ γέγονε, πῶς καὶ αὐτὸς είς τῶν γενομένων ἐστί; Πῶς δὲ καὶ τοῦ ᾿Αποστόλου λέγουτος, ΄ Δι' ὃυ τὰ πάντα καὶ δι' οῦ τὰ πάντα, οὖτοι λέγουσιν. Οὐχ ἡμεῖς δι' αὐτὸν, ἀλλ' ἐκεῖνος δι' ήμας γέγονεν; "Εδει γαρ, είπερ ούτως ήν, είπειν αὐτὸν, Δι' οθς γέγονεν ὁ Λόγος. Νθν δὲ μὴ τοθτο λέγων, ἀλλὰ, 'Δι' ου τὰ πάντα καὶ δι' οὖ τὰ πάντα,' δείκνυσι τούτους αἰρετικοὺς καὶ συκοφάντας. "Αλλως τε, εὶ τεθαρρήκασιν άλλον είναι Λόγον εν τῷ Θεῷ, ἐπεὶ μὴ φανερὰς ἔχουσι τὰς ἐκ τῶν γραφῶν ἀποδείξεις, κὰν εν έργον αὐτοῦ δεικνύτωσαν, ἢ τοῦ Πατρὸς έργον χωρίς τούτου τοῦ Λόγου γεγονός, ΐνα τινὰ δοκῶσι πρόφασιν έχειν της ξαυτών επινοίας. Τοῦ μεν γὰρ αληθινοῦ Λόγου πασίν έστι φανερά τὰ έργα, ως και έξ αὐτων αὐτον ἀναλόγως θεωρείσθαι ώς γάρ την κτίσιν δρώντες, διανοούμεθα τὸν ταύτην κτίσαντα Θεον, ούτω βλέποντες μηδεν άτακτον εν τοις γενομένοις, αλλα πάντα τάξει και προνοία κινούμενά τε και μένοντα, ενθυμούμεθα Λόγον είναι τοῦ Θεοῦ τὸν ἐπὶ πάντων ουτα τε καὶ ἡγεμονεύοντα. Τοῦτο καὶ αἱ θεῖαι γραφαὶ μαρτυροῦσι, λέγουσαι αὐτόν τε εἶναι τὸν τοῦ Θεοῦ Λόγον, καὶ ὅτι 'δι' αὐτοῦ τὰ πάντα γέγονε, καὶ χωρὶς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ ἕν. Έκείνου δε, περί οῦ λέγουσιν, οὐδεν οὕτε ρητον οὕτε ἔργον ὑπ' αὐτῶν δείκυνται. Καὶ γὰρ καὶ αὐτὸς ὁ Πατὴρ λέγων, 'Οὖτός Matt. iii. 17. έστιν ο Υίος μου ο άγαπητος, οὐδένα έτερον είναι παρ' αὐτον

σημαίνει.

16. Οὐκοῦν κατὰ τοῦτο καὶ Μανιχαίοις οἱ θαυμαστοὶ λοιπὸν προσετέθησαν. Καὶ γὰρ κἀκεῖνοι μόνον ἄχρις ὀνόματος ἀγαθὸν θεὸν ὀνομάζουσι, καὶ ἔργον μὲν αὐτοῦ οὕτε βλεπόμενον ούτε αόρατον δεικνύειν δύνανται τον δε αληθινον καὶ όντως όντα Θεόν, τὸν ποιητὴν οὐρανοῦ καὶ γῆς καὶ πάντων τῶν ἀοράτων, ἀρνούμενοι, παντελῶς εἰσι μυθολόγοι. Τοῦτο δὲ καὶ οῦτοι πάσχειν μοι δοκοῦσιν οἱ κακόφρονες. Τοῦ γὰρ ἀληθινοῦ Λόγου καὶ μόνου όντος ἐν τῷ Πατρὶ τὰ ἔργα βλέπουσι, καὶ τοῦτον μεν ἀρνοῦνται, ἄλλον δε ξαντοῖς ἀναπλάττονται λόγον, ον ούτε εξ έργων ούτε εξ ακοής αποδεικνύειν δύνανται εί μή άρα σύνθετον τὸν Θεὸν, ὡς ἄνθρωπον, λαλοῦντα καὶ ἀμείβοντα τους λόγους, και πάλιν ούτω νοοθντα και σοφιζόμενον ύπονοοῦντες μυθολογοῦσιν, οὐχ δρῶντες εἰς ὅσην ἀλογίαν ταῦτα λέγουτες έκπεπτώκασιν. Εὶ μὲν γὰρ ἐπισυμβαίνοντας ἔχει τοὺς λόγους, πολὺ τοῦτο ἄνθρωπον νομίζουσιν εἰ δὲ καὶ ἐξ αὐτοῦ προφέρονται καὶ λοιπὸν ἀφανίζονται, μειζόνως ἀσεβοῦσιν, ὅτι τὰ ἐκ τοῦ ὄντος εἰς τὸ μὴ εῖναι ἀναλύουσιν. Εἰ γὰρ ὅλως γεννᾶν αὐτὸν ὑπονοοῦσι, βέλτιόν ἐστι καὶ εὐσεβέστερον λέγειν ένὸς εἶναι Λόγου γεννήτορα τὸν Θεὸν, ὅς ἐστι ' τὸ πλήρωμα τῆς Cp. Col. ii. 9,  $\theta$ εότητος αὐτοῦ,  $\epsilon$ ν  $\tilde{\psi}$  καὶ οἱ θησαυροὶ τῆς γνώσ $\epsilon$ ως πάσης  $\epsilon$ ἰσὶν  $^3$ ἀπόκρυφοι,' καὶ τοῦτον λέγειν εἶναί τε καὶ συνυπάρχειν τῷ έαυτοῦ Πατρὶ, δι' οῦ καὶ τὰ πάντα γέγονεν' ἢ πολλῶν μὴ φαι-

Ep. ad Ep. Æg. υομένων Πατέρα νομίζειν τὸν Θεὸν, η ώς ἐκ πολλών συγκείμενον, ως ανθρωποπαθή και ποικίλον, τον απλούν όντα τή

φύσει φαντάζεσθαι. Εἶτα τοῦ ᾿Αποστόλου λέγοντος ΄ Χρισ-T Cor. i. 24. τὸς Θεοῦ δύναμις καὶ Θεοῦ σοφία, οὖτοι ταῖς πολλαῖς δυνάμεσιν ένα καὶ τοῦτον συναριθμοῦσι, καὶ τό γε χείριστον, ὅτι

τη κάμπη καὶ τοῖς ἄλλοις ἀλόγοις, τοῖς δι' ἐπιτιμίαν πεμπο-De Syn. 39. μένοις δι' αὐτοῦ, παραβάλλουσιν αὐτὸν οἱ παράνομοι. Εἶτα,

τοῦ Κυρίου λέγουτος 'Οὐδεὶς ἐπιγινώσκει τὸν Πατέρα εἰ μὴ Matt. xi. 27. ό Υίὸς, καὶ πάλιν, 'Οὐχ ὅτι τὸν Πατέρα τις ξώρακεν εἰ μὴ ὁ John vi. 46. ων παρά τοῦ Πατρός 'πως οὐκ άληθως είσιν οὖτοι θεομάχοι, λέγοντες μήτε δρασθαι μήτε ἐπιγινώσκεσθαι τὸν Πατέρα παρὰ

τοῦ Υίοῦ τελείως; Εὶ γὰρ ὁ Κύριος λέγει, 'Καθώς γινώσκει John x. 15. με ὁ Πατηρ, κάγω γινώσκω τὸν Πατέρα. οὐκ ἐκ μέρους δὲ γινώσκει ὁ Πατηρ τὸν Υίόν πῶς οὐ μαίνονται φλυαροῦντες, ότι ἐκ μέρους καὶ οὐ πλήρης γινώσκει ὁ Υίὸς τὸν Πατέρα; Είτα ει άρχην έχει ὁ Υίὸς είς τὸ είναι, άρχην δὲ έχει καὶ τὰ πάντα είς τὸ γεγενήσθαι, τί τίνος έστὶ πρῶτον, λεγέτωσαν. 'Αλλ' οὔτε τι εἰπεῖν ἔχουσιν, οὔτε τοῦ Λόγου τοιαύτην ἀρχὴν δεικυύειν δύνανται οἱ πανοῦργοι. Τοῦ γὰρ Πατρός ἐστιν ἀληθινον καὶ ἴδιον αὐτοῦ γέννημα, καὶ ' Ἐν ἀρχῆ ἢν ὁ Λόγος, καὶ

ό Λόγος ην προς του Θεον, και Θεος ην ο Λόγος. Περί γαρ τοῦ λέγειν αὐτοὺς μὴ εἰδέναι τὸν Υίὸν τὴν ξαντοῦ οὐσίαν περιττόν έστιν αποκρίνασθαι, εί μη μόνον μανίας αὐτῶν καταγινώσκειν, εί γε έαυτον ούκ οίδεν ο Λόγος, ο τοίς πάσι την γνωσιν την περί του Πατρός και έαυτου χαριζόμενος, και μεμφόμενος τους μη γινώσκοντας ξαυτούς.

17. 'Αλλά γέγραπται, φασί 'Κύριος ἔκτισέ με ἀρχὴν Prov. viii. 22. όδων αὐτοῦ εἰς ἔργα αὐτοῦ ' ἀπαίδευτοι καὶ τὰς φρένας έμβεβροντημένοι! Καὶ δοῦλος ἐν ταῖς γραφαῖς ἐλέχθη, καὶ παιδίσκης νίδς, καὶ ἀρνίον καὶ πρόβατον, καὶ ὅτι κεκοπίακε, καὶ εδίψησε, καὶ ετυπτήθη, καὶ πέπουθεν. 'Αλλ' έχει την πρόφασιν καὶ τὸ αἴτιον εὔλογον ἐγγὺς τὰ τοιαῦτα πάλιν ἐκ τῶν γραφων σημαινόμενα. Έστι δε τουτο, διότι ἄνθρωπος καὶ Υίὸς ἀνθρώπου γέγονε, λαβών την τοῦ δούλου μορφην, ήτις ην ή ἀνθρωπίνη σάρξ. 'Ο γὰρ Λόγος,' φησὶν ὁ Ἰωάννης, 'σὰρξ

John i. 14. έγένετο. Εἰ δὲ ἄνθρωπος γέγονεν, οὐ δεῖ τινας ἐπὶ ταῖς τοιαύ-

John i. r.

ταις φωναίς σκανδαλίζεσθαι άνθρώπου γαρ ίδιον έστι τὸ κτίζεσθαι, τὸ γίνεσθαι, τὸ πλάττεσθαι, τὸ κοπιᾶν, τὸ πάσχειν. τὸ ἀποθυήσκειν, τὸ ἐκ νεκρῶν ἐγείρεσθαι. Καὶ ώσπερ Λόγος ων καὶ Σοφία τοῦ Πατρος, ἔχει πάντα τὰ τοῦ Πατρος, τὸ ἀίδιον, τὸ ἄτρεπτον, τὸ κατὰ πάντα καὶ ἐν πᾶσιν ὅμοιον, τὸ μὴ πρότερου καὶ ὕστερου, ἀλλὰ τὸ συνυπάρχειν τῷ Πατρὶ, καὶ αὐτὸ τὸ τῆς θεότητος εἶδος αὐτὸν εἶναι, καὶ τὸ δημιουργικὸν, καὶ τὸ μὴ κτίζεσθαι ὅμοιος γὰρ ὢν κατὰ τὴν οὐσίαν τοῦ Πατρός, οὐκ αν εἴη κτιστὸς, ἀλλα κτίστης, ώς αὐτὸς εἴρηκεν ' Ο Πατήρ μου έως άρτι ἐργάζεται, καγω ἐργάζομαι' ούτως John v. 17. άνθρωπος γεγονώς, καὶ σάρκα φορέσας, έξ ἀνάγκης 'κτίζεσθαι' λέγεται καὶ 'ποιεῖσθαι,' καὶ πάντα τὰ τῆς σαρκὸς ἴδια, κὰν οῦτοι, ώς Ἰονδαϊκοὶ κάπηλοι, 'τὸν οῖνον μίσγωσιν ὕδατι,' τα- Isa. i. 22. πεινούντες τὸν Λόγον, καὶ τὴν θεότητα αὐτοῦ ταῖς τῶν γεννητων εννοίαις ύποβάλλοντες. Διὰ τοῦτο γὰρ εἰκότως καὶ δικαίως οἱ μὲν πατέρες ἡγανάκτησαν, καὶ ἀνεθεμάτισαν τὴν ασεβεστάτην ταύτην αίρεσιν, οῦτοι δὲ ώς εὐέλεγκτον καὶ πανταχόθεν οὖσαν σαθράν φοβοῦνται καὶ κρύπτουσι. Καὶ γάρ βραχέα μεν ταῦτα πρὸς κατάγνωσιν αὐτῶν ἡμεῖς εγράψαμεν έὰν δέ τις θελήση πλατυτέρω τῷ κατ' αὐτῶν ἐλέγχω χρήσασθαι, εύρήσει την αίρεσιν ταύτην Ελλήνων μεν οὐ μακράν, των δὲ ἄλλων αἰρέσεων ἐσχάτην καὶ τρυγίαν τυγχάνουσαν. Έκειναι μεν γὰρ ἢ περὶ τὸ σῶμα καὶ τὴν ἐνανθρώπησιν τοῦ Κυρίου πλανωνται, αί μεν ούτως, αί δε εκείνως καταγενδόμεναι, η μηδόλως επιδεδημηκέναι τον Κύριον, ως 'Ιουδαίοι νομίζοντες επλανήθησαν αΰτη δε μόνη μανικώτερον είς αὐτὴν την θεότητα κατατετόλμηκε, λέγουσα μηδόλως εΐναι τὸν Λόγον, μηδε τον Πατέρα ἀεὶ Πατέρα είναι. "Οθεν εὐλόγως ἄν τις κατ' αὐτῶν ἐκεῖνον εἴποι γεγράφθαι τὸν ψαλμόν· 'Εἶπεν Ps. xiii.(xiv). άφρων εν καρδία αὐτοῦ, Οὐκ έστι Θεός διεφθάρησαν καὶ <sup>τ</sup> έβδελύχθησαν έν τοις έπιτηδεύμασιν αὐτῶν.

18. ' Αλλὰ καὶ ἰσχύομεν,' φασὶ, ' καὶ δυνάμεθα ταῖς πανουργίαις προστῆναι τῆς αἰρέσεως.' Βελτίων δ' αν γένοιτο αὐτῶν ἡ ἀπολογία, ἐὰν μὴ τέχνη τινὶ μηδὲ σοφίσμασιν Ἑλληνικοῖς, ἀλλ' ἀπλῆ τῆ πίστει ταύτης προστῆναι δύνανται. Οὐκοῦν εἰ τεθαβρήκασι καὶ γινώσκουσιν ἐκκλησιαστικὴν εἶναι ταύτην,

EP. AD EP. Matt. v. 15. λεγέτωσαν φανερώς τὸ φρόνημα 'οὐδεὶς γὰρ ἄψας λύχνον τίθησιν αὐτὸν ὑπὸ τὸν μόδιον, ἀλλ' ἐπὶ τὴν λυχνίαν, καὶ λάμπει πᾶσι τοῖς εἰσερχομένοις. Εἰ τοίνυν καὶ οὖτοι προστηναι δύνανται, γραψάτωσαν τὰ προειρημένα, καὶ δειξάτωσαν πάσιν, ως λύχνον, γυμνην την ξαυτών αίρεσιν φανερως τε και κατηγορείτωσαν 'Αλεξάνδρου τοῦ μακαρίτου έπισκόπου, ως αδίκως εκβαλόντος του "Αρειου λέγοντα ταῦτα, καὶ μεμφέσθωσαν την εν Νικαία σύνοδον, αντί της ασεβείας ύπομνήσασαν καὶ γράψασαν τὴν εὐσεβῆ πίστιν. 'Αλλ' οὐ ποιήσουσιν, εθ οίδα, ότι ούχ ούτως είσλυ αγνώτες ών έπλάσαντο καὶ φιλονεικοῦσιν ἐπισπεῖραι κακῶν ἀλλὰ καὶ μάλα γινώσκουσιν, ὅτι, κὰν κατὰ τὴν ἀρχὴν τοὺς ἀκεραίους διὰ κευής απάτης ύφαρπάσωσιν, αλλ' εύθυς ή έννοια αυτών ώς ' φῶς ἀσεβῶν σβέννυται,' καὶ στηλιτεύονται πανταχοῦ, ὡς τῆς άληθείας έχθροί. Διὰ τοῦτο γοῦν πάντα μωρώς ποιοῦντες, καὶ ώς μωροὶ λαλοῦντες, τοῦτο μόνον, ώς 'νίοὶ τοῦ αἰῶνος όντες τούτου, φρονίμως πεποιήκασι, κρύπτοντες ύπο τον μόδιον τὸν ξαυτῶν λύχνον, ἵνα νομίζηται φαίνειν, καὶ μη

Job xviii. 5.

Luke xvi. 8. φαινόμενος ἀποσβεσθη καταγινωσκόμενος. Καὶ γὰρ καὶ αὐτὸς "Αρειος ὁ τῆς μὲν αἰρέσεως ἔξαρχος, Εὐσεβίου δὲ κοινωνος, κληθείς έκ σπουδής τότε των περί Εὐσέβιον παρά De Morte τοῦ μακαρίτου Κωνσταντίνου τοῦ Αὐγούστου, καὶ ἀπαιτούμενος είπειν έγγράφως την ξαυτού πίστιν, έγραψεν δ δόλιος,

Arii, 2, 3.

γραφέντα καν ειρησθαι πώποτε παρ' αὐτοῦ ή πεφρονήσθαι. 'Αλλ' εὐθὺς ἐξελθων, ώσπερ δίκην δοὺς, κατέπεσε, καὶ 'πρηυης γενόμενος ελάκησε μέσος.

κρύπτων μεν τας ίδίας της ασεβείας λέξεις, ύποκρινόμενος δε καὶ αὐτὸς, ὡς ὁ διάβολος, τὰ τῶν γραφῶν ῥήματα ἁπλᾶ, καὶ ως έστι γεγραμμένα. Είτα λέγοντος τοῦ μακαρίτου Κωνσταντίνου 'Εὶ μηδὲν ἔτερον ἔχεις παρὰ ταῦτα ἐν τῆ διανοία, μάρτυρα την αλήθειαν δός αμύνεται γαρ επιορκήσαντά σε δ Κύριος " ἄμοσεν ὁ ἄθλιος μήτε ἔχειν, μήτε ἄλλα παρὰ τὰ νῦν

Acts i. 18.

19. Πασι μεν οθν ανθρώποις κοινον τοθ βίου τέλος δ θάνατός έστι, καὶ οὐ δεῖ τινας ἐπεμβαίνειν, κὰν ἐχθρὸς ἢ δ τελευτήσας, αδήλου όντος μη έως έσπέρας καὶ αὐτοὺς τοῦτο καταλάβη τὸ δὲ τέλος 'Αρείου, ἐπεὶ μὴ ἁπλῶς γέγουε, διὰ τοῦτο καὶ διηγήματος ἄξιόν ἐστι. Τῶν γὰρ περὶ Εὐσέβιον άπειλούντων είσαγαγείν αὐτὸν είς την ἐκκλησίαν, ὁ μὲν ἐπίσκοπος της Κωνσταντινουπόλεως 'Αλέξανδρος αντέλεγεν, δ δε "Αρειος εθάρρει τη βία καὶ ταῖς ἀπειλαῖς Εὐσεβίου σάββατον γαρ ήν, και προσεδόκα τη έξης συνάγεσθαι. Πολύς τοίνυν ήν άγων, ἐκείνων μὲν ἀπειλούντων, ᾿Αλεξάνδρου δὲ εὐχομένου٠ άλλ' ὁ Κύριος κριτής γενόμενος εβράβευσε κατὰ τῶν ἀδικούντων. Οὔπω γὰρ ὁ ἥλιος ἔδυ, καὶ χρείας αὐτὸν έλκυσάσης είς τόπου, εκεί κατέπεσε, καὶ ἀμφοτέρων τῆς τε κοινωνίας καὶ τοῦ ζην εὐθὺς ἐστερήθη. Καὶ ὁ μὲν μακαρίτης Κωνσταντίνος εὐθὺς ἀκούσας ἐθαύμασεν, ἰδὼν ἐλεγχθέντα τοῦτον ἐπίορκον πᾶσι δὲ γέγονε τότε φανερὸν, ὅτι τῶν μὲν περί Εὐσέβιον ήσθένησαν αἱ ἀπειλαὶ, καὶ ἡ ἐλπὶς ᾿Αρείου ματαία γέγονεν. 'Εδείχθη δὲ πάλιν, ὅτι παρὰ τοῦ Σωτῆρος ακοινώνητος γέγονεν ή 'Αρειανή μανία καὶ ώδε καὶ εν 'τή Heb. xii. 23. πρωτοτόκων έν οὐρανοῖς ἐκκλησία. Τίς οὖν οὐκ αν θαυμάσειεν δρών τούτους αδίκως φιλονεικούντας, ούς δ Κύριος κατέκρινε, καὶ βλέπων αὐτοὺς ἐκδικοῦντας τὴν αἵρεσιν, ἡν δ Κύριος ακοινώνητον ήλεγξε, μη αφείς του ταύτης έξαρχον είσελθείν είς την έκκλησίαν, και μη φοβουμένους το γεγραμμένου, αλλ' αδυνάτοις επιχειρούντας; 'A γαρ δ Θεός δ Isa. xiv. 27. άγιος βεβούλευται, τίς διασκεδάσει;' καὶ δυ δ Θεδς κατέκρινε, τίς ὁ δικαιων; Ἐκείνοι μεν οθν, ως ίδίας φαντασίας έκδικουντες, γραφέτωσαν à θέλουσιν· ύμεις δε, άδελφοι, ώς τὰ τοῦ Κυρίου σκεύη φέροντες, καὶ τὰ τῆς ἐκκλησίας ἐκδι- Ιςα, ΙΙΙ, ΤΙ. κοθντες δόγματα, παρακαλώ, δοκιμασταί γίνεσθε τοθ πράγματος καὶ εἰ μὲν ἐτέρας παρὰ τὰς προειρημένας 'Αρείου λέξεις γράφουσιν, εντεύθεν ως ύποκριτων τούτων κατάγνωτε, κρυπτόντων μεν τον ίον του φρονήματος, σαινόντων δε κατά τὸν ὄφιν τοῖς ἀπὸ χειλέων ῥήμασι. Καὶ γὰρ ταῦτα γράφοντες έχουσι μεθ' έαυτων τους έκβληθέντας τότε μετά 'Αρείου, Σεκοῦνδον τὸν Πενταπολίτην, καὶ τοὺς ἐν 'Αλεξ- c. 7. ανδρεία ποτὲ ἐλεγχθέντας κληρικοὺς, τούτοις τε γράφουσιν Ατί. 24, Hist ἐν τῆ 'Αλεξανδρεία καὶ τό γε θαυμαστὸν, ἡμᾶς μὲν καὶ τοὺς  $\stackrel{\text{Ari. 65.}}{\text{Ari. 65.}}$ μεθ' ἡμῶν ἐποίησαν διωχθῆναι, καίτοι τοῦ εὐσεβεστάτου βασιλέως Κωνσταντίνου μετ' εἰρήνης ἀποστείλαντος ἡμᾶς Apol. c. Ari. Ε<sub>Γ. ΑD</sub> Ε<sub>Γ</sub>. εἰς τὴν πατρίδα καὶ τὴν ἐκκλησίαν, καὶ κηδομένου τῆς ὁμο-ÆG.
Hist. Ari. 54. νοίας τῶν λαῶν τούτοις δὲ παραδοθῆναι νῦν πεποιήκασι τὰς ἐκκλησίας, καὶ πᾶσιν ἔδειξαν, ὅτι τούτων χάριν ἡ πᾶσα καθ' ἡμῶν ἐξ ἀρχῆς καὶ κατὰ τῶν ἐτέρων γέγονεν ἐπιβουλή.

20. Πως οὖν, ταῦτα ποιοῦντες, δύνανται ταῦτα γράφοντες πιστεύεσθαι; Εί γὰρ ἔγραφον ὀρθώς, ἐξήλειφον ἡν ἔγραψεν δ "Αρειος 'Θαλείαν, καὶ ἀπέβαλλον αν τὰς της αίρέσεως C. 7. παραφυάδας μαθηταί γὰρ οὖτοι καὶ κοινωνοὶ τῆς τε ἀσε-De Syn. 15. βείας καὶ της ἐπιτιμίας γεγόνασιν ᾿Αρείου οὐκοῦν, μη ἀποβάλλοντες τούτους, ἔκδηλοι πᾶσίν εἰσι μὴ ἔχοντες ὀρθὸν τὸ φρόνημα, καν μυριάκις γράφωσι. Δια τούτο γρηγορείν προσήκει, μήποτε τη περιβολή των γραμμάτων απάτη τις γένηται, καὶ παρενέγκωσί τινας ἀπὸ τῆς εὐσεβοῦς πίστεως. Ἐὰν δὲ τολμήσαντες τὰ 'Αρείου γράψωσιν, δρώντες ξαυτούς εὐοδουμένους καὶ εὐθηνουμένους, οὐδέν ἐστι λοιπὸν ἡ πολλή τή παβρησία χρήσασθαι, μνημονεύοντας των αποστολικών προβρήσεων, ας δια τας τοιαύτας αιρέσεις προμηνύων έγραψε, και 1 Tim. iv. 1. ήμας είπειν πρέπει οίδαμεν ότι, ως γέγραπται, έν έσχάτοις

1 Tim. iv. 1. ἡμας είπεῖν πρέπει\* οἴδαμεν ὅτι, ὡς γέγραπται, 'έν έσχάτοις καιροῖς ἀποστήσονταί τινες τῆς ὑγιαινούσης πίστεως, προσέ-

Τit.i. 14. χοντες πνεύμασι πλάνης καὶ διδασκαλίαις δαιμόνων, ἀποστρε2 Tim. iii. 12, φομένων τὴν ἀλήθειαν' καί 'ὅσοι μὲν θέλουσιν εὐσεβῶς ζῆν

ἐν Χριστῷ, διωχθήσονται πονηροὶ δὲ ἄνθρωποι καὶ γόητες
προκόψουσιν ἐπὶ τὸ χεῖρον, πλανῶντες καὶ πλανώμενοι.'

Rom. viii. 35. 'Αλλ' ήμᾶς οὐδέν τι πείσει τούτων, οὐδὲ 'χωρίσει τῆς ἀγάπης τοῦ Χριστοῦ,' κἂν οἱ αἱρετικοὶ θάνατον ἡμῖν ἀπειλῶσι'
Χριστιανοὶ γάρ ἐσμεν, καὶ οὐχὶ 'Αρειανοί. Εἴθε δὲ μηδὲ οἱ
ταῦτα γράψαντες ἐφρόνουν τὰ 'Αρείου. Ναὶ, ἀδελφοὶ, τοιαύ-

Rom. viii. 15. της παρρησίας χρεία νῦν' 'οὐ γὰρ ἐλάβομεν πνεῦμα δουλείας Gal. vi. 13. πάλιν εἰς φόβον' ἀλλ' 'ἐπ' ἐλευθερία κέκληκεν ἡμᾶς ὁ Θεός' καὶ ἔστιν ἀληθῶς αἰσχρὸν, καὶ λίαν αἰσχρὸν, ἐὰν ἢν παρὰ τοῦ Σωτῆρος διὰ τῶν ἀποστόλων ἔσχομεν πίστιν, ταύτην διὰ 'Αρειον ἢ τοὺς τὰ 'Αρείου φρονοῦντας καὶ πρεσβεύοντας ἀπολέσωμεν. "Πδη μὲν οὖν πλεῖστοι καὶ τῶν μερῶν τούτων,

Heb. xii. 4. μαθόντες τὴν τῶν γραφόντων πανουργίαν, ἔτοιμοι 'μέχρις αἵματός εἰσιν ἀντικαταστῆναι' πρὸς τὰς ἐκείνων μεθοδείας, ἀκούοντες μάλιστα περὶ τῆς ὑμῶν στεμρότητος ἐπειδὴ δὲ

άφ' ύμων έξήχηται ό κατά της αίρέσεως έλεγχος, καὶ ώς όφις εκ των φωλεων ή αίρεσις αποκεκάλυπται παρ' ύμιν τετήρηται τὸ παιδίου, ὅπερ Ἡρώδης ἀνελεῖν ἐζήτει, καὶ ζή έν ύμιν ή αλήθεια, και ύγιαίνει παρ' ύμιν ή πίστις.

21. Διὰ τοῦτο, παρακαλῶ, ἔχοντες μετὰ χεῖρας τὴν ἐν Νικαία παρά των πατέρων γραφείσαν πίστιν, και ταύτην έκδικουντες πολλή τή προθυμία, και τή είς τον Κύριον πεποιθήσει, τύπος γένεσθε τοίς πανταχού, δεικνύντες αγώνα προκείσθαι νύν πρὸς τὴν αίρεσιν ὑπὲρ τῆς ἀληθείας, καὶ ποικίλας είναι τοῦ έχθροῦ τὰς μεθοδείας. Οὐ γὰρ μόνον τὸ μὴ θῦσαι λίβανον δείκυυσι μάρτυρας άλλα και το μη άρυήσασθαι την πίστιν ποιεί τὸ μαρτύριον της συνειδήσεως λαμπρόν. Καὶ οὐχ οί κλίναυτες είς εἴδωλα μόνον κατεκρίθησαν ως αλλότριοι, αλλά καὶ οἱ προδεδωκότες τὴν ἀλήθειαν. Ἰούδας γοῦν οὐ θύσας ἀπεβλήθη της ἀποστολικής τιμής, ἀλλὰ προδότης γενόμενος. Καὶ Ύμέναιος δὲ καὶ ᾿Αλέξανδρος οὐκ εἰς εἴδωλα τραπέντες τ Tim. i. 20, ἀπεπήδησαν, ἀλλ' ὅτι περὶ τὴν πίστιν ἐναυάγησαν. Πάλιν <sup>19.</sup> τε 'Αβραὰμ ὁ πατριάρχης οὐκ ἀναιρεθεὶς ἐστεφανώθη, ἀλλ' ότι πιστὸς γέγονε τῷ Θεῷ. Οἴ τε ἄλλοι ἄγιοι, περὶ ὧν δ Παῦλός φησι, Γεδεών, Βαράκ, Σαμψών, Ἰεφθαέ, Δαβίδ τε καὶ Heb. xi. 52 Σαμουὴλ, καὶ οἱ σὺν αὐτοῖς, οὐχ αἵματος ἐκχυθέντος, ἐτελειώ- segq. θησαν, άλλα δια πίστεως έδικαιώθησαν, και μέχρι νῦν θαυμάζονται, ὅτι καὶ θάνατον ὑπομένειν ἦσαν ἔτοιμοι διὰ τὴν εἰς τὸν Κύριον εὐσέβειαν. Εὶ δὲ δεῖ προσθεῖναι καὶ τὸ γενόμενον ἐφ' ήμιν, οἴδατε πως δ μακαρίτης 'Αλέξανδρος μέχρι θανάτου κατά της αιρέσεως ταύτης ηγωνίσατο, και όσας θλίψεις και πηλίκους πόνους, καίτοι γέρων ων, ύπομείνας, έν τη πρεσβυτική ήλικία προσετέθη καὶ αὐτὸς πρὸς τοὺς πατέρας αὐτοῦ. Πόσοι δὲ καὶ άλλοι πόσους καμάτους έσχήκασι, κατὰ τῆς ἀσεβείας ταύτης διδάσκοντες, καὶ τὸ καύχημα τῆς δμολογίας ἔχουσιν ἐν Χριστῷ. Οὐκοῦν καὶ ἡμεῖς, ὡς τοῦ περὶ παντὸς ὄντος ἡμῖν ἀγῶνος, καὶ προκειμένου νῦν ἢ ἀρνήσασθαι ἢ τηρῆσαι τὴν πίστιν, σπουδὴν ταύτην καὶ πρόθεσιν ἔχωμεν, ὰ μὲν παρελάβομεν φυλάττειν, έχουτες πρός ὑπόμνησιν την ἐν Νικαία γραφείσαν πίστιν τὰς δὲ καινοτομίας ἀποστρέφεσθαι, καὶ διδάσκειν τοὺς λαοὺς μὴ ' προσέχειν πνεύμασι πλάνης,' αλλα παντελως εκκλίνειν από της

Ε<sub>Ρ. AD</sub> Ε<sub>Ρ.</sub>  $\partial \sigma \epsilon \beta \epsilon las \ \tau \hat{\eta} s \ \tau \hat{\omega} v \ ^{2} A \rho \epsilon \iota o \mu a v \iota \tau \hat{\omega} v, \ \kappa a \iota \tau \hat{\eta} s \ \tau \hat{\omega} v \ ^{2} M \epsilon \lambda \iota \tau \iota a v \hat{\omega} v \ \pi \rho \hat{\sigma} s$   $a v \tau o v s \ \sigma v v \omega \mu o \sigma \iota a s.$ 

22. 'Ορᾶτε γὰρ, ὡς τὸ πρότερον μαχόμενοι πρὸς ἑαυτοὺς, Luke xxiii. νῦν, ὡς 'Ηρώδης καὶ Πόντιος, συνεφώνησαν εἰς τὴν κατὰ τοῦ Κυρίου ἡμῶν 'Ιησοῦ Χριστοῦ βλασφημίαν' ἐφ' ῷ καὶ μισήσειεν ἄν τις αὐτοὺς δικαίως, ὅτι τῶν μὲν ἰδίων χάριν ἀπεχθάνοντο πρὸς ἀλλήλους, εἰς δὲ τὴν κατὰ τῆς ἀληθείας ἔχθραν καὶ τὴν εἰς τὸν Θεὸν ἀσέβειαν φίλοι γεγόνασι καὶ ἀλλήλους δεξιοῦνται, πάντα τε παρὰ γνώμην πάσχειν ὑπομένουσι, διὰ τὴν

Hist. Ari. 78. ίδίαν έκαστος τῆς προθέσεως ἡδονήν Μελιτιανοὶ μὲν διὰ τὴν προστασίαν καὶ τὴν μανίαν τῆς φιλαργυρίας, ᾿Αρειομανῖται δὲ διὰ τὴν ἰδίαν ἀσέβειαν, ἵν᾽ ἐν τῆ τοιαύτη συνωμοσία καὶ τὴν ἰδίαν ἀλλήλοις κακόνοιαν προσκιχρᾶν δύνωνται, καὶ αὐτοὶ μὲν τὴν ἀσέβειαν τούτων ὑποκρίνωνται, οὖτοι δὲ τῆ πονηρία συντρέχωσιν ἐκείνων τῆ κακία, καὶ λοιπὸν κοινῆ τὰ ἴδια ἑαυτῶν

Rev. xviii. 6. πονηρεύματα, ὥσπερ τὸ τῆς Βαβυλῶνος ποτήριον κεράσαντες, ἐπιβουλεύσωσι τοῖς εὐσεβοῦσιν ὀρθῶς εἰς τὸν Κύριον ἡμῶν

Cp. Apol. c. Ἰησοῦν Χριστόν. Ἡν μὲν οὖν ἡ πονηρία καὶ ἡ συκοφαντία τῶν Μελιτιανῶν καὶ πρὸ τούτων πᾶσι φανερά ἡν δὲ καὶ ἡ ἀσέβεια καὶ θεομάχος αἵρεσις τῶν ᾿Αρειανῶν πάλαι πανταχοῦ καὶ πᾶσιν ἔκδηλος. Οὐ γὰρ ὀλίγος ἐστὶν ὁ χρόνος ἀλλ' οἱ

Circ. A.D. 301. μὲν πρὸ πεντήκοντα καὶ πέντε ἐτῶν σχισματικοὶ γεγόνασιν οἱ  $^{\text{A.D. }320}$ . δὲ πρὸ τριάκοντα καὶ εξ ἐτῶν ἀπεδείχθησαν αἱρετικοὶ, καὶ τῆς

A.D. 325. ἐκκλησίας ἀπεβλήθησαν ἐκ κρίσεως πάσης τῆς οἰκουμενικῆς συνόδου. Ἐξ ὧν δὲ νῦν ἔδρασαν, δέδεικται λοιπὸν καὶ τοῖς δοκοῦσιν αὐτῶν προσποιεῖσθαι φανερῶς, ὡς δι' οὐδὲν ἕτερον

Apol. c. Ari. καθ' ἡμῶν καὶ κατὰ πάντων τῶν ὀρθοδόξων ἐπισκόπων τὴν ἐξ
ἀρχῆς ἐπιβουλὴν πεποιήκασιν, ἢ διὰ τὴν ἰδίαν ἑαντῶν τῆς ἀσεβείας αἴρεσιν. 'Ιδοὺ γὰρ τὸ πάλαι σπουδαζόμενον τοῖς περὶ
Εὐσέβιον γέγονε νῦν' καὶ ἀφ' ἡμῶν μὲν ἁρπασθῆναι πεποιή-

Αροί. ad κασι τὰς ἐκκλησίας, ἐπισκόπους τε καὶ πρεσβυτέρους μὴ κοιConst. 27.
Hist. Ari. 71. νωνοῦντας αὐτοῖς ἐξώρισαν, ὡς ἠθέλησαν, καὶ τοὺς λαοὺς ἀποστρεφομένους αὐτοὺς ἐξέκλεισαν τῶν ἐκκλησιῶν, τοῖς δὲ
᾿Αρειανοῖς τοῖς πρὸ τοσούτου χρόνου καταγνωσθεῖσι παραδεδώκασιν αὐτὰς, ἵνα, συνούσης αὐτοῖς καὶ τῆς τῶν Μελιτιανῶν
ὑποκρίσεως, ἐπ᾽ ἀδείας ἔχωσιν ἐν αὐταῖς τὰ τῆς ἀσεβείας αὐτῶν ἀποπτύειν ῥήματα, καὶ προκατασκευάζειν, ὥς γε νομίζουσι.

τῷ τὴν αἵρεσιν αὐτοῖς ἐπισπείραντι τῷ ᾿Αντιχρίστῳ, τὴν τῆς ἀπάτης ὁδόν.

23. Έκείνοι μεν οθν τοσαθτα νυστάζοντες φανταζέσθωσαν μάτην οἴδαμεν γὰρ ὅτι καὶ ὁ φιλάνθρωπος βασιλεύς, ἀκούσας, κωλύσει τὰς πονηρίας αὐτῶν, καὶ οὐ χρονιοῦσιν, ἀλλὰ κατὰ τὸ γεγραμμένου, 'καρδίαι τῶν ἀσεβῶν ταχέως ἐκλείψουσιν' Prov. Χ. 20. ήμεις δε ως προς αποστάτας και θέλοντας μανίαν εν οικφ Κυρίου καταπῆξαι, 'ἢμφιεσμένοι,' κατὰ τὸ γεγραμμένον, τοῖs <sub>4 Kings</sub> ' λόγοις ' τῶν θείων γραφῶν, ἀντικαταστῶμεν, καὶ μήτε θάνατον (2 Kings) xvii. 9.Lxx. σωματικου φοβηθώμευ, μήτε τας τούτων όδους ζηλώσωμευ αλλα πάντων μαλλον προκρινέσθω της αληθείας δ λόγος. Καὶ γαρ καὶ ἡμεῖς, ώς οἴδατε πάντες, ἀξιούμενοι τότε παρα των περὶ Εὐσέβιον, ἢ ὑποκρίνασθαι σὺν αὐτοῖς τὴν ἀσέβειαν, ἢ Cp. Apol. c. προσδοκαν επιβουλην παρ' αὐτων, οὐκ ήθελήσαμεν αὐτοις Ari. 59συγκαταθέσθαι, αλλα μαλλου είλόμεθα διώκεσθαι παρ' αὐτῶυ, ή τὸν τοῦ Ἰούδα μιμήσασθαι τρόπον. ᾿Αμέλει πεποιήκασιν ὅπερ ἢπείλησαν, καὶ μιμησάμενοι τὴν Ἰεζάβελ, ἐγκαθέτους 3 Kings έαντοῖς τοὺς Μελιτιανοὺς κατεσκεύασαν εἰδότες πῶς κατὰ τοῦ  $_{\rm xx.}^{\rm (r. Kings)}$  10. μακαρίου Πέτρου τοῦ μάρτυρος, καὶ μετ' αὐτὸν τοῦ μεγάλου Apol. c. Ari. 'Αχιλλα, εἶτα κατὰ τοῦ μακαρίτου 'Αλεξάνδρου γεγόνασιν, ἵν' 11, 59. ούτως καὶ καθ' ήμων, ώσπερ τοῦτο μελετήσαντες, ὑποκρίνωνται μεν οθτοι άπερ αν αθτοίς υποβληθη, εκείνοι δε πρόφασιν λάβωσι διώκειν καὶ ζητείν ήμας αποκτείναι. Τοῦτο γαρ διψωσι, καὶ οὐ παύονταί γε μέχρι νῦν τὸ αἶμα ἡμῶν θέλοντες ἐκχέειν. 'Αλλὰ τούτων οὐδεμία μοι φροντίς οἶδα γὰρ καὶ πέπεισμαι ότι τοις ύπομένουσιν έσται μισθός παρά του Σωτήρος, και ότι καὶ ὑμεῖς ὑπομείναντες, ὡς οἱ πατέρες, τύποι γενόμενοι τοῖς λαοῖς, καὶ ἀνατρέπουτες την ξένην καὶ ἀλλοτρίαν ταύτην ἐπίνοιαν τῶν ἀσεβῶν, ἔξετε μὲν τὸ καύχημα, λέγοντες 'Τὴν πίστιν 2 Tim. iv. 7,8. τετηρήκαμεν' ' άπολήψεσθε δε τον στέφανον της ζωής, δυ έπηγ- James i. 12. γείλατο ὁ Θεὸς τοῖς ἀγαπῶσιν αὐτόν. Γένοιτο δὲ κάμὲ μεθ' ὑμῶν τας έπαγγελίας κληρονομήσαι, τας 'μη μόνον τῷ Παύλῳ ἡηθείσας, ἀλλὰ καὶ πᾶσι τοῖς ἡγαπηκόσι τὴν ἐπιφάνειαν ' τοῦ Κυρίου καὶ Σωτήρος καὶ Θεοῦ καὶ παμβασιλέως ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, δι' οὖ τῷ Πατρὶ ἡ δόξα καὶ τὸ κράτος ἐν Πνεύματι 'Αγίφ καὶ νθν καὶ εἰς τοὺς σύμπαντας αἰωνας των αἰωνων. ᾿Αμήν.

## του εν αγίοις πατρός ημών ΑΘΑΝΑΣΙΟΥ

ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΑΛΕΞΑΝΔΡΕΙΑΣ

## ΠΡΟΣ ΤΟΝ ΒΑΣΙΛΕΑ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΟΝ

## ΑΠΟΛΟΓΙΑ.

Ι. ' Ἐκ πολλῶν ἐτῶν ὄντα σε' Χριστιανὸν, καὶ ἐκ προγόνων

A D. 356.] φιλόθεον επιστάμενος, εὐθύμως τὰ περί εμαντοῦ νῦν ἀπολο-Acts xxvi. 2. γούμαι' τοίς γὰρ τοῦ μακαρίου Παύλου λόγοις χρώμενος, αὐτόν σοι πρεσβευτήν ύπερ εμαυτοῦ ποιοῦμαι είδως αὐτόν μεν κήρυκα της άληθείας, σε δε των αὐτοῦ ρημάτων φιλήκοοι, θεοφιλέστατε Αύγουστε. Περί μεν οθν των εκκλησιαστικών, Apol. c. Ari. καὶ τῆς κατ' ἐμοῦ γενομένης συσκευῆς, αὐτάρκη τὰ γραφέντα I, 58. παρά των τοσούτων επισκόπων μαρτυρήσαι τη ση εύλαβεία. ίκανὰ καὶ τὰ τῆς μετανοίας Οὐρσακίου καὶ Οὐάλευτος δείξαι πασιν, ότι μηδεν ων επέστησαν καθ' ήμων είχεν αληθές. Τί γαρ τοσούτου άλλοι δύνανται μαρτυρείν, όσον ούτοι γράφοντες εἰρήκασιν: ' Ἐψενσάμεθα, ἐπλασάμεθα, καὶ πάντα τὰ κατὰ 'Αθανασίου συκοφαντίας γέμει.' Προσθήκη δε προς φανεράν απόδειξιν, εί καταξιώσειας μαθείν, ὅτι, παρόντων μεν ἡμῶν, οὐδὲν ἀπέδειξαν οἱ κατηγοροῦντες κατὰ Μακαρίου τοῦ πρεσ-Apol. c. Ari. 13, 72 ff. 82. Βυτέρου απόντων δε ήμων, κατά μόνας έπραξαν άπερ ήθέλησαν. Τὰ δὲ τοιαῦτα προηγουμένως μὲν ὁ θείος νόμος, έπεττα δε καὶ οἱ ἡμέτεροι νόμοι μηδεμίαν έχειν δύναμιν ἀπε-

[Spring of

φήναντο. 'Απὸ μεν οθν τούτων οίδας, ὅτι καὶ ἡ σὴ εὐλάβεια. φιλαλήθης οὖσα καὶ φιλόθεος, ήμᾶς μεν ελευθέρους ἀπὸ πάσης ύποψίας συνορά, τοὺς δὲ καθ' ἡμῶν γενομένους συκοφάντας ἀποφαίνει.

- 2. Περί δὲ τῆς διαβολῆς τῆς κατ' ἐμοῦ γενομένης παρὰ τῆ σῆ φιλανθρωπία διὰ τὸν εὐσεβέστατον Αὔγουστον καὶ μακαρίας μυήμης καὶ αλωνίου Κώνσταντα τὸν ἀδελφόν σου (τοῦτο γάρ οἱ ἐχθροὶ θρυλοῦσι, καὶ γράψαι τετολμήκασιν), ἱκανὰ τὰ πρώτα δείξαι καὶ ταῦτα μὴ ἀληθῆ. Εἰ μὲν γὰρ ἄλλοι τινὲς ησαν οι τούτο λέγοντες, δικάσιμον ην τὸ πράγμα, χρεία τε πολλης ἀποδείξεως, και των είς πρόσωπον ελέγχων εί δε οί τὰ πρῶτα πλάσαντες αὐτοὶ καὶ ταῦτα συνέθηκαν, πῶς οὐκ ἐξ έκείνων είκότως καὶ ταῦτα πεπλασμένα δείκνυται; Διὰ τοῦτο γαρ πάλιν κατα μόνας λαλουσι, νομίζοντες υφαρπάζειν δύνασθαι την σην θεοσέβειαν. 'Αλλ' εσφάλησαν' οὐ γὰρ ώς ηθέλησαν ήκουσας, αλλά τη μακροθυμία δέδωκας καὶ ήμιν χώραν ἀπολογεῖσθαι. Τὸ γὰρ μὴ παραυτίκα κινηθῆναι καὶ τιμωρίαν απαιτήσαι, οὐδεν ήν έτερον, ή, ώς δίκαιον βασιλέα, περιμείναι καὶ τὴν τοῦ διαβληθέντος ἀπολογίαν ής έὰν καταξιώσης ἀκοῦσαι, τεθάρσηκα ὡς καὶ ἐν τούτοις καταγνώση τῶν προπετευσαμένων, καὶ μὴ φοβηθέντων τὸν Θεὸν, ἐντειλάμενον Cp. Ecclus. μηδεν ψεύδος από στόματος βασιλεί λέγεσθαι.
- 3. Αλσχύνομαι μεν οθν άληθως και απολογούμενος περί τοιούτων, περί ων οὐδε αὐτον οίμαι τον κατήγορον έτι παρόντων ήμῶν μνημονεύσειν. Οῗδε γὰρ ἀκριβῶς, ὅτι τε αὐτὸς ψεύδεται, καὶ οὔτε ἐμάνην ἐγὼ, οὔτε τῶν φρενῶν ἐξέστηκα, ίνα καν ώς ενθυμηθείς τι τοιοῦτον ύπονοηθω. Διὸ οὐδ' αν άλλοις ἐρωτῶσιν ἀπεκρινάμην, ἵνα μηδὲ ἐν τῷ χρόνῳ τῆς άπολογίας οἱ ἀκούοντες κρεμωμένην έχωσι τὴν διάνοιαν· τῆ δὲ σῆ εὐλαβεία μεγάλη καὶ λαμπρᾶ τῆ φωνῆ ἀπολογοῦμαι, καὶ τὴν χεῖρα ἐκτείνας, ὁ μεμάθηκα παρὰ τοῦ ᾿Αποστόλου, ' μάρτυρα του Θεου επικαλούμαι επὶ τὴυ εμαυτοῦ ψυχήν.' 2 Cor. i. 23. καὶ, ὡς γέγραπται ἐν ταῖς Βασιλικαῖς ἱστορίαις μάρτυς κίngs (τ San.) xii. 5. Κύριος, καὶ μάρτυς ὁ Χριστὸς αὐτοῦ' (κὰμοὶ συγχώρησου εἰπεῖν), οὐδὲ πώποτε περὶ τῆς σῆς εὐσεβείας κακῶς ἐμνημόνευσα παρὰ τῷ ἀδελφῷ σου τῷ τῆς μακαρίας μιήμης Κών-

APOL. AD CONST.

σταντι, τῷ εὐσεβεστάτῳ Αὐγούστῳ οὐ παρώξυνα τοῦτον, ὡς οῦτοι διαβεβλήκασιν ἀλλ' εἴ ποτε καὶ εἰσελθόντων ἡμῶν προς αὐτον ἐμνημόνευσεν αὐτος τῆς σῆς φιλανθρωπίας, (ἐμ-

Apol. c. Ari.

Hist. Ari. 22. νημόνευσε δε καὶ ὅτε οἱ περὶ Θάλασσον ἦλθον εἰς τὴν Πιτυβίωνα, καὶ ἡμεῖς ἐν τῆ ᾿Ακυλητα διετρίβομεν・) μάρτυς ὁ Κύριος, ὅπως ἐμνημόνενον ἐγὼ τῆς σῆς θεοσεβείας, καὶ ταῦτα έλεγου, άπερ ὁ Θεὸς ἀποκαλύψη τῆ σῆ ψυχῆ, ἵνα καταγνώς της συκοφαντίας των με διαβαλόντων παρά σοί. Συγχώρησον είπόντι μοι ταῦτα, φιλανθρωπότατε Αἴγουστε, καὶ πολλήν μοι συγγνώμην δός. Οὐ γὰρ οὕτως ἦν εὐχερὴς ὁ φιλόχριστος έκείνος, οὐδὲ τηλικοῦτος ήμην ἐγὼ, ἵνα περὶ τοιούτων ἐκοινολογούμεθα, καὶ ἀδελφὸν ἀδελφῷ διέβαλλον, ή παρά βασιλεί περί βασιλέως κακώς μνημονεύσω. Οὐ μαίνομαι, βασιλεῦ, οὐδὲ ἐπελαθόμην τῆς θείας φωνῆς λεγούσης. Eccles. x. 20. 'Καί γε εν συνειδήσει σου βασιλέα μη καταράση, και εν

ταμείοις κοιτωνός σου μη καταράση πλούσιον ότι πετεινον τοῦ οὐρανοῦ ἀποίσει σου τὴν φωνὴν, καὶ ὁ τὰς πτέρυγας άπαγγελεί λόγον σου. Εί δε τὰ κατ' ιδίαν λεγόμενα καθ' ύμων των βασιλέων οὐ κρύπτεται, πως οὐκ ἄπιστον εἰ παρόντος βασιλέως, καὶ τοσούτων έστώτων, έλεγον κατὰ σοῦ; Οὐ γὰρ μόνος ξώρακά ποτε τὸν ἀδελφόν σου, οὐδὲ μόνω μοί ποτε έκεινος ωμίλησεν αλλ' αεί μετα του έπισκόπου της πόλεως ένθα ην, καὶ ἄλλων τῶν ἐκεῖ παρατυγχανόντων εἰσηρχόμην κοινή τε αὐτὸν ἐβλέπομεν, καὶ κοινή πάλιν ἀνεχωρούμεν δύναται Φουρτουνατιανδς δ της 'Ακυληίας επίσκοπος μαρτυρήσαι περί τούτου, ίκανός έστιν ὁ πατήρ "Οσιος είπειν, και Κρισπίνος ὁ της Πατάβων, και Λούκιλλος ὁ ἐν Βερωνί, καὶ Διονύσιος ὁ ἐν Ληΐδι, καὶ Βικέντιος ὁ ἐν Καμπανία ἐπίσκοπος. Καὶ ἐπειδὴ τετελευτήκασι Μαξιμίνος ὁ Τριβέρεως, καὶ Προτάσιος ὁ τῆς Μεδιολάνου, δύναται καὶ Εὐγένιος ὁ γενόμενος μάγιστρος μαρτυρήσαι αὐτὸς γὰρ είστήκει πρό του βηλού, και ήκουεν απερ ήξιουμεν αὐτὸν, καί άπερ αὐτὸς κατηξίου λέγειν ἡμῖν. Ταῦτα τοίνυν εἰ καὶ ἱκανὰ πρὸς ἀπόδειξίν ἐστι, συγχώρησον ὅμως διηγήσασθαι καὶ τὸν λογισμον της αποδημίας, ίνα καὶ ἐκ τούτων καταγνώς των διαβαλλόντων ήμας μάτην.

Cp. Hist. Ari. 20.

4. Έξελθων ἀπὸ τῆς 'Αλεξανδρείας, οὐκ εἰς τὸ στρατόπεδου τοῦ ἀδελφοῦ σου, οὐδὲ πρὸς ἄλλους τινὰς, ἢ μόνου εἰς Apol. c. Ari. τὴν 'Ρώμην ἀνῆλθον' καὶ τῆ ἐκκλησία τὰ κατ' ἐμαυτὸν παραθέμενος (τούτου γαρ μόνου μοι φροντίς ην), εσχόλαζον ταίς συνάξεσι. Τῷ ἀδελφῷ σου οὐκ ἔγραψα, ἢ μόνον ὅτε οἱ περὶ Εὐσέβιου ἔγραψαυ αὐτῷ κατ' ἐμοῦ, καὶ ἀνάγκηυ ἔσχου ἔτι ὢυ Ιδ. 3. Hist. εν τη 'Αλεξανδρεία ἀπολογήσασθαι καὶ ὅτε, πυκτία τῶν θείων Ari. 9. γραφων κελεύσαντος αὐτοῦ μοι κατασκευάσαι, ταῦτα ποιήσας ἀπέστειλα χρη γὰρ ἀπολογούμενον με ἀληθεύειν τη ση θεοσεβεία. Τριών τοίνυν έτων παρελθόντων, τετάρτω ένιαντώ [Α.D. 343.] γράφει κελεύσας ἀπαντήσαί με πρὸς αὐτόν ἢν δὲ ἐν τῆ Μεδιολάνω. Έγω δε, διερωτών την αιτίαν (οὐ γὰρ εγίνωσκον, μάρτυς ὁ Κύριος), έμαθου ὅτι ἐπίσκοποί τινες, ἀνελθόντες, ηξίωσαν αὐτὸν γράψαι τῆ σῆ εὐσεβεία, ώστε σύνοδον γενέσθαι. Πίστευε, βασιλεῦ, οὕτω γέγονε, καὶ οὐ ψεύδομαι. Κατελθών τοίνυν είς την Μεδιόλανον, είδον πολλην φιλανθρωπίαν κατηξίωσε γαρ ίδειν με, και είπειν ὅτι ἔγραψε καὶ απέστειλε πρὸς σε, αξιων σύνοδον γενέσθαι. Διάγοντα δέ με έν τη προειρημένη πόλε μετεπέμψατο πάλιν είς τὰς Γαλλίας, έκει γὰρ καὶ ὁ πατὴρ "Οσιος ἤρχετο, ἵνα ἐκείθεν εἰς τὴν Σαρ- Apol. c. Ari. δικὴν όδεύσωμεν. Μετὰ δὲ τὴν σύνοδον, ἐν τῆ Ναϊσσῷ μοι <sup>36.</sup> διάγουτι γράφει καὶ ἀνελθων ἐν ᾿Ακυλητα λοιπὸν διέτριβον, ένθα με τὰ γράμματα τῆς σῆς θεοσεβείας κατέλαβεν. Κάκείθευ κληθείς πάλιν παρά τοῦ μακαρίτου, καὶ ἀνελθών είς τὰς Γαλλίας, ούτως ήλθον παρά την σην εὐσέβειαν. 5. Ποίον τοίνυν τόπον, η τίνα χρόνον φησιν δ κατήγορος,

εν ῷ τοιαῦτά με εἰρηκέναι διέβαλλεν; ἢ τίνος παρόντος εμάυην φθέγξασθαι τοιαῦτα, οἶα ώς εἰπόντος μου κατεψεύσατο; η τίς ἐστιν ὁ τούτφ συνηγορών καὶ μαρτυρών ; ' à γὰρ εἶδον οἱ Prov. xxv. 8. όφθαλμοι' αὐτοῦ, ταῦτα καὶ ' λέγειν' ὀφείλει, ὡς ἡ θεία γραφὴ παρήγγειλεν. Οὐδένα μεν οῧν οῧτος εύρήσει μάρτυρα των μή γενομένων έγω δε, ὅτι οὐ ψεύδομαι, μάρτυρα μετὰ τῆς ἀληθείας καὶ τὴν σὴν εὐσέβειαν έχω. 'Αξιῶ γὰρ, γινώσκων σε μυημονικώτατου, αναμυησθηναι των λόγων, ων ανέφερον τότε, ότε κατηξίωσας ίδειν με, πρώτον μεν εν Βιμινακίφ, δεύτερον [A.D. 338 and

δὲ ἐν Καισαρείᾳ τῆς Καππαδοκίας, καὶ τρίτον ἐν ᾿Αντιοχείᾳ. <sup>346.</sup>]

APOL. AD CONST. Hist. Ari. 22. Soc. ii. 23.

εὶ κᾶν τῶν περὶ Εὐσέβιον τῶν με λυπησάντων κακῶς ἐμιημόνευσα παρά σοὶ, εἰ διέβαλλόν τινας τῶν ἀδικησάντων με. Εἰ δε μηδε καθ' ων έδει με λέγειν τούτους διέβαλον, ποίαν είχον μανίαν βασιλέα βασιλεί διαβάλλειν, καὶ ἀδελφὸν ἀδελφῷ συγκροῦσαι; Παρακαλῶ, ἢ παρόντα με ποίησον ἐλεγχθῆναι, η κατάγνωθι των διαβολών καὶ μίμησαι τὸν Δαβὶδ λέγοντα Psal. c.(ci.)5. Τον καταλαλούντα λάθρα του πλησίον, τουτον εξεδίωκον.

Wisd. i. 11

Τὸ μὲν γὰρ ὅσον εἰς αὐτοὺς ῆκε ἐφόνευσαν 'στόμα' γὰρ 'καταψευσάμενου ἀνείλε ψυχήν.' 'Η δε ση μακροθυμία νενίκηκε, παρασχούσα παρέησίαν ἀπολογίας, ίνα καὶ καταγνωσθηναι δυνηθώσιν, ώς φιλόνεικοι καὶ συκοφάνται. Περὶ μέν τοῦ εὐσεβεστάτου σου ἀδελφοῦ τοῦ τῆς μακαρίας μυήμης ταῦτα δύνασαι γὰρ κατὰ τὴν δοθεῖσάν σοι σοφίαν παρὰ Θεοῦ προλαμβάνειν τὰ πολλὰ ἐκ τῶν ὀλίγων τούτων, καὶ γινώσκειν την πλασθείσαν κατηγορίαν.

6. Περί δὲ τῆς ἐτέρας διαβολῆς, εἰ ἔγραψα τῷ τυράννψ (τούνομα γαρ οὐδὲ λέγειν βούλομαι), παρακαλώ, ώς θέλεις καὶ δι' ὧν αν δοκιμάσης, εξέταζε καὶ ἀνάκρινε ή γὰρ ὑπερβολή της διαβολής εξίστησί με, καὶ είς πολλήν ἀσάφειαν άγει. Καὶ πίστευε, θεοφιλέστατε βασιλεῦ, πολλάκις κατ' έμαυτου λογιζόμενος ηπίστουν, εὶ ἄρα τις εμάνη τοσοῦτον. ώστε καὶ τοιαῦτα ψεύσασθαι. Ἐπειδὴ δὲ παρὰ τῶν ᾿Αρειανων έθρυλείτο καὶ τοῦτο, καὶ ώς αὐτοὶ ἐπιδεδωκότες ἀντίγραφου επιστολής εκαυχώντο, εξιστάμην μειζόνως, και άθπνους ιύκτας διατελών, ώς πρός παρόντας τούς κατειπόντας έμαχόμην καὶ κραυγην εξαπιναίως ηφίειν μεγάλην, καὶ ηθχόμην εύθυς, στενάζων μετά δακρύων, εύρειν τὰς σὰς ἀκοὰς εὐμενείς. Αλλά καὶ ούτω τῆ χάριτι τοῦ Κυρίου ταύτας εύρων, πάλιν άπορω, ποίαν άρχην της άπολογίας ποιήσομαι όσάκις γάρ αν έπιβάλωμαι λέγειν, έμποδίζομαι διὰ τὴν τοῦ πράγματος ἔκπληξιν. "Ολως μεν γάρ περί τοῦ μακαρίτου σου άδελφοῦ πρόφασις ην πιθανή τοίς συκοφάνταις, ὅτι τε κατηξιούμεθα Cp. Soc. ii. 22. βλέπειν αὐτὸν, καὶ περὶ ἡμῶν ήξίου γράφειν πρὸς τὴν σὴν άδελφικήν διάθεσιν, καὶ παρόντας μεν ετίμα πολλάκις, καὶ απόντας δε μετεπέμπετο τον δε διάβολον Μαγνέντιον, 'μάρτυς ό Κύριος, καὶ μάρτυς ὁ Χριστὸς αὐτοῦ, οὕτε γινώσκω, οὕτε

ὅλως ἢπιστάμην αὐτόν. Ποία τοίνυν συνήθεια τῷ μὴ γινωσκομένῳ πρὸς τὸν μὴ γινωσκοντα; ποία με πρόφασις εἶλκε γράψαι τῷ τοιούτῳ; ποῖον προοίμιον τῆς ἐπιστολῆς ἔτασσον, γράφων αὐτῷ; ὅτι' 'Τὸν τιμῶντά με, οὖ τῶν εὐεργεσιῶν οὐκ [Feb. A.D. ἄν ποτε ἐπιλαθοίμην, τοῦτον φονεύσας καλῶς ἐποίησας; καὶ ἀποδέχομαί σε τοὺς γνωρίμους ἡμῶν Χριστιανοὺς καὶ πιστοτάτους ἄνδρας ἀνελόντα; καὶ ἀποδέχομαί σε σφάξαντα τοὺς ἐν 'Ρώμη γνησίως ἡμᾶς ὑποδεξαμένους, τὴν μακαρίαν σου θείαν τὴν ἀληθῶς Εὐτρόπιον, καὶ 'Αβουτήριον τὸν γνήσιον ἐκεῖνον, καὶ Σπειράντιον τὸν πιστότατον, καὶ ἄλλους πολλοὺς καλούς;'

7. Αρ' οὐχὶ καὶ τὸ μόνον ὑποπτεύειν περὶ τούτων τὸν κατήγορου, έστὶ μανικόν; Τί γάρ με πάλιν θαβρείν ἔπειθεν αὐτῷ; ποίαν αὐτοῦ διάθεσιν ἔβλεπον ἀσφαλη; "Οτι τὸν ἴδιον δεσπότην ανείλε, και περί τους ξαυτού φίλους απιστος γέγονε, και δρκους μεν παρέβη, είς δε του Θεου ήσεβησε, φαρμακούς καὶ έπαοιδούς έπινοων κατά της του Θεού κρίσεως; Ποίφ δέ συνειδότι χαίρειν έλεγον τούτω, οῦ ἡ μανία καὶ ἡ ώμότης οὐκ έμε μόνον, αλλά καὶ πάσαν την καθ' ήμας οἰκουμένην ελύπησε; Μεγάλην γε χάριν καὶ πολλην ἐκ τούτων ὤφειλου τούτω, ὅτι ὁ μὲν μακαρίτης ἀδελφός σου τὰς ἐκκλησίας ἀναθημάτων ἐπλήρωσεν, οὖτος δὲ αὐτὸν ἀποστέλλοντα πεφόνευκε. Καὶ οὔτε ταῦτα βλέπων ὁ μιαρὸς ἦδέσθη, οὔτε τὴν δοθείσαν χάριν τῷ μακαρίτη διὰ τοῦ βαπτίσματος πεφόβηται άλλ' ώς δαίμων τις ἀλάστωρ καὶ διαβολικὸς, ἐμάνη κατ' αὐτοῦ. Τώ μεν οθν μακαρίτη τοθτο γέγονεν είς μαρτύριον έκείνος δε λοιπὸν ώς δέσμιος κατὰ τὸν Κάϊν 'στένων καὶ τρέμων' ἐδιώ- Gen. iv. 12. κετο, ΐνα καὶ τὸν Ἰούδαν ἐν τῷ θανάτῳ μιμήσηται, δήμιος ΙΧΧ. καθ' έαυτοῦ γινόμενος, καὶ διπλην ἐποίσηται καθ' έαυτοῦ τὴν [A.D. 353.]

τιμωρίαν ἐν τῆ μετὰ ταῦτα κρίσει.
8. Τοιούτω με φίλον ὁ διαβαλων ἐνόμισε γεγενῆσθαι\* ἢ τάχα οὐδὲ νενόμικεν, ἀλλ' ὡς ἐχθρὸς ἀπιθάνως ἐπλάσατο\* οἶδε γὰρ ἀκριβῶς, ὅτι κατεψεύσατο. Ἐβουλόμην δὲ αὐτὸν, ὅστις ἐστὶν, ἐνταῦθα παρεῖναι, καὶ ἐπ' αὐτῆς τῆς ἀληθείας ἐρωτῆσαι (ὰ γὰρ ὡς Θεοῦ παρόντος λαλοῦμεν, τοῦτον ὅρκον ἔχομεν ἡμεῖς οἱ Χριστιανοί) πότερος ἡμῶν ἔχαιρε, τοῦ μακαρίτου Κώνσταντος

APOL. AD CONST.

ζωντος, καὶ τίς μᾶλλον ηὖχετο καὶ ἡ πρώτη διαβολὴ δείκνυσι, καὶ παντὶ τοῦτο δῆλόν ἐστιν. Εἰ δὲ καὶ αὐτὸς οἶδεν ἀκριβώς, ὅτι τῶν οὕτω διακειμένων, καὶ εἴ τις ἢγάπα τὸν μακαρίτην Κώνσταντα, οὐκ ἐγίγνετο φίλος τῷ κατ' ἐκείνου γενομένῳ, εἰ δὲ ἄλλως διέκειτο ἢ ὡς ἡμεῖς, φοβοῦμαι μὴ ἄπερ ὁ μισῶν ἐκείνον ἐντεθύμηται, ταῦτα κατεψεύσατο κατ' ἐμοῦ.

9. Έγω μεν οθν, επί τούτω ξενιζόμενος, όσα χρη λέγειι απολογούμενον, απορώ· καὶ μόνον εμαυτοῦ μυρίους καταψηφίζομαι θανάτους, έὰν καὶ ὅλως κὰν ὑποψία τις εἰς ἐμὲ περὶ τούτου γένηται σοὶ δὲ, φιλάληθες βασιλεῦ, θαρρων ἀπολογοῦμαι παρακαλώ, καθά προείπου, εξέταζε καὶ μάλιστα μάρτυρας έχων τους αποσταλέντας ποτέ παρ' εκείνου προς σε πρέσβεις. είσι δε Σαρβάτιος και Μάξιμος οι επίσκοποι, και οι συν αυτοίς καὶ Κλημέντιος καὶ Βάλης. Μάθε, παρακαλῶ, εἰ γράμματά μοι κεκομίκασιν ταῦτα γὰρ παρεῖχε πρόφασιν κάμοὶ τοῦ γράφειν ἐκείνω. Εὶ δὲ μὴ ἔγραψε, μηδὲ ἐγίνωσκέ με, πῶs έγραφον έγω μη επιστάμενος αὐτόν; Ἐρώτησον εί μη, έωρακως τους περί Κλημέντιου, εμνήσθην του της μακαρίας μνήμης, καὶ κατὰ τὸ γεγραμμένον, ' ἐν δάκρυσί μου τὰ ἱμάτια διέβρεχοι',' ενθυμούμενος την φιλανθρωπίαν και την φιλόχριστον αυτοῦ Μάθε πῶς, ἀκούσας περὶ τῆς ὡμότητος τοῦ θηρίου, καὶ ἰδων τοὺς περὶ Βάλεντα διὰ τῆς Λιβύης ἐλθόντας, ἐφοβούμην μη κάκείνος πειράση τολμήσαι, καὶ ώς ληστης φονεύση τους αγαπωντας και μνημονεύοντας του μακαρίου ων έμαυτον οὐδενὸς εἶναι δεύτερον τίθημι.

10. Τοῦτο οῦν δεδιὼς φρονοῦντας ἐκείνους, καὶ οὐ μᾶλλοι ηὐχόμην περὶ τῆς σῆς φιλανθρωπίας; καὶ τὸν μὲν φονεύσαντα ἐκεῖνον ἢγάπων, εἰς σὲ δὲ τὸν ἀδελφὸν ὅντα, καὶ ἐκδικοῦντα τὸν ἐκείνου θάνατον ἐλυπούμην; ᾿Αλλ᾽ ἐκείνου μὲν τῆς παρανομίας ἐμνημόνενον, τῆς δὲ σῆς εὐεργεσίας ἐπελανθανόμην, ῆν καὶ μετὰ θάνατον τοῦ μακαρίτου τοιαύτην ἔσεσθαι περὶ ἐμὲ, οἵα ἢν καὶ περιόντος ἐκείνου, διὰ γραμμάτων δηλῶσαι κατηξίωσας; Ποίοις ὅμμασι τὸν ἀνδροφόνον ἔβλεπον; Ἦ πῶς οὐχ, ὑπὲρ σῆς σωτηρίας εὐχόμενος, ἐνόμιζον καὶ τὸν μακαρίτην ἐκεῖνον ὁρῷν; ᾿Αδελφοὶ γὰρ διὰ τὴν φύσιν ἀλλήλων εἰσὶ κάτοπτρα. Διὰ τοῦτο καὶ σὲ βλέπων ἐν ἐκείνῳ, οὕ ποτε ἃν διέβαλον.

[A.D. 350.]

Ps. vi. 6.

с. 23.

κάκεινου εν σοι πάλιν δρών, ού ποτε αν έγραψα τώ κατ εκείνου γενομένω, αλλα μαλλου περὶ της σης σωτηρίας ηὐχόμην. Καὶ μάρτυρες τούτων προηγουμένως μεν ὁ Κύριος, δ έπακούσας καὶ χαρισάμενος δλόκληρόν σοι τὴν ἐκ προγόνων βασιλείαν μάρτυρες δε και οι τότε παρόντες, Φιληκήσιμος δ γενόμενος δούξ της Αλγύπτου, καὶ 'Ρουφίνος, καὶ Στέφανος, ὧν δ μεν καθολικός, δ δε μάγιστρος ην εκεί και 'Αστέριος δ κόμης, καὶ Παλλάδιος ὁ γενόμενος τοῦ παλατίου μάγιστρος, 'Αντίοχός τε καὶ Εὐάγριος οἱ ἀγεντισηρίβους. Μόνον γὰρ ἔλεγον. · Εὐξώμεθα περὶ τῆς σωτηρίας τοῦ εὐσεβεστάτου Αὐγούστου Κωνσταντίου ' καὶ πᾶς ὁ λαὸς εὐθὺς μιᾶ φωνῆ ἐβόα ' Χριστὲ, βοήθει Κωνσταντίω· ' καὶ διέμενεν ούτως εὐχόμενος.

ΙΙ. ΤΟτι μεν οθν μήτε έγραψά ποτε εκείνω, μήτε εδεξάμην ποτὲ παρ' αὐτοῦ, μάρτυρα τὸν Θεὸν, καὶ τὸν τούτου Λόγον τὸν μονογενή αὐτοῦ Υίὸν τὸν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν έπεκαλεσάμην τον δε κατειπόντα, καὶ περὶ τούτου συγχώρησον έρωτηθηναι δι' όλίγων, πόθεν είς τοῦτο παρηλθεν; Ἐπιστολης αντίγραφα φήσειεν έχειν; τοῦτο γαρ απέκαμον οἱ ᾿Αρειανοὶ θρυλοῦντες. Πρῶτον μὲν οὖν κᾶν τὰ γράμματα τοῖς ἡμετέροις ομοια δεικνύη, οὔπω τε ἀσφαλὲς ἔχει· πλαστογράφοι γὰρ εἰσὶν Cp. Apol. c. οΐτινες καὶ τὰς ὑμῶν τῶν βασιλέων χεῖρας πολλάκις ἐμιμήσαντο καὶ οὐχ ἡ μίμησις παρέχει τοῖς γράμμασι τὸ κῦρος, ἐὰν μή καὶ οἱ τὰ τοιαῦτα γράφειν εἰωθότες μαρτυρῶσι ταῖς ἐπιστολαίς. Τοῦτο τοίνυν καὶ τοὺς διαβαλόντας πάλιν ἐρωτῆσαι βούλομαι, τίς ὁ παρασχων ταῦτά ποτε, καὶ πόθεν εύρέθη ταῦτα· καὶ γὰρ κἀγὼ τοὺς γράφοντας εἶχον, κἀκεῖνος πάλιν τοὺς λαμβάνοντας παρὰ τῶν κομιζόντων καὶ ἐπιδιδόντας αὐτῷ. Οἱ μεν οὖν ἡμέτεροι πάρεισι καταξίωσον δε κἀκείνους καλέσαι ζῆν γὰρ πάντως ἔξεστιν αὐτούς· καὶ μάθε περὶ τούτων τῶν γραμμάτων, εξέτασον ως άληθείας σοι συμπαρούσης αυτη γάρ βασιλέων, καὶ μάλιστα Χριστιανῶν, ἐστὶ φυλακτήριον μετὰ ταύτης βασιλεύειν ύμας έστιν ασφαλές, λεγούσης της θείας γραφης· ''Ελεημοσύνη καὶ ἀλήθεια, φυλακη βασιλεί, καὶ Prov. xx. 28. περικυκλώσει εν δικαιοσύνη τον θρόνον αὐτοῦ. Ταύτην προβαλων 'Οροβάβελ ό σοφός νενίκηκε και πας ό λαος έφωνησε. ' Μεγάλη ἡ ἀλήθεια καὶ ὑπερισχύει.'

1 Esdr. iv. 41.

12. Εὶ μὲν οὖν παρ' ἄλλοις ήμην διαβληθεὶς, τὴν σὴν APOL. AD CONST. Αcts xxv. 11. εὐσέβειαν ἐπεκαλούμην' ως ὁ ᾿Απόστολος ΄ ἐπεκαλέσατο ᾿ τότε CONST. τὸν 'Καίσαρα,' καὶ πέπαυται τῶν ἐχθρῶν ἡ κατ' αὐτοῦ ἐπιβουλή· έπειδή δὲ παρὰ σοὶ τετολμήκασι κατειπεῖν, τίνα ἀπὸ σοῦ έπικαλέσομαι; τὸν Πατέρα τοῦ λέγοντος, 'Έγώ εἰμι ἡ ἀλή-John xiv. 6. θεια, ίνα σου την καρδίαν είς ευμένειαν κλίνη. ' Δέσποτα παντοκράτορ, βασιλεῦ τῶν αἰώνων, ὁ Πατὴρ τοῦ Κυρίου ἡμῶν 'Ιησοῦ Χριστοῦ, σὺ διὰ τοῦ σοῦ Λόγου τὴν βασιλείαν ταύτην τῷ σῷ θεράποντι Κωνσταντίφ δέδωκας σὰ λάμψον εἰς τὴν καρδίαν αὐτοῦ, ἵνα, γνοὺς τὴν καθ' ἡμῶν συκοφαντίαν, εὐμενῶς μεν αὐτὸς δέξηται τὴν ἀπολογίαν, πάντας δε ποιήση γνωναι, ότι αι ἀκοαι αὐτοῦ ἠσφαλίσθησαν ἐν ἀληθεία, και κατὰ τὸ Prov. xvi. 13. γεγραμμένον "Μόνα βασιλεί δεκτά χείλη δίκαιά έστιν." Ούτω γάρ καὶ κατορθοῦσθαι τὸν θρόνον τῆς βασιλείας διὰ Prov. xxv. 5. Σολομώντος λεχθήναι πεποίηκας. Οὐκοῦν ὅλως ἐρώτησον. μαθέτωσαν οἱ κατειρηκότες, ὅτι σοι μέλει περὶ τῆς ἀληθείας μαθείν. Καὶ εἰ μὴ τῷ χρώματι τοῦ προσώπου δείξουσι τὴν συκοφαντίαν τοῦτο γὰρ τοῦ συνειδότος ἔλεγχός ἐστι, καὶ Prov. xv. 13. γέγραπται ' Καρδίας εὐφραινομένης πρόσωπον θάλλει, έν δὲ λύπαις ούσης σκυθρωπάζει.' Ούτω τους μεν επιβουλεύσαντας Gen, xlii. 21. τῷ Ἰωσὴφ ἡ συνείδησις ἤλεγξε τοῦ δὲ Λάβαν ἡ κατὰ τοῦ Gen. xxxi. 5. 'Ιακώβ πουηρία έκ τοῦ προσώπου δέδεικται. 'Ορậς γοῦν έκείνων μεν την υποψίαν, φευγόντων καὶ κρυπτομένων, ήμων δε την ελευθερίαν απολογουμένων. Ου γαρ περί κτημάτων νῦν ή κρίσις, ἀλλὰ περὶ δόξης της ἐκκλησίας. Ο λίθω κρουόμενος ζητεί τὸν ἰατρόν των δε λίθων δξύτερα τὰ εκ τῆς Prov. xxv. 18 διαβολής έστι πλήγματα· ' Ρόπαλόν έστιν ή διαβολή, καὶ μάχαιρα, καὶ τόξευμα ἀκιδωτὸν,' ὡς εἶπε Σολομών' καὶ ταῦτα

13. Διὰ ταῦτα πάντα τὰ πανταχοῦ τῶν ἐκκλησιῶν τετάρακται. Καὶ προφάσεις μὲν ἐπενόησαν, ἐπίσκοποι δὲ τηλικοῦτοι καὶ πολυετεῖς ἐξωρίσθησαν, διὰ τὴν πρὸς ἐμὲ κοινωνίαν. Καὶ εἰ μὲν μέχρι τοσούτον τοῦτο ἐγίγνετο, προσδοκία τις ἦν ἀγαθή ψιλάνθρωπος γὰρ εῗ ἵνα δὲ μὴ καὶ μετὰ ταῦτα διαβῆ τὸ κακὸν, κρατείτω ἡ ἀλήθεια παρὰ σοί καὶ μὴ ἀφῆς ὑπόνοιαν

μόνη ή αλήθεια ιασθαι δύναται ταύτης δε παρορωμένης,

αὐξάνει δεινότερον τὰ τραύματα.

κατὰ πάσης ἐκκλησίας γενέσθαι, ὡς τοιαῦτα βουλευομένων καὶ γραφόντων τῶν Χριστιανῶν, καὶ μάλιστα τῶν ἐπισκόπων. \*Η εἰ μὴ βούλει ἀνακρίνειν, δίκαιον καὶ ἡμᾶς πιστεύεσθαι μᾶλλον ἀπολογουμένους ἢ τοὺς διαβάλλοντας. Οὖτοι μὲν γὰρ, ὡς ἐχθροὶ, πουηρεύονται, ἡμεῖς δὲ ἀγωνιῶντες τὰς ἀποδείξεις παρέχομεν. 'Αλλὰ δὲ θαυμάζω, πῶς ἡμεῖς μὲν μετ' εὐλαβείας φθεγγόμεθα, ἐκεῖνοι δὲ τοσαύτην ἔσχον ἀναισχυντίαν, ὡς καὶ ψεύσασθαι βασιλεῖ. 'Αλλ' ἐξέτασον διὰ τὴν ἀλήθειαν, καὶ ισπερ γέγραπται, 'ἐρευνῶν ἐρεύνησοι' παρόντων ἡμῶν, πόθεν Joeli. 7. Lxx. ταῦτα λέγουσιν, ἢ πόθεν ηὑρέθη τὰ γράμματα. 'Αλλ' οὕτε τῶν ἡμετέρων τις ἐλεγχθήσεται, οὕτε τῶν ἐκείνου φήσειέ τις πέπλασται γάρ. Καὶ πλέον οὐδὲν τάχα προσήκει ζητεῖν, οὐδὲ γὰρ βούλονται, ἵνα μὴ καὶ ὁ ταύτας γράψας ἐξ ἀνάγκης εὐρεθῆ. "Ισασι γὰρ αὐτὸν οἱ διάβολοι μόνοι, καὶ ἄλλος οὐδείς.

14. Ἐπειδη δε και περί της μεγάλης εκκλησίας κατειρή- [The Cæsaκασιν, ως δη συνάξεως εκεί γενομένης, πριν αὐτην τελειωθηναι Hist. Ari. 55 φέρε καὶ περὶ τούτου πάλιν ἀπολογήσομαι τῆ σῆ εὐσεβεία· εἰs ταῦτα γὰρ ἡμᾶς ἔλκουσιν οἱ φιλέχθρως διακείμενοι πρὸς ἡμᾶς. Ναὶ γέγονεν, όμολογῶ· καὶ γὰρ καὶ τὰ πρῶτα λέγων οὐκ έψευσάμην, καὶ τοῦτο νῦν οὐκ ἀρνήσομαι. 'Αλλ' ἄλλως πάλιν η ως αὐτοὶ κατειρήκασίν ἐστι τὸ πρᾶγμα. Καί μοι συγχώρησου είπειν, ουκ εγκαινίων ημέραν επετελέσαμεν, θεοσεβέστατε Αύγουστε τοῦτο γὰρ ἀθέμιτον ἢν ἀληθῶς πρὸ τῆς σῆς προστάξεως ποιήσαι οὐδε εκ παρασκευής είς τοῦτο παρήλθομεν οὐδὲ ἐπίσκοπός τις οὐδὲ ἄλλος κληρικὸς εἰς τοῦτο κέκληται, έλειπε δὲ πολλὰ καὶ τῷ ἔργφ. 'Αλλ' οὐδὲ ἐκ παραγγελίας γέγονεν ή σύναξις, ΐνα πρόφασιν εύρωσιν οὖτοι τοῦ κατειπείν. 'Αλλὰ τὸ γενόμενον ἴσασι πάντες· ἄκουσον δὲ ὅμως τῆ σαυτοῦ έπιεικεία καὶ μακροθυμία. Έορτη μεν γαρ ην τὸ Πάσχα, ὁ δὲ λαὸς πάνυ πολὺς καὶ τοσοῦτος ἦν, ὅσον ἂν εὕξαιντο κατὰ πόλιν είναι Χριστιανών φιλόχριστοι βασιλείς. Τών τοίνυν εκκλησιών ολίγων καὶ βραχυτάτων οὐσών, θόρυβος ἦν οὐκ όλίγος, άξιούντων εν τη μεγάλη εκκλησία συνελθείν, κάκεί πάντας εύχεσθαι ύπερ της σης σωτηρίας ὅπερ καὶ γέγονεν. 'Αλλ' ἐμοῦ παρακαλοῦντος τέως ἐπισχεῖν, καὶ ὅπως δήποτε μετὰ θλίψεως ἐν ταῖς ἄλλαις ἐκκλησίαις συναχθῆναι, οὐχ

APOL. AD CONST.

ύπήκουσαν, αλλ' έτοιμοι γεγόνασιν εξελθείν την πόλιν, είς τους ερήμους τόπους εν ήλίω συνελθείν, βέλτιον ήγούμενοι κάματον ενεγκείν όδου, η μετά λύπης την εορτην ποιήσαι.

15. Πίστευε γάρ, βασιλεῦ, καὶ περὶ τούτου πάλιν μάρτυρα δέξαι την αλήθειαν ότι έν ταις συνάξεσι της Τεσσαρακοστής, διὰ τὸ τῶν τόπων στενὸν καὶ τὸ πολὺ πλήθος τῶν λαῶν, πλείστα παιδία, καὶ οὐκ ὀλίγαι νεώτεραι γυναίκες, πλείσταί τε γραΐδες, και οὐκ ολίγοι νεανίσκοι θλιβέντες ἀπηνέχθησαν είς τοὺς οἴκους καὶ τοῦ Θεοῦ παρασχόντος, τέθνηκε μεν οὐδείς πάντες δε εγόγγυσαν, καὶ ήξίωσαν διὰ τὴν μεγάλην έκκλησίαν. Εὶ δὲ καὶ ἐν ταῖς προεόρτοις τοιαύτη γέγονε θλίψις, τί αν έγεγόνει εν αντή τή εορτή; Πάντως πάντα έτι Cp. Encycl. 5. τούτων χαλεπώτερα. 'Αλλ' οὐκ ἔπρεπεν ἀντὶ χαρᾶς λύπην, αντ' εὐφροσύνης πένθος, αντί της ξορτης κλαυθμον τοις λαοίς γενέσθαι είδως και μάλιστα τύπον έχειν των πατέρων. γαρ μακαρίτης 'Αλέξανδρος, στενών όντων τών άλλων τόπων, καὶ οἰκοδομῶν τὴν τότε μείζονα νομιζομένην ἐκκλησίαν τὴν Cp. Apol. de καλουμένην Θεωνᾶ, συνῆγεν ἐκεῖ διὰ τὸ πλῆθος, καὶ συνάγων Fuga, 24. οὐκ ημέλει της οἰκοδομης. Τοῦτο καὶ ἐν Τριβέροις, καὶ ἐν ' Ακυληΐα γενόμενον έώρακα· κάκει γάρ εν ταις έορταις διά τὸ πλήθος, έτι των τόπων οἰκοδομουμένων, συνήγον ἐκεί καὶ οὐχ εθρου τοιοθτου κατήγορου. 'Αλλά καὶ ὁ μακαρίτης σου άδελφὸς, ἐν ᾿Ακυληΐα, τοιαύτης οὖσης συνάξεως, συνήχθη. Οὕτω κάγω πεποίηκα, καὶ γέγονεν οὐκ ἐγκαίνια, ἀλλὰ σύναξις εὐχῆς. Σὺ μὲν οὖν, εὖ οἶδα, ὅτι, φιλόθεος ὢν, τῶν μὲν λαῶν ἀποδέχη την προθυμίαν, καὶ συγγινώσκεις έμοὶ, μη κωλύσαντι τοσούτου λαοῦ τὰς εὐχάς.

> 16. Έγω δε του κατειπόντα πάλιν περί τούτου ερωτήσαι Βούλομαι, που νόμιμον ην εύχεσθαι τὸν λαὸν, ἐν ἐρήμοις, ἡ ἐν οἰκοδομουμένφ τόπφ τῆς εὐχῆς; Ποῦ πρέπον ῆν καὶ ὅσιον έπακοῦσαι τὸν λαὸν τὸ ᾿Αμήν; ἐν ἐρήμοις, ἢ ἐν τῷ ἤδη λεχθέντι Κυριακώ; Σὺ δὲ, θεοφιλέστατε βασιλεῦ, ποῦ τοὺς λαοὺς αν ήθελες εκτείναι τας χείρας και εύξασθαι περί σοῦ; ένθα καὶ "Ελληνες ιστανται παρερχόμενοι, η εν τῷ ἐπωνύμω σου τόπφ, δυ ήδη, μάλλου δὲ καὶ άμα τῷ θεμελίφ, 'Κυριακὸυ' πάντες δυομάζουσιν; Οίδα, ότι τὸν σὸν τόπον προκρίνεις μειδιậς

γάρ, καὶ τοῦτο μειδιών σημαίνεις. 'Αλλ' ἔδει, φησὶν ὁ κατειπων, εν ταις εκκλησίαις τουτο γενέσθαι. Μικραί μεν ουν καί στεναὶ πᾶσαι, καθὰ προεῖπον, πρὸς τοὺς λαούς εἰσιν. Έπειτα δὲ πῶς ἔπρεπε γενέσθαι τὰς εὐχάς; καὶ πῶς ἦν βέλτιον κατὰ μέρος καὶ διηρημένως τὸν λαὸν μετ' ἐπικινδύνου συνοχῆς, ἢ όντος ήδη τόπου τοῦ δυναμένου δέξασθαι πάντας, ἐν αὐτῷ συνελθείν καὶ μίαν καὶ τὴν αὐτὴν μετὰ συμφωνίας τῶν λαῶν γενέσθαι τὴν φωνήν; Τοῦτο βέλτιον ἦν τοῦτο γὰρ καὶ τὴν δμοψυχίαν εδείκνυε τοῦ πλήθους οὕτω καὶ ταχέως δ Θεός έπακούει. Εὶ γὰρ κατὰ τὴν αὐτοῦ τοῦ Σωτῆρος ἐπαγγελίαν, ' έαν δύο συμφωνήσαιεν περί παντός, οδ αν αιτήσωνται, γενή- Matt. xviii. σεται αὐτοῖς ' τί, ἐὰν τοσούτων λαῶν συνελθόντων μία γένηται 19. φωνη, λεγόντων τῷ Θεῷ τὸ 'Αμήν ; Τίς γοῦν οὐκ ἐθαύμασε ; Τίς οὐκ ἐμακάρισέ σε, βλέπων τὸν τοσοῦτον λαὸν ἐν ἐνὶ συνελθόντα τόπω; Πως έχαιρον οἱ λαοὶ βλέποντες ἀλλήλους τὸ πρότερον ἐν διηρημένοις συνερχόμενοι τόποις; Τοῦτο πάντας ηύφρανε, καὶ μόνον τὸν διαβαλόντα ἐλύπησε.

17. Την γουν έτέραν και υπολειπομένην αντιλογίαν αὐτοῦ βούλομαι προλαβείν. 'Ο μεν γαρ κατειρηκώς φησιν' 'Ούπω τετελείωτο τὸ έργον, καὶ οὐκ ἐχρῆν εὐχὰς γενέσθαι ' ὁ δὲ Κύριος εἶπε 'Σὰ δὲ, ὅταν προσεύχη, εἴσελθε εἰς τὸ ταμεῖόν σου, Matt. vi. 6. καὶ ἀπόκλεισον τὰς θύρας. Τί τοίνυν φήσειεν ὁ κατήγορος; Μάλλον δὲ τί αν εἴποιεν οἱ φρόνιμοι καὶ ἀληθως Χριστιανοί; Τούτους γὰρ ἐρώτησου, βασιλεῦ ἐπειδὴ γέγραπται περὶ μὲν Τούτους γὰρ ερωτησου, ρασικεύ επεισή γ-γ-εκείνων, ὅτι 'Ὁ μωρὸς μωρὰ λαλήσει' περὶ δὲ τούτων, Ἡαρὰ Isa. xxxii. 6. Του. ἀντλησιών Του. 18. παυτὸς φρουίμου συμβουλίαν λάμβανε.' Τῶν ἐκκλησιῶν στενῶν οὖσῶν, καὶ τῶν λαῶν τοσούτων ὄντων, καὶ βουλομένων είς τὰς ἐρήμους ἀπελθεῖν, τί ποιεῖν ἐχρῆν; Ἡ μὲν γὰρ έρημος άθυρος, καὶ τῶν βουλομένων δίοδός ἐστιν, ὁ δὲ Κυριακὸς τόπος καὶ τετείχισται καὶ τεθύρωται, καὶ τὴν διαφορὰν τῶν εὐσεβῶν καὶ τῶν βεβήλων δείκνυσιν. Αρα, βασιλεῦ, οὐ μετὰ της σης εὐσεβείας πας δστισοῦν ' φρόνιμος' ἐπινεύει τούτω; Ισασι γαρ, ὅτι ώδε μεν νόμιμος εὐχὴ, ἐκεῖ δε ἀταξίας ὑποψία εὶ μὴ ἄρα, τόπων μὴ ὄντων, μόνοι τὴν ἐρημίαν αν οἰκοῖεν οί εὐχόμενοι, ωσπερ ην ο Ἰσραήλ ἀλλὰ κἀκείνοις, της σκηνης γενομένης, περιώριστο λοιπον της ευχης ο τόπος. ' Ω Δέσ-

ποτα καὶ ἀληθῶς βασιλεῦ τῶν βασιλευόντων Χριστε, Υὶε τοῦ

Θεού μονογενές, Λόγος καὶ Σοφία τοῦ Πατρός, ἐπειδη την σην

APOL. AD CONST.

> φιλανθρωπίαν ὁ λαὸς ηύξατο, καὶ διὰ σοῦ τὸν σὸν Πατέρα τὸν ἐπὶ πάντων Θεὸν παρεκάλεσε, περὶ τῆς σωτηρίας τοῦ σοῦ θεράποντος τοῦ εὐσεβεστάτου Κωνσταντίου, κατηγοροῦμαι. 'Αλλὰ τῆ σῆ ἀγαθότητι χάρις, ὅτι διὰ τοῦτο καὶ ἐν τοῖς σοῖς νόμοις διαβέβλημαι. Μειζόνως γαρ αν διεβλήθην, και ην άληθως έγκλημα, εί ου ωκοδόμησε τόπου ο βασιλεύς παρηρχόμεθα, καὶ ἔρημον ἐζητοῦμεν εἰς εὐχήν. Πῶς αν ὁ κατήγορος εφλυάρησε τότε πως αν ην πιθανός λέγων 'Εξουθένησέ σου τὸν τόπον παρά γνώμην ἐστὶν αὐτοῦ τὸ γινόμενον έγέλασε παρερχόμενος έδειξε την έρημον πληρούσαν του τόπου την χρείαν θέλοντας εύξασθαι λαούς κεκώλυκε. Ταῦτα ήθελεν είπειν, ταθτα εζήτει και μη εύρων ἄχθεται, και λοιπον λόγους πλάττει. Ταῦτα γὰρ εἰ ἔλεγεν, ἐδυσώπει κὰμέ ι ισπερ νῦν ἀδικεῖ, τὸν διαβόλου τρόπου ἀναλαβων, καὶ παρατηρούμενος τους προσευχομένους διὸ καὶ ἐσφάλη παραγνούς τὸ τοῦ Δανιήλ ενόμισε γὰρ ὁ ἀμαθης, ὅτι καὶ ἐπὶ σοῦ τὰ τῶν Βαβυλωνίων κρατεί, καὶ οὐκ ἔγνω, ὅτι φίλος εἶ τοῦ μακαρίου Δανιὴλ, καὶ τὸν αὐτὸν αὐτῷ Θεὸν προσκυνεῖς, καὶ οὐ κωλύεις, άλλα θέλεις πάντας εύχεσθαι, είδως ὅτι πάντων ἐστὶν εύχη,

Cp. 2 Esdr.

Dan. vi. 11.

ρομαι σὰ δὲ, θεοφιλέστατε Αύγουστε, ζήσειας πολλαῖς ἐτῶν περιόδοις, καὶ τὰ ἐγκαίνια ἐπιτελέσειας. Αἱ γὰρ γενόμεναι παρὰ πάντων περὶ τῆς σῆς σωτηρίας εὐχαὶ οὐκ ἐμποδίζουσι την των έγκαινίων πανήγυριν. Μη τοῦτο ψευδέσθωσαν οί άμαθείς άλλα παρά μεν των πατέρων μαθέτωσαν, αναγνώτωσαν δὲ καὶ τὰς γραφάς μᾶλλον δὲ παρὰ σοῦ μαθέτωσαν, φιλολόγος γὰρ εἶ, ὅτι καὶ Ἰησοῦς ὁ τοῦ Ἰωσεδὲκ ὁ ἱερεὺς, (Ezra) iii. 6 ff. (Neh. viii.) καὶ οἱ ἀδελφοὶ αὐτοῦ, καὶ Ζοροβάβελ ὁ Σαλαθιὴλ ὁ σοφὸς, καὶ "Εσδρας ὁ ἱερεὺς καὶ τοῦ ιόμου γραμματεὺς, τοῦ ἱεροῦ μετὰ την αίχμαλωσίαν οἰκοδομουμένου, καὶ ἐνστάσης τῆς Σκηνοπηγίας (ξορτή δε ήν αύτη και πανήγυρις και εύχη μεγάλη εν τώ 'Ισραήλ), συνήγαγον τὸν λαὸν δμοθυμαδὸν εἰς τὸ εὐρύχωρον τοῦ πρώτου πυλώνος τοῦ πρὸς τῆ ἀνατολῆ, καὶ τὸ θυσιαστήριον

18. Έγω μεν οθν καὶ ταθτα προς τον κατειπόντα ἀποδύ-

σώζεσθαί σε καὶ βασιλεύειν εν εἰρήνη διαπαντός.

τοῦ Θεοῦ ἡτοίμασαν, κἀκεῖ προσήνεγκαν, κἀκεῖ τὴν έορτὴν έπετέλεσαν. Καὶ λοιπὸν ούτως τὰς κατὰ σάββατον καὶ νουμηνίαν προσέφερον θυσίας, καὶ οἱ λαοὶ τὰς εὐχὰς αὐτῶν ἀνέφερον. Καὶ φανερῶς φησιν ή γραφή, ὅτι ταῦτα ἐγίγνετο, καὶ ό ναὸς τοῦ Θεοῦ οἴπω ῷκοδόμητο ἀλλὰ μᾶλλον τούτων οἵτως εὐχομένων ὁ οἶκος προέκοπτεν ὁ οἰκοδομούμενος καὶ οὔτε διὰ την προσδοκίαν των έγκαινίων έκωλύθησαν αί εύχαι, οὔτε διὰ τὰς γενομένας συνόδους τῶν εὐχῶν ἐμπεπόδισται τὰ ἐγκαίνια. άλλὰ καὶ ὁ λαὸς οὕτως ηὕχετο· καὶ ὅτε τετέλεστο πᾶς ὁ οἶκος, έποίησαν τὰ ἐγκαίνια, καὶ προσήνεγκαν εἰς τὸν ἐγκαινισμὸν, 2 Esdr. vi. 17. και πάντες εώρτασαν επί τη τελεσιουργία. Τοῦτο δε πάλιν καί δ μακαρίτης 'Αλέξανδρος καί οἱ άλλοι πατέρες πεποιήκασι συναγαγόντες γὰρ καὶ τελειώσαντες τὸ ἔργον, ηὐχαρίστησαν τῷ Κυρίω, ἐγκαίνια ἐπιτελέσαντες. Τοῦτο καὶ σὲ ποιείν πρέπει, φιλομαθέστατε βασιλεύ έτοιμος γάρ ὁ τόπος προαγνισθείς ταις προγενομέναις εύχαις, ζητών παρουσίαν της σης ευσεβείας τουτο γαρ αυτώ λείπει προς του τέλειου κόσμον. Τοῦτο μεν οῦν πληρώσειας, καὶ τὴν εὐχὴν ἀποδοίης τῶ Κυρίφ, φ και του οίκου πεποίηκας τουτο γαρ πάντων έστιν εὐχή.

19. Δὸς δὴ, καὶ τὴν ἄλλην ἴδωμεν διαβολὴν, καὶ συγχώρησου ἀπολογήσασθαι καὶ περὶ αὐτῆς. Τετολμήκασι γὰρ καὶ τοῦτο διαβάλλειν, ως αντιστάντος έμοῦ τοῖς σοῖς προστάγμασιν, ωστε μη έξελθείν την έκκλησίαν. Έκείνους μεν οθν θαυμάζω μὴ ἀποκάμνοντας ταις συκοφαντίαις έγω δὲ ὅμως οὐδὲ οὕτως ἀποκάμνω, χαίρω δὲ μᾶλλον ἀπολογούμενος. "Οσφ γαρ απολογίαι πολλαί, τοσούτω και πλέον εκείνοι δύνανται καταγινώσκεσθαι. Οὐκ ἀντέστην προστάγματι τῆς σῆς εὐσεβείας, μη γένοιτο ου γαρ τηλικούτος ήμην, ίνα και λογιστή πόλεως αντιστώ, μήτιγε τηλικούτω βασιλεί καὶ περὶ τούτου τοσούτων πλείστων παρ' έμοῦ λόγων' πᾶσα γὰρ ἡ πόλις μοι [Qu. τοσούμαρτυρεί. Συγχώρησον δε σμως καὶ τοῦτο πάλιν εξ ἀρχης τωνού δεί.] διηγήσασθαι τὸ πρᾶγμα καὶ γὰρ ἀκούσας, θαυμάσεις, εὖ οἶδ' ὅτι, τῶν ἐχθρῶν τὴν εὐχέρειαν. Μοντάνος ὁ Παλατινὸς ἦλθε [May, 353.] κομίζων ἐπιστολὴν, ὡς ἐμοῦ γράψαντος, ἵνα εἰς τὴν Ἰταλίαν έλθω, καὶ ὰ νομίζω λείπειν τοῖς ἐκκλησιαστικοῖς, ταῦτα πληAPOL. AD CONST.

ρωθηναι δυνηθη. Τη μέν οθν ση εύσεβεία χάρις, ότι κατηξίωσεν, ως έμου γράψαντος, έπινευσαι, και της όδου πρόνοιαν πεποίηκεν ύπερ τοῦ ταύτην ελθεῖν, καὶ ἀκμητὶ διανῦσαί με τους δε ψευσαμένους τας σας ακοας τεθαύμακα πάλιν μή φοβηθέντας, ὅτι τὸ ψεῦδος ἴδιόν ἐστι τοῦ διαβόλου, καὶ οἱ ψευδόμενοι αλλότριοί είσι τοῦ λέγοντος "Εγώ είμι ή αλή-John xiv. 6. θεια.' Οὐ γὰρ ἔγραψα, οὐδὲ τοιαύτην ἐπιστολὴν εύρεῖν δ κατήγορος δυνήσεται εί καὶ έδει με γράφειν καθημέραν, ίνα την αγαθήν σου πρόσοψιν θεωρώ αλλ' οἴτε τας έκκλησίας καταλιμπάνειν όσιον, οὐδε δι' όχλου τη ση εὐσεβεία γίνεσθαι δίκαιον ήν μάλιστα ὅτι καὶ ἀπόντων ἡμῶν ἐπινεύεις ταις εκκλησιαστικαις άξιώσεσιν. Α μεν οθν εκέλευσε Μοντάνος, κέλευσον αναγνωναί με έστι γαρ ταῦτα...

[Lost.]

20. Πόθεν δὲ ἆρα καὶ ταύτην τὴν ἐπιστολὴν εὖρον οἱ κατειρηκότες; έβουλόμην παρ' αὐτῶν ἀκοῦσαι, τίς αὐτοῖς καὶ ταύτην ἐπιδέδωκε. Ποίησον αὐτοὺς ἀποκρίνασθαι. Δυνήση γὰρ έκ τούτου μαθείν, ὅτι καὶ ταύτην ἔπλασαν, ὥσπερ κἀκείνην έθρύλησαν περί τοῦ δυσωνύμου Μαγνεντίου. Καταγνωσθέντες δε καὶ περὶ ταύτης, εἰς ποίαν ἆρα μετὰ ταῦτα πάλιν έλκουσιν ήμας απολογίαν; Τοῦτο γαρ μεμελετήκασι, καὶ ταύτην έχουσιν, ως δρω, σπουδήν, πάντα κινείν καὶ θορυβείν. Τάχα λέγοντες πολλά παροξύνουσί ποτε καθ' ήμων άλλά τους τοιούτους καὶ ἀποστρέφεσθαι καὶ μισεῖν δίκαιόν ἐστιν, ὅτι, οδοί είσι, τοιούτους καὶ τοὺς ἀκούοντας αὐτῶν ὑπολαμβάνουσι, καὶ νομίζουσι δύνασθαι τὰς διαβολὰς ἰσχύειν καὶ παρὰ σοί. Τσχυσε γάρ ποτε ή τοῦ Δωὴκ κατὰ τῶν ἱερέων τοῦ Θεοῦ ἀλλ' ὁ ἀκούσας Σαοὺλ ἢν ὁ ἄδικος. Καὶ Ἰεζάβελ δὲ διαβαλοῦσα ἦδυνήθη βλάψαι τὸν θεοσεβέστατον Ναβουθαί· ἀλλὰ καὶ ᾿Αχαὰβ ὁ πονηρὸς καὶ ἀποστάτης ὁ ἀκούων. Ο δὲ ἁγιώτατος Δαβίδ, οὖ μιμητὴν εἶναί σε προσήκει, καὶ πάντες εὖχονται, τοὺς τοιούτους οὕτε προσίεται, άλλα και ως λυσσωντας κύνας απεστρέφετο, λέγων 'Τον καταλαλούντα λάθρα του πλησίον αὐτου, τουτον ἐξεδίωκον.

I Kings (1 Sam.) xxii. 9. 3 Kings (1 Kings) xx.

Psal. c. (ci.)

Exod. xxiii. 'Εφύλαττε γαρ την λέγουσαν εντολήν 'Ου παραδέξη ακοην ματαίαν.' Μάταια δὲ καὶ τὰ τούτων ἐστὶ παρὰ σοί ἤτησας

Prov. xxx. 8. γάρ, ώς ὁ Σολομών, καὶ σὰ παρὰ Κυρίου, καὶ εἰληφέναι

πίστευε, τὸ μάταιον λόγον καὶ ψευδη μακρὰν ἀπὸ σοῦ Prov. xxx. 8. γενέσθαι προσήκειν.

21. Διὰ τοῦτο τοίνυν κάγω, ἐπειδη ἐκ διαβολης ην ἐπιστολή, καὶ οὐκ εἶχεν οὐδὲ τοῦ ἐλθεῖν πρόσταξιν, ἔγνων ὅτι προαίρεσις οὐκ ἦν τῆς σῆς εὐσεβείας ἐλθεῖν ἡμᾶς παρὰ σέ. Τὸ γὰρ μὴ κελεῦσαι πάντως ἐλθεῖν, ἀλλὰ καὶ γράψαι ὡς ἐμοῦ γράψαντος, καὶ θέλοντος διορθώσασθαι τὰ δοκοῦντα λείπειν, καίτοι μηδενός λέγοντος, φανερόν ήν παρά γνώμην είναι τής σης ημερότητος την κομισθείσαν επιστολήν. Τοῦτο πάντες έγνωσαν· τοῦτο καὶ γράφων ἐδήλωσα· καὶ οἶδε δὲ Μοντάνος, ότι οὐ τὸ ἐλθεῖν παρητούμην, ἀλλὰ τὸ ὡς ἐμοῦ γράψαντος ἐλθείν ἀπρεπες ήγούμην, ίνα μη καὶ ἐν τούτω πρόφασιν εύρωσιν οί συκοφάνται πάλιν, ως όχληροῦ γενομένου μου τῆ σῆ θεοσεβεία. 'Αμέλει παρεσκευασάμην, καὶ τοῦτο οἶδεν αὐτὸς, ἵνα, έὰν γράψαι καταξιώσης, εὐθὺς ἐξέλθω, καὶ φθάσω τῆ προθυμία τὸ προσταχθέν. Οὐ γὰρ ἐμαινόμην ἀντειπεῖν τοιούτω σου προστάγματι. Μη γραψάσης τοίνυν όντως της σης εύσεβείας, πως αντέστην μη κελευσθείς; η πως λέγουσιν, οὐκ ἐπείσθην, καίτοι προστάξεως μη ούσης; πως ου συκοφαντία και τουτο των έχθρων πλαττόντων το μη γενόμενον ως γενόμενον; Φοβούμαι μή καὶ νῦν, ἀπολογουμένου μου, θρυλήσωσιν ώς μή άξιώσαντος απολογήσασθαι ούτως έγω μεν ευχερής είμι παρ αὐτοῖς εἰς τὸ κατηγορεῖσθαι παρ' αὐτῶν αὐτοὶ δὲ ταχεῖς εἰς τὸ συκοφαντεῖν καὶ καταφρονεῖν τῆς γραφῆς λεγούσης 'Μὴ  $\frac{\text{Prov. xx. 13.}}{\text{Lxx.}}$ 

αγάπα καταλαλείν, ίνα μη εξαρθης.

22. Μοντάνου τοίνυν ἀποδημήσαντος, ἢλθε Διογένης ὁ νο- [July 355.] τάριος μετὰ εξ καὶ εἴκοσι μῆνας καὶ οὔτε αὐτὸς ἐπιστολὴν Ari. 52. ἀπεδίδου, οὔτε ἐωράκαμεν ἀλλήλους, οὔτε ὡς προστάξεως οὔσης ἐνετείλατό μοι ἀλλὰ καὶ ὅτε Συριανὸς ὁ στρατηλάτης [Jan, 5, 356.] εἰσῆλθεν εἰς τὴν ᾿Αλεξάνδρειαν, ἐπειδὴ παρὰ τῶν ᾿Αρειανῶν έθρυλεῖτό τινα, καὶ ἄπερ ἐβούλοντο, ἐπηγγέλλοντο γίνεσθαι, ηρώτων εί γράμματα έχει περί ων θρυλοῦσι γράμματα γάρ ἀπήτουν, ὁμολογῶ, τῆς προστάξεως. Ἐπειδὴ δὲ μὴ ἔχειν έλεγεν, ήξίουν κὰν αὐτὸν Συριανὸν, ἢ τὸν ἔπαρχον τῆς Αἰγύπτου Μάξιμον γράψαι μοι περί τούτου. Τοῦτο δὲ οὕτως ἀπήτουν, ἐπειδὴ γράψασά μοι ἦν ἡ σὴ φιλανθρωπία, ὧστε παρὰ

APOL. AD CONST.

μηδενός με ταράττεσθαι, μηδε ἀνέχεσθαι τῶν θελόντων ἡμᾶς πτοεῖν, ἀλλὰ μένειν ἐν ταῖς ἐκκλησίαις ἀμερίμνως. Οἱ μεν οὖν κομίσαντες τὴν τοιαύτην ἐπιστολήν εἰσι Παλλάδιος, ὁ γενόμενος τοῦ παλατίου μάγιστρος, καὶ ᾿Αστέριος ὁ γενόμενος δοὺξ ᾿Αρμενίας. Τὸ δὲ ἀντίγραφον τῆς ἐπιστολῆς συγχώρησον ἀναγνῶναί με ᾿ ἔστι γὰρ τοῦτο ᾿

[Spring of 350.]

23. 'Αντίγραφον ἐπιστολῆς οὕτως ἔχον'

Hist. Ari. 24,

Κωνστάντιος νικητής Αύγουστος 'Αθανασί $\omega$ .

51. (Letter of Constantius to Athanasius.)

Εὔχεσθαί με ἀεὶ ὥστε πάντα αἴσια ἀποβαίνειν τῷ ποτε ἀδελφῷ ἐμῷ Κωνστάντι, οὐδὲ τὴν σὴν ὑπερέβη σύνεσιν. "Όντινα ἐπειδὴ ἐξ ἀπάτης ἀτοπωτάτων ἀνηρῆσθαι ἔγνων, πόση εἰμὶ περιβληθεὶς στυγνότητι, εὐχερῶς ἡ ὑμετέρα φρόνησις δυνήσεται κρίνειν. Καὶ ἐπειδή τινές εἰσιν, οἴτινες ἐν τῷ παρόντι καιρῷ τῷ οὕτω δακρυτικῷ δράματι καταπτοεῖν σε πειράζουσι, διὰ τοῦτο τὰ παρόντα ταῦτα γράμματα πρὸς τὴν σὴν τιμιότητα στεῖλαι ἔκρινα' προτρέπων σε ἵνα, ὥσπερ πρέπει ἐπισκόπῳ, εἰς τὴν κεχρεωστημένην θρησκείαν συντρέχειν διδάξειας τὸν δῆμον, καὶ μετ' αὐτοῦ κατὰ τὸ ἔθος ταῖς εὐχαῖς σχολάσειας' ἡμῖν γὰρ τοῦτο ἀρέσκει τὸ, σὲ κατὰ τὴν ἡμετέραν βούλησιν, ἐν παντὶ καιρῷ ἐν τῷ σῷ τόπῳ ἐπίσκοπον εἶναι βουλόμεθα. Καὶ ἄλλη χειρί: Ἡ θεότης φυλάξειέ σε πολλοῖς ἐνιαυτοῖς, πάτερ προσφιλέστατε.

Cp. Hist. Ari. 24.

[Qu. καί.]

24. Περὶ ταύτης, ἐκεῖνοι μὲν καὶ τοῖς δικασταῖς εἰρήκασιν' ἐγὼ δὲ ταύτην τὴν ἐπιστολὴν ἔχων, ἄρ' οὐκ εἰκότως ἀπήτουν γράμματα, καὶ οὐ προσεῖχον προφάσεσιν ἁπλῶς; ἐκεῖνοι δὲ μὴ δεικνύοντες πρόσταγμα τῆς σῆς εὐσεβείας, οὐκ ἄντικρυς ἐναντία ταύτης τῆς ἐπιστολῆς ἔπραττον; Ἐγὼ δὲ, ὅτι γράμματα οὐ παρεῖχον, οὐκ ἀκολούθως ἡγούμην ἐκτὸς αὐτῶν εἶναι τὰς φάσεις τοῖς τοιούτοις γὰρ μὴ προσέχειν με προσέταττεν ἡ ἐπιστολὴ τῆς σῆς φιλανθρωπίας. Δικαίως οὖν τοῦτο ἐποίουν, θεοφιλέστατε Αὔγονστε, ἵνα, ὥσπερ ἔχων ἐπιστολὰς εἰσῆλθον εἰς τὴν πατρίδα, οὕτως ἔχων πρόσταξιν ἀπ' αὐτῆς ἐξέλθω καὶ μὴ ὡς φυγὼν τὴν ἐκκλησίαν, ὑπεύθυνός ποτε γένωμαι, ἀλλ' ὡς κελευσθεὶς ἔχω πρόφασιν τῆς ἀναχωρήσεως. Τοῦτο καὶ οἱ λαοὶ πάντες μετὰ τῶν πρεσβυτέρων, καὶ πλείστον

δὲ τῆς πόλεως μέρος μετ' αὐτῶν, ἵνα μὴ λέγω πλέον, ἀπελθόντες πρός Συριανόν, ήξίουν έκει δε ήν και δ έπαρχος της Αιγύπτου Μάξιμος. Ἡ δὲ ἀξίωσις ἢν ἢ γράψαι καὶ ἀποστεῖλαί μοι, η μηκέτι διοχλείν ταίς έκκλησίαις, έως αν αντοί οί λαοί περί τούτου πρεσβεύωνται παρά σοί. Έπι πολύ τοίνυν αὐτων άξιούντων, συνιδών Συριανός τὸ εὔλογον, διεβεβαιώσατο μαρτυρόμενος την σην σωτηρίαν, και έπι τούτω παρήν τότε και 'Ιλάριος, μηκέτι μεν διοχλείν, αναφέρειν δε επί την σην θεοσέβειαν. Τοῦτο οἶδεν ἡ τάξις τοῦ δουκὸς, καὶ ἡ τάξις τοῦ ἐπάρχου της Αλγύπτου. Καὶ ὁ πρύτανις δὲ της πόλεως έχει τὰς φωνας, καὶ δύνασαι μαθεῖν ὅτι οὕτε ἐγω οὕτε τις ἔτερος ἀντιλέγων ην τη ση προστάξει...

25. Πάντες δὲ ηξίουν γράμματα δειχθηναι της σης εὐσεβείας. Καὶ φάσις μεν γὰρ μόνη παρὰ βασιλέως τὴν αὐτὴν ἔχει δύναμιν τοις γραφομένοις, όταν μάλιστα ταύτην δ κομίζων θαρδή καὶ γραφή προσταχθέν ἐπειδὴ δὲ οὔτε φανερῶς ἔλεγον εἶναι πρόσταγμα, οὔτε, ὅπερ ηξίουν, ἐγγράφως ἐπέστελλον, ἀλλ' ὡς άφ' ξαυτών πάντα πράττοντες ήσαν όμολογώ, καὶ τοῦτο λέγω μετὰ παρρησίας, ὕποπτος ἐγενόμην εἰς αὐτούς. Πολλοί γὰρ ήσαν οί περὶ αὐτοὺς 'Αρειανοί, τούτοις τε συνήσθιον, καὶ μετὰ τούτων έβουλεύοντο καὶ οὐδεν μεν μετὰ παρρησίας έπραττον, ένέδρας δε και δόλους επιχειρείν εμελέτων κατ' εμού. Και οὐδεν μεν ως βασιλέως προστάξαντος εποίουν, ως δε παρ' εχθρων άξιούμενοι, ήλεγχον ξαυτούς. Τοῦτο γάρ με καὶ μᾶλλον ἀπαιτεῖν γράμματα παρ' αὐτῶν ἢνάγκαζεν, ἐπειδὴ καὶ ὕποπτα ην άπερ επεχείρουν καὶ εσκέπτοντο καὶ ὅτι ἀπρεπες ην, μετὰ τοσούτων γραμμάτων είσελθόντα με, χωρίς γραμμάτων άναχωρησαι της εκκλησίας. Συριανοῦ τοίνυν επαγγειλαμένου, συνήγουτο πάντες εν ταις εκκλησίαις μετά χαράς και αμεριμνίας. 'Αλλὰ μετὰ κ΄ καὶ γ΄ ἡμέρας τῆς ἐπαγγελίας ἐπέρχεται μετὰ [Night of στρατιωτῶν τῆ ἐκκλησία, καὶ ἡμεῖς μὲν ηὐχόμεθα συνήθως· Cp. Apol. de ούτω γὰρ έωράκασιν οἱ εἰσελθόντες, ἐπειδή παννυχὶς ἦν ἐσομένης συνάξεως. Τοιαθτα δε γέγονε τῆ νυκτὶ ἐκείνη, οἷα ήθελου καὶ ἐπηγγέλλουτο, πρὶν γενέσθαι, οἱ ᾿Αρειανοί αὐτοὺς γὰρ ἔχων μεθ' ἐαυτοῦ ἦλθεν ὁ στρατηλάτης καὶ αὐτοὶ ἦσαν οἱ ἔξαρχοι καὶ σύμβουλοι τῆς τοιαύτης ἐφόδου. Καὶ τοῦτο

APOL, AD CONST.

οὐκ ἄπιστον, θεοφιλέστατε Αύγουστε οὐ γὰρ ἔλαθον, ἀλλὰ πανταχοῦ κεκήρυκται. Ἐγὼ τοίνυν θεωρῶν τὴν ἔφοδον, παρακαλέσας πρότερον ἀναχωρῆσαι τοὺς λαοὺς, τότε κἀγὼ μετ αὐτοὺς, τοῦ Θεοῦ καλύπτοντος καὶ ὁδηγοῦντος (καὶ τοῦτο γὰρ οἱ τότε μοι συνόντες ἑωράκασιν), ἀνεχώρησα καὶ ἐξ ἐκείνου κατ ἐμαυτὸν ἔμεινα, ἔχων παρρησίαν καὶ ἀπολογίαν προηγουμένως μὲν πρὸς τὸν Θεὸν, ἔπειτα δὲ καὶ πρὸς τὴν σὴν εὐσέβειαν, ὅτι οὐκ ἔφυγον καταλείψας τοὺς λαοὺς, ἀλλὰ μάρτυρα τῆς διώξεως ἔχω τὴν ἔφοδον τοῦ στρατηλάτον ὁ μάλιστα καὶ πάντες ἐθαύμασαν. Ἔδει γὰρ ἢ μὴ ἐπαγγείλασθαι, ἢ, ἐπαγγειλάμενον, μὴ ψεύσασθαι.

26. Τί τοίνυν ούτως έβουλεύοντο, ή διὰ τί μετὰ δόλου ένεδρεύειν ἐπεχείρουν, ἐξὸν καὶ κελεῦσαι καὶ γράψαι; Βασιλέως γαρ πρόσταξις μεγάλην έχει παρρησίαν. 'Αλλα το βούλεσθαι λαθείν λευκοτέραν εποίει την ύποψίαν τοῦ μη έχειν αὐτοὺς πρόσταγμα. Τί δὲ ἄτοπον ἀπήτουν, βασιλεῦ φιλάληθες; Πως ούκ εύλογον επισκόπω την τοιαύτην αξίωσιν αν τις είποι; Οίδας, αναγνούς τας γραφας, ήλίκον έστι δη έγκλημα καταλιμπάνειν επίσκοπον την εκκλησίαν, καὶ ἀμελείν τῶν τοῦ Θεοῦ ποιμνίων. Ποιμένων γαρ απουσία πρόφασιν έφόδου τοις λύκοις παρέχει κατὰ τῆς ἀγέλης. Τοῦτο δὲ ἐζήτουν οἱ ᾿Αρειανοί, καὶ οἱ ἄλλοι πάντες αἰρετικοὶ, ἵνα τῆ ἡμῶν ἀπουσία χώραν εύρωσιν ἀπατάν τοὺς λαοὺς εἰς ἀσέβειαν. Εἰ τοίνυν ήμην φυγών, ποίαν ἀπολογίαν είχον παρὰ τοῖς ἀληθινοῖς ἐπισκόποις, μαλλου δὲ παρὰ τῷ πεπιστευκότι τὴυ ἀγέληυ; "Εστι δὲ οὖτος ό κρίνων πάσαν την γην, ό άληθινος παμβασιλεύς καὶ Κύριος ήμων Ίησοῦς Χριστὸς, ὁ Υίὸς τοῦ Θεοῦ. Πως οὐκ ἄν τις εὐλόγως την ἀμέλειαν των λαων είς έμε μετήνεγκε; πως δε οὐκ αν ἐπέμψατο καὶ ἡ σὴ εὐσέβεια δικαίως λέγουσα 'Διὰ τί, μετά γραμμάτων είσελθων, χωρίς γραμμάτων άναχωρείς, καί κατέλειψας τους λαούς; Πως δε και αυτός δ λαός εικότως εν ήμέρα κρίσεως την έαυτων αμέλειαν έρριψαν είς έμε, λέγοντες ' Ο ἐπισκεπτόμενος ἡμᾶς ἔφυγε, καὶ ἡμελήθημεν, οὐκ ὄντος τοῦ ύπομιμνήσκοντος; 'Εὶ ταῦτα ἔλεγον, τί αν ἀπεκρινάμην; Τοιαύτην γὰρ μέμφιν ἔσχον διὰ τοῦ Ἰεζεχιὴλ καὶ οἱ ποιμένες τῶν

παλαιων. Τοῦτο γινώσκων καὶ ὁ μακάριος ἀπόστολος Παῦλος

Cp. John x.

Ezek. xxxiv.

έκάστω ήμων διὰ τοῦ μαθητοῦ παρήγγειλε, λέγων 'Μὴ ἀμέλει ι Τίπ ίν. 14.
τοῦ ἐν σοὶ χαρίσματος, ὁ ἐδόθη σοι μετὰ ἐπιθέσεως τῶν χειρῶν τοῦ πρεσβυτερίου.' Τοῦτο κὰγὼ φοβούμενος οὐκ ἤθελον
φυγεῖν, ἀλλὰ πρόσταξιν ἔχειν, εἴπερ ἦν βούλημα τῆς σῆς εὐσεβείας. 'Αλλ' οὔτε ἔλαβον ὅπερ εὐλόγως ἀπήτουν, ἀλλὰ καὶ
νῦν μάτην κατηγορήθην παρὰ σοί 'οὔτε γὰρ ἀντέστην προστάγματι τῆς σῆς εὐσεβείας, οὔτε νῦν εἰς 'Αλεξάνδρειαν εἰσελθεῖν πειράσω, ἔως ἡ σὴ φιλανθρωπία τοῦτο βούληται. Καὶ
τοῦτο δὲ προλαβὼν εἴρηκα, ἵνα μηδὲ περὶ τοῦτο πάλιν οἱ
συκοφάνται πρόφασιν εὕρωσι κατειπεῖν ἡμῶν.

27. Ταθτα συνορών, οὐ κατεγίνωσκον ἐμαυτοθ, ἀλλὰ καὶ ταύτην έχων την απολογίαν, ηπειγόμην προς την σην ευσέβειαν, είδως την σην φιλανθρωπίαν, δια μνήμης τε έχων τας σας αψευδείς ύποσχέσεις, και θαβρών, ὅτι, κατα το γεγραμμένον εν ταις θείαις Παροιμίαις· 'Παρά φιλανθρώπω βασιλεί Prov. NVI. 13. δεκτοί είσιν οἱ δίκαιοι λογισμοί. "Ηδη δὲ τῆς όδοῦ μου ἐπιβάντος, και την έρημον εξελθόντος, ακοή τις γέγονεν εξαίφνης ήτις ἄπιστος μεν είναι κατά την άρχην εδόκει, μετά δε ταθτα αληθης εδείχθη. 'Εθρυλείτο γαρ πανταχού, ὅτι Λιβέριος ὁ Cp. Apol. de της 'Ρώμης ἐπίσκοπος, καὶ ὁ τῶν Σπανιῶν 'Όσιος ὁ μέγας, Hist. Ari. 33. Παυλινός τε ὁ τῶν Γαλλιῶν, καὶ Διονύσιος καὶ Εὐσέβιος οί της 'Ιταλίας, Λουκίφερός τε ἀπὸ Σαρδινίας, καὶ ἄλλοι τινèς έπίσκοποι, καὶ πρεσβύτεροι, καὶ διάκονοι εξωρίσθησαν, ὅτι μὴ ηνέσχοντο καθ' ήμων ύπογράψαι. Καὶ οῦτοι μεν εξωρίσθησαν, Οδικέντιος δε δ της Καπύης, καὶ Φουρτουνατιανδς δ της ε. 3. 'Ακυληίας, 'Ηρέμιός τε ὁ τῆς Θεσσαλονίκης, καὶ πάντες οἱ κατά την δύσιν επίσκοποι, βίαν οὐ την τυχοῦσαν, ἀλλά καὶ πλείστην ανάγκην και δεινας υβρεις πεπόνθασιν, έως επαγγείλωνται μη κοινωνείν ήμιν. Είτα, θανμαζόντων ήμων καί διαπορούντων επί τούτοις, ίδου πάλιν ετέρα τις κατέλαβεν ἀκοὴ περὶ τῶν κατ' Αἴγυπτον καὶ τὰς Λιβύας· ὅτι οἱ μὲν ἐπίσ - Apol. de Fuκοποι έγγὺς ἐνενήκοντα ἐδιώχθησαν, αἱ δὲ ἐκκλησίαι τοῖς Hist. Ari. 72. όμολογοῦσι τὰ ᾿Αρείου παρεδόθησαν καὶ ἐξωρίσθησαν μὲν δέκα καὶ εξ, τῶν δε ἄλλων οἱ μεν ἐφυγαδεύθησαν, οἱ δε ηναγκάσθησαν ύποκρίνασθαι. Τοσοῦτος γὰρ ἐλέγετο διωγμὸς Apol. de Fuέκει, ώς, ἐν ᾿Αλεξανδρεία εὐχομένων τῶν ἀδελφῶν ἐν τῷ <sup>ga, 7</sup>·

APOL. AD CONST.

Πάσχα καὶ ταῖς Κυριακαῖς ἐν ἐρήμω τόπω πλησίον τοῦ κοιμητηρίου, τὸν στρατηλάτην μετὰ πλήθους στρατιωτών πλείον τρισχιλίων, ὅπλα καὶ ξίφη γυμνὰ καὶ βέλη φερόντων, ἐπελθείν κατά των Χριστιανών, και λοιπόν τοιαύτα γενέσθαι, οία αν γένοιτο έκ τοιαύτης επιδρομής, κατα γυναικών και παίδων, οὐδὲν πλέον ποιούντων ἢ εὐχομένων τῷ Θεῷ. Διηγείσθαι δὲ αὐτὰ νῦν ἴσως ἀπρεπες, μη ἄρα καὶ μόνον τούτων ή μνήμη δάκρυα πασι κινήση. Καὶ γὰρ τοσαύτη ἢν ἡ ώμότης, ὡς παρθένους μεν γυμνοῦσθαι, των δε αποθανόντων εκ των πληγών μηδε τὰ σώματα παραυτὰ δοθηναι είς ταφην, ἀλλ' έξω ριπτείσθαι τοις κυσίν, έως μετά πολλης ζημίας κεκρυμμένως κλέψωσιν οί οἰκείοι τὰ τῶν ἰδίων σώματα, καὶ πολὺς κάματος γένηται τοῦ μηδένα γνώναι περί τούτων.

28. Τὰ δὲ ἄλλα τὰ γενόμενα ἴσως μὲν ἄπιστα νομισθήσεται, καὶ πάντας ἐκπλήξει διὰ τὴν ὑπερβολὴν τοῦ μύσους. 'Αναγκαίου δε όμως είπειν, ίνα ή ση φιλόχριστος σπουδή και θεοσέβεια μάθη, ώς αί καθ' ήμων διαβολαί και συκοφαντίαι δι' ούδεν έτερον γεγόνασιν ή ίνα ήμας μεν εκβάλωσι των εκκλησιών, την δε ίδίαν ασέβειαν αντεισενεγκείν δυνηθώσι. Τών γαρ αληθινών και πολυετών επισκόπων των μεν εξορισθέντων, των δε φυγαδευθέντων, εθνικοί λοιπον, κατηχούμενοι, καὶ οἱ τὰ πρώτα της βουλης έχουτες, και οί έν πλούτω διαβόητοι αυτί

Apol. c. Ari. 85. Ep. Æ 19.

1 Tim. iii. 2.

3 Kings (1 Kings) xiii, 33.

Hist, Ari, 73. Χριστιανών εὐσεβη πίστιν παραγγέλλονται παρά τών 'Αρειανῶν ὁμιλήσωσι. Καὶ οὐκέτι μὲν, ὡς παρήγγειλεν ὁ ᾿Απόστολος, εί τίς έστιν ' ἀνεπίληπτος,' εζητείτο' ώς δε δ ἀσεβέστατος Ίεροβοὰμ πεποίηκεν, ὁ πλείον διδούς χρυσίον ωνομάσθη έπίσκοπος. Καὶ οὐ διέφερεν αὐτοῖς, εἰ κὰν ἐθνικὸς ἐτύγχανε, μόνον εί χρυσίον παρείχε. Καὶ οἱ μὲν ἀπὸ ᾿Αλεξάνδρον ἐπίσκοποι, μουάζοντες καὶ ἀσκηταὶ, ἐξωρίσθησαν οἱ δὲ σοφοὶ περὶ τας διαβολας διέφθειραν, το σσον έπ' αυτοίς, την αποστολικήν διάταξιν, καὶ τὰς ἐκκλησίας ἐμίαναν. Μεγάλα γε ἐκέρδησαν αὐτῶν αἱ συκοφαντίαι, ἵνα ἐξῷ αὐτοῖς παρανομεῖν, καὶ τοιαῦτα πράττειν έν τοις σοις καιροίς ώστε κατ' αὐτῶν είναι τὸ γεγραμμένου 'Οὐαὶ δι' οθς τὸ ὄνομά μου βλασφημεῖται ἐν τοῖς ξθυεσιν.

Rom. ii. 24.

29. Τοιούτων οθν όντων των θρυλουμένων, καὶ των πραγ-

μάτων ἄνω καὶ κάτω πάντων ἀνατετραμμένων, ὅμως οὐκ απέστην έγω της προθυμίας, αλλά πάλιν είχόμην της όδοῦ προς την σην ευσέβειαν και τουτο μάλλον σπουδαιότερον έπραττου, θαβρων, ότι παρά γνώμην μεν της σης ενσεβείας έπράττετο ταῦτα εἰ μάθοι δὲ ἡ σὴ φιλανθρωπία τὰ γενόμενα, κωλύσει τοῦ λοιποῦ γενέσθαι μη γάρ είναι θεοσεβοῦς βασιλέως θέλειν εξορίζεσθαι επισκόπους, καὶ γυμιοῦσθαι παρθένους, ή όλως τὰς ἐκκλησίας ταράττεσθαι. 'Αλλὰ τοιαῦτα λογιζομένους ήμας και σπεύδοντας έν ταις όδοις, ιδού πάλιν τρίτη τις κατέλαβεν άκοη, ότι γέγραπται τοῖς εν Αυξούμει τυράννοις, ώστε Φρουμέντιον του επίσκοπον της Αυξούμεως εκείθεν Cp. Soc.i. 19. αχθηναι, καὶ ἐμὲ μὲν μέχρι της βαρβάρων (ητεῖσθαι, καὶ εἰς τὰ λεγόμενα κομεντάρια τῶν ἐπάρχων παραπέμπεσθαι, τοὺς δὲ λαούς και τούς κληρικούς πάντας αναγκάζεσθαι κοινωνείν τή 'Αρειανή αίρέσει' έαν δε μη ύπακούσωσιν, αποθνήσκειν τους τοιούτους. Καὶ ὅτι οὐ λόγω μόνον ἐθρυλεῖτο ταῦτα, ἀλλὰ δὲ αὐτοῖς ἔργοις ἐδείκνυτο ἐπειδή συνεχώρησεν ή σὴ φιλανθρωπία, ίδου και ή επιστολή ταύτην γαρ εκείνοι συνεχως άνεγίνωσκον, άπειλοῦντες ξκάστω θάνατον.

30. 'Αντίγραφον ἐπιστολῆς'

Νικητής Κωνστάντιος μέγιστος Σεβαστός 'Αλεξανδρευσιν.

'Η μεν πόλις το πάτριον σχήμα φυλάττουσα, καὶ της των (Letter of ολκιστών ἀρετής μεμνημένη, πειθηνίαν ξαυτήν συνήθως καὶ νῦν to Alexan-παρέσχηκεν ἡμεῖς δὲ, εἰ μὴ καὶ τὸν ᾿Αλέξανδρον ἀποκρύψαι- drians.) μευ εὐνοία τῆ περὶ τὴν πόλιν τὴν ὑμετέραν, οὐ τὰ τυχόντα πλημμελείν συνεισόμεθα. 'Ως μεν γαρ σωφροσύνης ίδιον, κοσμίαν έαυτῷ διὰ πάντων ἄγειν βασιλείας δὲ, τῆς ἀρετῆς (δότε δὲ εἰπεῖν) τῆς ὑμετέρας πρὸ ἀπάντων ἀσπάζεσθαι πρώτους μεν σοφίας εξηγητάς καταστάντας, πρώτους δε Θεον τον ουτα συνιέντας, οι και των έξηγητων τους άκρους είλεσθε, και την ημετέραν ψηφον εκόντες εστέρξατε, τον μεν απατεώνα καί φένακα δικαίως ἀποστραφέντες, τοις δὲ σεμνοίς καὶ παντὸς επέκεινα θαύματος δεόντως προσθέμενοι. Καίτοι τίς άγνοεῖ καὶ τῶν τὰς ἐσχατιὰς οἰκούντων τὴν ἐπὶ τοῖς πραχθεῖσι φιλοτιμίαν; οίς οὐκ ἴσμεν καὶ τί δεῖ παραβάλλεσθαι ὧν συμ-

APOL. AD CONST. (Letter of Constantius to Alexandrians.)

βέβηκεν. Ἐτύφλωττον μεν γάρ οἱ πλεῖστοι τῶν κατὰ τὴν πόλιν επεκράτει δε ανήρ βαράθρων από εσχάτων δρμώμενος, ώσπερ εν σκότω τους της άληθείας εφιεμένους προς το ψεύδος ἀπατῶν, λόγον μὲν ἔγκαρπον οὐδέποτε παρασχόμενος, τερθρείας δὲ, καὶ τηνάλλως τὰς ψυχὰς λυμαινόμενος οἱ μὲν κόλακες έβόων καὶ ἐκρότουν· ἐξεπλήττοντο, οθς ἔτι γρύζειν εἰκὸς ὑπὸ όδόντα οἱ δὲ πλεῖστοι τῶν ἀφελεστέρων πρὸς τὸ τούτων έζων σύνθημα τὰ δὲ πράγματα κατὰ ροῦν ἐφέρετο ώσπερ ἐν κατακλυσμώ, πάντων άρδην όλιγωρουμένων. Ἡγεῖτο δὲ ἀνηρ τοῦ πλήθους (πῶς ἂν ἀληθέστερον αὐτὸ εἴποιμι;) οὐδὲν τῶν βαναύσων διαφέρων, τοῦτο μόνον τῆ πόλει συναράμενος, τὸ μη κατά βαράθρων ώσαι τους έν αὐτη. 'Αλλ' ὁ γενναίος καὶ λαμπρός οὐδὲ κρίσιν ἔμεινε κατ' αὐτοῦ, φυγὴν ἐν δίκη καταγνούς ως έστι γε καὶ ύπερ των βαρβάρων ύφελέσθαι, μή τινας αὐτῶν δυσσεβεῖν ἀναπείση, καθάπερ ἐν δράματι πρὸς τοὺς πρώτους εντυγχάνοντας ολοφυρόμενος. Τούτφ μεν οὖν μακράν χαίρειν εἰρήσεται ύμᾶς δέ με χρη μετ' δλίγων τάττειν, μαλλου δε μόνους προ των άλλων σεμνύνειν, οίς τοσούτον άρετης καὶ νοῦ περίεστιν, ὅσον αὶ πράξεις κηρύττουσι, μικροῦ πάσαν την οδσαν ύμνούμεναι. Εδίγε της σωφροσύνης εί γαρ αγγέλων ακροασαίμην τοσούτων και δεύτερον διεξιόντων τὰ ὑμέτερα καὶ σεμνυνόντων, ὧ καὶ τοὺς πρότερον ἀποκρύψαντες φιλοτιμία, καὶ τοῖς νῦν τε καὶ ὕστερον παράδειγμα καλον ἐσόμενοι μόνοι τε καὶ τοῖς ἔθεσι λόγων καὶ ἔργων ήγεμόνα τὸν τελειότατον τῶν ὄντων ελόμενοι, καὶ οὐδε πρὸς βραχὺ διστάσαντες, ἀλλ' ἀνδρείως μεταθέμενοι καὶ τοῖς ἄλλοις προσθέμενοι, ἀπὸ τῶν χαμαὶ τούτων καὶ περιγείων πρὸς τὰ κατουράνια επειχθέντες, ξεναγούντος επ' αὐτὰ τοῦ σεμνοτάτου Cp. Ep. Æg. Γεωργίου, ἀνδρὸς τοιαῦτα παντὸς μᾶλλον ἢκριβωκότος δι' ὁν καὶ κατὰ τὸν ὕστερον βίον μετὰ καλῆς ἐλπίδος διάξετε, καὶ τὸν ἐν τῷ παρόντι μετὰ ραστώνης βιώσεσθε. Εἴη δὲ κοινή πάντας τους κατά την πόλιν, ώσπερ ίερας άγκύρας, της τούτου φωνής εξηρτήσθαι, ίνα μή τομών ή καύσεων δεηθώμεν κατά των τας ψυχας λελωβημένων οίς ότι μάλιστα παραινουμεν άφίστασθαι της 'Αθανασίου σπουδης, καὶ μηδέ μεμνησθαι της περιττής έκείνης άδολεσχίας, η λήσουσι τοις έσχάτοις ένοχοι

ὄντες κινδύνοις, ὧν οὐκ ἴσμεν εἴ τις τῶν πάνυ δεινῶν ἐξαιρήσεται τοὺς στασιάζοντας. Καὶ γὰρ ἄτοπον τὸν μὲν ὅλεθρον ᾿Αθανάσιον γῆν πρὸ γῆς ἀπεληλᾶσθαι, καὶ τοῖς αἰσχίστοις ἀλόντα, ὥς ποτε ἂν ἐκεῖνος τὴν ἀξίαν ἐκτίσειε, καὶ εἰ δέκατόν τις τοῦ ζῆν προσαφέληται τοὺς δὲ ἐκείνου κόλακας καὶ θεραπευτὰς ἀγύρτας τινὰς, καὶ τοιούτους ἀνθρώπους, οἴους ἀνομάζειν αἰσχύνη, περιορῆν σφαδάζοντας, οὺς πάλαι τεθνάναι διηγόρευται τοῖς δικασταῖς. Καὶ ἴσως οὐδέπω τεθνήξονται, ἢν μὴ, τῶν φθασάντων ἀποστάντες πλημμελημάτων, ὀψέ ποτε μεταθῶνται ὧν ὁ μοχθηρότατος ᾿Αθανάσιος ἡγεῖτο, καὶ τῆ κοινῆ πολιτείᾳ λυμαινόμενος, καὶ τοῖς ἁγιωτάτοις δυσσεβεῖς καὶ ἐναγεῖς προσάγων τὰς χεῖρας.

31. A δε καὶ Φρουμεντίου χάριν τοῦ ἐπισκόπου τῆς Αὐξούμεως γέγραπται τοῖς ἐκεῖ τυράννοις, ἔστι ταῦτα·

Νικητής Κωνστάντιος μέγιστος Σεβαστός 'Αϊζανά καὶ Σαζανά.

Πάνυ διὰ φροντίδος καὶ διὰ σπουδης της μεγίστης ημιν (Letter of Constantius εστιν ή τοῦ κρείττονος γνωσις.  $\Delta$ εῖ γὰρ, οῗμαι, τὸ κοινὸν τῶν to Æzanes and Sazanes.) ανθρώπων γένος της ίσης έν τοις τοιούτοις αξιούσθαι κηδεμονίας, ως αν μέχρι της έλπίδος τον βίον διάγοιεν, τα τοιαθτα περί τοῦ Θεοῦ γινώσκοντες, καὶ μηδέν διαφωνοῦντες περί τὴν τοῦ δικαίου καὶ ἀληθοῦς ἐξέτασιν. Τῆς αὐτῆς τοίνυν προνοίας άξιοθντες ύμας, και των ίσων 'Ρωμαίοις μεταδιδόντες, έν τι μετ' αὐτῶν δόγμα κρατεῖν ἐν ταῖς ἐκκλησίαις κελεύομεν. Οὐκοῦν Φρουμέντιον τὸν ἐπίσκοπον ἐκπέμπετε τὴν ταχίστην είς Αίγυπτου παρά του σεμυότατου Γεώργιου του επίσκοπου καὶ τοὺς ἄλλους τοὺς κατ' Αἴγυπτον, οὶ τοῦ χειροτονεῖν καὶ κρίνειν τὰ τοιαῦτα κύριοι μᾶλλόν εἰσιν. "Ιστε γὰρ δήπου καὶ μέμνησθε, εὶ μὴ λίαν τὰ παρὰ πᾶσιν ὁμολογούμενα μόνοι άγνοεῖν προσποιεῖσθε, ὅτι τὸν Φρουμέντιον τοῦτον εἰς ταύτην την τάξιν τοῦ βίου κατέστησεν 'Αθανάσιος, μυρίοις ένοχος ὢν κακοίς δς οὐδὲν τῶν ἐπιφερομένων ἐγκλημάτων αὐτῷ δικαίως έσχεν επιλύσασθαι, αὐτίκα τῆς μεν καθέδρας εκπέπτωκε, καὶ τοῦ βίου τοῦ πάντη διαμαρτων ἀλᾶται, ἀπ' ἄλλης εἰς ἄλλην γῆν μετανιστάμενος, ὥσπερ ἐκ τούτου τὸ κακὸς εἶναι διαφευξόμενος. Εὶ μὲν οὖν ετοίμως ὑπακούσειεν ὁ Φρουμέντιος,

Apol, ad Const. (Letter of Constantius to Æzanes andSazanes.)

εὐθύνας της όλης καταστάσεως δώσων, δηλος έσται παρά πάντων τῷ τῆς ἐκκλησίας νόμφ καὶ τῆ κρατούση πίστει κατ' οὐδὲν διαφωνών, κριθείς τε καὶ δοὺς πείραν ξαυτοῦ τοῦ παντὸς βίου, καὶ λόγον τούτου παρασχόμενος παρά τῶν τὰ τοιαῦτα κριι όντων, καὶ καταστήσεται παρ' αὐτῶν, εἰ μέλλοι τῷ ὅντι κατά τὸ δίκαιον ἐπίσκοπος είναι δοκείν. Εἰ δὲ ἀναβάλλοιτο καὶ φεύγοι την κρίσιν, εὔδηλον δήπουθεν ὅτι τοῖς ᾿Αθανασίου τοῦ πουηροτάτου λόγοις ήγμένος δυσσεβεί περὶ τὸ θείον, οὕτω προηρημένος ως εκείνος απεδείχθη, πουηρός ών. Και δέος μη, διαβάς είς Αύξουμιν, διαφθείρη τους παρ' ύμιν, λόγους έναγεις καὶ δυσσεβείς παρεχόμενος, μη μόνον τὰς ἐκκλησίας συγχέων καὶ θορυβών, καὶ βλασφημών είς τὸν κρείττονα, ἀλλὰ καὶ τοῖς κατά τὸ ἔθνος ἐκ τούτων ἀνατροπὴν καὶ ἀνάστασιν παντελή προξενών. Ίσμεν δε ότι, προσμαθών τι καὶ μέγα καὶ κοινον όφελος έκ της τοῦ σεμνοτάτου Γεωργίου συνουσίας ἀπονάμενος, καὶ τῶν λοιπῶν, ὅσοι τὰ τοιαῦτα παιδεύειν ἄκρως ἴσασι, τὴν αὐτὴν ἐπανήξει, πάντα τὰ τῶν ἐκκλησιαστικῶν εἰς ἄκρον ήκριβωκώς. 'Ο Θεὸς ύμᾶς διαφυλάττοι, ἀδελφοὶ τιμιώτατοι.

Cp. de Syn.

32. Ταθτα ἀκούων ἐγὼ, καὶ σχεδὸν βλέπων ἀφ' ὧν οἱ ἀπαγγέλλουτες ώδύρουτο, όμολογω, πάλιν είς την έρημον ὑπέστρεψα, τοῦτο λογισάμενος, ὅπερ καὶ ἡ σὴ θεοσέβεια συνορᾶ, ότι εί ζητούμεθα, ίνα εύρεθέντες παραπεμφθώμεν πρός τους έπάρχους, κώλυσίς έστι τοῦ μη παρά την σην φιλανθρωπίαν έλθειν. Καὶ εἰ οἱ μὴ θελήσαντες ὑπογράψαι καθ' ἡμῶν τοιαθτα καὶ τοσαθτα πεπόνθασιν, οί τε μη θέλοντες των λαϊκών κοινωνείν τοις 'Αρειανοίς εκελεύσθησαν αποθιήσκειν ούκ άμφίβολον ότι πάντως επινοηθήσονται παρά των συκοφαντών καινότεροι καὶ μυρίοι θάνατοι κατ' έμοῦ καὶ μετὰ θάνατον κινήσουσι λοιπον οίς βούλονται καὶ à βούλονται πράγματα οί έχθροί, ψευδόμενοι καθ' ήμων μειζόνως, ώς μηκέτι έχουτες τους ελέγχουτας αὐτούς. Οὐ γὰρ την σην εὐσέβειαν δεδιως έφευγον (οίδα γάρ σου την αιεξικακίαν και την φιλανθρωπίαν), άλλ' δρών έκ των γινομένων του θυμον των έχθρων, καὶ λογιζόμενος ὅτι, φοβούμενοι μήποτε ἐλεγχθῶσιν ἐφ' οἶς ἔπραξαν παρά γυώμην της σης καλοκάγαθίας, πάντα πράξουσιν ώστε καὶ ἀποκτείναι. Ἰδοὺ γὰρ ἡ μὲν σὴ φιλανθρωπία μόνον έξω των πόλεων καὶ τῆς ἐπαρχίας προσέταξεν ἐκβάλλεσθαι τοὺς έπισκόπους· οἱ δὲ θαυμαστοὶ, πλέου τι τῆς σῆς προστάξεως τολμώντες, ύπερ τρείς έπαρχίας είς έρήμους καὶ ἀήθεις καὶ φοβερούς τόπους εξώρισαν γέροντας ανθρώπους και πολυετείς έπισκόπους. Οἱ μὲν γὰρ ἀπὸ τῆς Λιβύης εἰς τὴν μεγάλην Hist. Ari. 72. "Οασιν, οἱ δὲ ἀπὸ τῆς Θηβαίδος εἰς τὴν 'Αμμωνιακὴν τῆς Λιβύης ἀπεστάλησαν. Καὶ οὐ δεδιως πάλιν ἀποθανεῖν, ἔφνγου μη δειλίας έμου τις αυτών καταγινωσκέτω άλλ' ότι καὶ τοῦ Σωτῆρός ἐστι παράγγελμα, 'διωκομένους μὲν ἡμᾶς φεύγειν,' Matt. x. 23. Cp. Apol. de ζητουμένους δὲ κρύπτεσθαι, κοὶ μὴ εἰς προῦπτον κίνδυνον ἑαυ- Fuga, 11. τους εκδιδόναι, μηδε φαινομένους πλέον εκκαίειν τον θυμον των διωκόντων. "Ισον γάρ έστι τὸ φονεύειν έαυτον, καὶ διδόναι πάλιν έαντον τοις έχθροις είς το φονεύειν. Το δε φεύγειν, ώς παρήγγειλεν ὁ Σωτηρ, γινώσκειν έστὶ τὸν καιρὸν, καὶ ἀληθως κήδεσθαι των διωκόντων, ίνα μη, καὶ μέχρις αίματος φθάσαντες, ὑπεύθυνοι γένωνται τῷ, 'Μὴ φονεύσης' εἰ καὶ τὰ μά- Exod. xx. 12. λιστα καὶ τὸ παθεῖν ἡμᾶς διαβάλλοντες βούλονται. 'Α γὰρ καὶ Cp. Ep. Æg. νθν πάλιν πεποιήκασι, δείκινσιν αθτών ταθτην είναι την σπουδην, καὶ μιαιφόνον την προαίρεσιν. 'Ακούσας δὲ, εῦ οἶδ' ὅτι, θεοφιλέστατε Αύγουστε, θαυμάσεις καὶ γὰρ ἄξιου ἀληθῶς ἐκπλήξεως τὸ τόλμημα. Ἡλίκον δ' ἐστὶ τοῦτο, ἄκουσον ἐν βραχεῖ λόγω. 33. Ο τοῦ Θεοῦ Υίὸς, ὁ Κύριος καὶ Σωτὴρ ἡμῶν Ἰησοῦς

Χριστός, ἄνθρωπος γενόμενος δι' ήμας, καὶ 'καταργήσας τὸν 2 Τίμ. i. 10. θάνατον, ' έλευθερώσας' τε τὸ γένος ἡμῶν ' ἀπὸ τῆς δουλείας τῆς φθορας, έχαρίσατο πρὸς τοις άλλοις πασι και εἰκόνα τῆς των αγγέλων αγιότητος έχειν ήμας έπι γης την παρθενίαν. Tàs γοῦν ταύτην έχούσας τὴν ἀρετὴν 'νύμφας τοῦ Χριστοῦ' καλεῖν είωθεν ή καθολική εκκλησία. Ταύτας δε Έλληνες δρώντες, ώς ναὸν οἴσας τοῦ Λόγου θανμάζουσι παρ' οὐδενὶ γὰρ ἀληθῶς τοῦτο τὸ σεμνὸν καὶ οὐράνιον ἐπάγγελμα κατορθοῦται ἡ παρὰ μόνοις ήμιν τοις Χριστιανοίς. Μάλιστα γὰρ καὶ τοῦτο μέγα τεκμήριόν έστι τοῦ παρ' ἡμῖν εἶναι τὴν ὄντως καὶ ἀληθῆ θεοσέβειαν. Ταύτας πρὸ τῶν ἄλλων καὶ ὁ τῆς μακαρίας μυήμης ό εὐσεβέστατός σου πατὴρ Κωνσταντίνος ὁ Αὔγουστος ἐτίμα• ταύτας καὶ ἡ σὴ εὐσέβεια γράφουσα πολλάκις τιμίας καὶ ἁγίας ωνόμασεν. 'Αλλά νῦν οἱ θανμαστοὶ 'Αρειανοὶ οἱ καὶ ἡμᾶς διαβάλλουτες, δι' οθς καὶ πλείστοι τῶν ἐπισκόπων ἐπεβουλεύθη-

APOL. AD CONST. Apol. de Fuga, 3.

σαν, ύπουργούς έχοντες καὶ ύπακούοντας αὐτούς τοὺς δικαστάς, ταύτας γυμνώσαντες, εποίησαν επί των καλουμένων ερμηταρίων' κρεμασθήναι, καὶ τοσούτον αὐτῶν τρίτον έξεσαν τὰς πλευράς, όσου οὐδε οἱ ἀληθῶς κακοῦργοι πώποτε πεπόνθασι. John xix. 34. Πιλάτος μεν ουν, καθικετεύων τοις τότε 'Ιουδαίοις, 'λόγχη' μίαν 'πλευρὰν' τοῦ Σωτήρος 'ἔνυξεν' οὖτοι δὲκαὶ τὴν μανίαν Πιλάτου νενικήκασιν, ὅτι μὴ μίαν, ἀλλ' ἀμφοτέρας ἔξεσαν τὰ γὰρ

μέλη των παρθένων έξαιρέτως ίδια του Σωτήρος έστι. Πάντες μεν οθν, καὶ μόνον ἀπαγγελλόντων τινών, φρίττουσιν ἐπὶ τῆ τοιαύτη ἀκοῆ μόνοι δε οῦτοι οὐ μόνον οὐκ εφοβήθησαν γυμνοθντες καὶ ξέοντες ἄχραντα μέλη, ὰ μόνω τῷ Σωτῆρι ἡμῶν τῷ Χριστῷ ἀνατεθείκασιν αἱ παρθένοι, ἀλλὰ καὶ τό γε χείριστον, ονειδιζόμενοι παρά πάντων διά την τοσαύτην ωμότητα, άντι του έρυθριαν, προφασίζονται τουτο πρόσταγμα της σης εὐσεβείας εἶναι οὕτως εἰσὶ πρὸς πάντα τολμηροὶ καὶ τὴν προαίρεσιν πονηροί. Οὐδε γὰρ οὐδε εν τοις γενομένοις διωγμοίς τοιοῦτον ήκούσθη πραχθέν. Εί δὲ καὶ ἐγεγόνει ποτὲ τοιούτου, αλλ' οὐκ ἔπρεπευ ἐπὶ σοῦ Χριστιανοῦ ὄντος οὕτε τὴν παρθενίαν τοσαύτην ύβριν καὶ ἀτιμίαν παθεῖν, οὕτε τούτους την ξαυτών ωμότητα είς την σην ευσέβειαν επιβρίπτειν μόνοις γαρ αίρετικοίς οἰκείον τὸ τοιούτον κακὸν, ἀσεβείν εἰς τὸν Υίὸν τοῦ Θεοῦ, καὶ πλημμελεῖν κατὰ τῶν ἁγίων αὐτοῦ παρθένων. 34. Τοιούτων δε πάλιν καὶ τοσούτων γενομένων παρὰ τῶν

'Αρειανων, οὐκ ἐσφάλην ἄρα πεισθεὶς τῆ θεία γραφῆ λεγούση. Isa. xxvi. 20. ' 'Αλλ' ἀποκρύβηθι μικρον ὅσον ὅσον, ἔως παρέλθη ἡ ὀργη Κυρίου. Καὶ αύτη γάρ μοι πάλιν πρόφασις γέγονε τῆς ἀναχωρήσεως, θεοφιλέστατε Αύγουστε καὶ οὐ παρητησάμην οὔτε 2 Cor. xi. 33. είς την έρημον ἀπελθεῖν, οὖτε, εἰ ἀνάγκη γένοιτο, 'διὰ σαργάνης ἀπὸ τείχους' χαλασθηναι. Πάντα γὰρ ὑπέμεινα, καὶ θηρίοις συνώκησα, καὶ ύμᾶς περιελθεῖν, ἐκδεχόμενος τούτων τῶν λόγων καιρου, καὶ θαρρών ὅτι οἱ μεν διαβάλλοντες καταγνωσθήσουται, ή δὲ σὴ φιλανθρωπία δειχθήσεται. 32 μακάριε καὶ θεοφιλέστατε Αύγουστε, τί εβούλου; ελθείν με φλεγμαινόντων καὶ ζητούντων ἀποκτείναι των συκοφαντούντων ήμας, ή κατά τὸ γεγραμμένου, 'ἀποκρυβηναι μικρὸν,' Ίνα ἐν τῷ τοσούτῳ διαστήματι οί μεν συκοφάνται καταγνωσθώσιν αίρετικοί, ή δε σή

[Qu. παρελ-θείν.]

φιλανθρωπία δειχθήσεται; Τί δὲ, ὧ βασιλεῦ, ἐβούλου με ὀφθῆναι τοῖς σοῖς δικασταῖς, ἵνα, εἶ καὶ σὰ μέχρι μόνης ἀπειλῆς ἔγραψας, ἐκεῖνοι μὴ νοοῦντες τὴν σὴν διάνοιαν, ἔχοντες δὲ τοὺς ᾿Αρειανοὺς παροξύνοντας αὐτοὺς, ἐκ τῶν σου γραμμάτων ἀποκτείνωσι, καὶ εἰς σὲ τὸν φόνον ἀναθῶνται διὰ τὰ γράμματα; Οὐκ ἔπρεπεν οὕτε ἐμὲ αὐτομολεῖν, καὶ εἰς αἵματα ἐμαντὸν ἀποδιδόναι, οὕτε σε φιλόχριστον ὄντα βασιλέα ἐπὶ φόνοις Χριστιανῶν, καὶ ταῦτα ἐπισκόπων, ἐπιγράφεσθαι.

35. Οὐκοῦν βέλτιον γέγονε τὸ κρυβηναι, καὶ τοῦτον ἐκδέξασθαι τὸν καιρόν. Ναὶ οίδα ὅτι καὶ σὺ, γινώσκων τὰς θείας γραφας, επινεύεις, και αποδέχη με τοῦτο πράξαντα. 'Ιδου γοῦν, τῶν παροξυνόντων πεπαυμένων, πέφηνεν ἡ σὴ θεοσεβὴς ανεξικακία, καὶ δέδεικται πάσιν, ὅτι μηδὲ τὴν αρχὴν ἐδίωκες σύ τους Χριστιανούς άλλ' ἐκεῖνοι ἦσαν οἱ τὰς ἐκκλησίας ἐρημώσαντες, ζυα την ζδίαν ασέβειαν επισπείρωσι πανταχοῦ, δί ην καὶ ημείς, εἰ μη ημεν φυγόντες, πάλαι αν ἐπεβουλεύθημεν παρ' αὐτῶν. Οἱ γὰρ τοιαύτας διαβολὰς εἰπεῖν κατ' ἐμοῦ μὴ παραιτησάμενοι παρὰ τηλικούτω Αὐγούστω, οἱ τοιαῦτα κατ' έπισκόπων καὶ παρθένων ἐπιχειρήσαντες, εἴδηλον ώς καὶ τὸν ήμων θάνατον εθήρευον. 'Αλλα χάρις τω Κυρίω τω την βασιλείαν σοι δεδωκότι πάντες γαρ επιστώσαντο περί τε τής σής φιλανθρωπίας καὶ τῆς ἐκείνων πονηρίας, ῆς ἔνεκα καὶ κατὰ τὴν άρχην ἔφυγον, ἵνα ταῦτα ἐγὼ μέν τοι προσφωνήσω, σὺ δὲ εύρης τίνα φιλανθρωπεύση. Παρακαλώ τοίνυν, ἐπειδή καὶ γέγραπται· ''Απόκρισις ύποπίπτουσα ἀποστρέφει ὀργήν·' Prov. xv. τ. καὶ, ' Δεκτοὶ βασιλεῖ λογισμοὶ δίκαιοι' δεξάμενος καὶ ταύτην Cp.ib.xvi. 15. την απολογίαν, απόδος ταις πατρίσι και ταις εκκλησίαις πάντας τοὺς ἐπισκόπους καὶ τοὺς ἄλλους κληρικοὺς, ἵνα τῶν μὲν διαβαλλόντων ή πονηρία δειχθή, σὸ δὲ καὶ νῦν καὶ ἐν ἡμέρα κρίσεως έχης παρρησίαν εἰπεῖν τῷ Κυρίῳ καὶ Σωτῆρι ἡμῶν καὶ παμβασιλεί Ἰησοῦ Χριστῷ· 'Οὐδένα τῶν σῶν ἀπώλεσα· ἀλλ' John xviii, 9! οί μεν επιβουλεύσαντες πάσιν οὖτοί εἰσιν εγώ δε επί μεν τοῖς τετελευτηκόσι, καὶ ταῖς ξεσθείσαις παρθένοις, τοῖς τε ἄλλοις τοις κατά των Χριστιανών γενομένοις ήχθέσθην τους δε έξορισθέντας επανήγαγον καὶ ἀποδέδωκα ταῖς ιδίαις εκκλησίαις.

# ΤΟΥ ΕΝ ΑΓΙΟΙΣ ΠΑΤΡΟΣ ΗΜΩΝ

## ΑΘΑΝΑΣΙΟΥ

ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΑΛΕΞΑΝΔΡΕΙΑΣ,

## ΑΠΟΛΟΓΙΑ ΠΕΡΙ ΤΗΣ ΦΥΓΗΣ ΑΥΤΟΥ,

ΗΝΙΚΑ ΕΔΙΩΚΕΤΟ ΥΠΟ ΣΥΡΙΑΝΟΥ ΔΟΥΚΟΣ.

Ι. 'Ακούω Λεόντιον, τὸν νῦν ἐν 'Αντιοχεία, καὶ Νάρκισσον, [A.D. 357-8.]  $_{\rm Eg.~7.}^{\rm Cp.~c.~26.~Ep.}$  τὸν ἀπὸ τῆς πόλεως Νέρωνος, καὶ Γεώργιον, τὸν νῦν ἐν Λαοδικεία, καὶ τοὺς σὺν αὐτοῖς 'Αρειανοὺς πολλὰ περὶ ἐμοῦ θρυλλούντας καὶ λοιδορούντας, 'δειλίαν' τε έγκαλούντας, ὅτι δὴ, ζητούμενος αναιρεθήναι παρ' αὐτῶν, οὐκ ἔκδοτον ἐμαυτὸν αὐτοίς προσήγαγον. Πρός μεν οθν τας λοιδορίας και τας συκοφαντίας αὐτῶν, καίτοι δυνάμενος πολλά γράφειν, à μήτ' αὐτοὶ άρνεῖσθαι δύνανται, άλλὰ καὶ πάντες ἐπιγινώσκουσιν οἱ κατ' αὐτῶν ἀκούοντες, ὅμως οὐδὲν προαχθήσομαι λέγειν πρὸς αὐτους η μόνον τὸ τοῦ Κυρίου ρήμα, καὶ τὸ τοῦ ᾿Αποστόλου ρη-John viii. 44. του, ὅτι 'Τὸ μεν ψεύδος ἐκ τοῦ διαβόλου ἐστί 'καὶ, 'Οἴτε r Cor. vi. το. δε λοίδοροι βασιλείαν Θεοῦ κληρονομήσουσιν. ' 'Αρκεί γαρ αὐτοὺς ἐκ τούτων δειχθηναι μηδὲν κατὰ τὸ εὐαγγέλιον μήτε φρονούντας μήτε πράττοντας, κατά δε τὰς ίδίας ήδονὰς οἰομένους είναι καλὸν, ὅπερ αὐτοὶ βούλονται.

> 2. Ἐπειδὴ δὲ προσποιοῦνται 'δειλίαν' ἐγκαλεῖν, ἀναγκαῖον ὀλίγα περὶ τούτου γράψαι δειχθήσονται γὰρ καὶ ἐκ τούτου πονηροί τε τὸν τρόπον, καὶ μὴ ἐντετυχηκότες ταῖς θείαις γρα-

φαίς ή εντυχόντες μεν, μη πιστεύοντες δε είναι θεόπνευστα τὰ λόγια τὰ ἐν αὐταῖς. Εἰ γὰρ ἐπίστευον, οὐκ ἂν παρὰ μὲν ταύτας ετόλμων, την δε κακοήθειαν των κυριοκτόνων 'Ιουδαίων ἐζήλουν. Καὶ γὰρ τοῦ Θεοῦ δεδωκότος ἐντολήν 'Τίμα τὸν Matt. xv. 4. πατέρα σου καὶ τὴν μητέρα σου" καὶ "Ο κακολογών πατέρα η μητέρα θανάτω τελευτάτω ' αντενομοθέτουν κακείνοι, την τιμὴν εἰς ἀτιμίαν μεταφέροντες, καὶ ἀργυρίου τὸ πρὸς τοὺς γονέας καθήκον παρά των τέκνων αντικαταλλάσσοντες καὶ αναγινώσκοντες δε τας του Δαβίδ πράξεις, αντεμελέτων αὐταῖς, καὶ ἢτιῶντο τοὺς ἀναιτίους, 'τίλλοντας στάχυας καὶ Luke vi. 1. ψώχουτας' ἐν τῆ ἡμέρα τοῦ σαββάτου. "Εμελε δὲ αὐτοῖς οὖτε τῶν νόμων, οὖτε διὰ τὸ σάββατον ἐν αὐτῷ γὰρ μᾶλλου παρηνόμουν· άλλ' ότι του τρόπου όντες πουηροί, τοις τε μαθηταις εφθόνουν σωζομένοις, και μόνον ηβούλοντο τὰ της ίδίας γνώμης κρατείν. Έκείνοι μεν οθν της ίδίας παρανομίας έχουσι τὰ ἐπίχειρα, ἀνίεροι γενόμενοι, καὶ λοιπὸν ' ἄρχοντες Σοδόμων καὶ λαὸς Γομόρρας' χρηματίζοντες. Καὶ Isa. i. 10. οῦτοι δὲ οὐδὲν ἦττον ἐκείνων δοκοῦσί μοι τὴν ἐπιτιμίαν ἔχειν ήδη, την της ίδίας άλογίας ἄγνοιαν. Οὔτε γὰρ 'νοοῦσιν ἃ ι Tim.i.7. λέγουσιν, αλλά καὶ νομίζουσιν είδέναι άπερ αγνοούσι μόνη δε γνωσις εν αὐτοῖς εστι τοῦ κακοποιεῖν, καὶ καθ' ἡμέραν χείρονα χείροσιν έφευρίσκειν. Καὶ γὰρ καὶ τὴν νῦν φυγὴν ήμων, οὐκ ἐπ' ἀρετῆ θέλοντες ἡμῶς ἀνδραγαθήσασθαι, διαβάλλουσι πόθεν γὰρ εὐχὴ τοιαύτη παρ' έχθροις ὑπὲρ τῶν 'μη συντρεχόντων' αὐτοῖς εν τη κακοφροσύνη; 'Αλλά κακοή- 1 Pet. iv. 4. θεις ὄντες, σχηματίζονται τοιαθτα περιβομβείν, νομίζοντες, εὐήθεις ὄντες ἀληθῶς αὐτοὶ, ὡς ἄρα δέει τῆς παρ' αὐτῶν λοιδορίας προσάξομεν ξαυτούς ποτε αὐτοῖς. Θέλουσι γὰρ, και διά τοῦτο πάντα περιτρέχουσι και υποκρίνονται μεν ως φίλοι, ερευνώσι δε ώς εχθροί τνα, αξμάτων εμφορηθέντες, έκποδων ποιήσωσι καὶ ἡμᾶς, ὅτι κατὰ τῆς ἀσεβείας αὐτων έφρονήσαμεν ἀεὶ καὶ φρονοῦμεν, καὶ τὴν αίρεσιν αὐτῶν ἐλέγχοντες στηλιτεύομεν.

3. Τίνα γάρ ποτε διώκοντες καὶ καταλαβόντες, οὐχ ὕβρισαν ώς ἠθέλησαν; τίνα ζητοῦντες, καὶ εὐρόντες, οὐχ οὕτως διέθηκαν, ώς ἢ τελευτῆσαι κακῶς, ἢ λωβηθῆναι πανταχόθεν; ʿΑ

APOL. DE FUGA. Apol. ad Const. 33.

γάρ οἱ δικασταὶ δοκοῦσι ποιεῖν, ταῦτ' ἐκείνων ἐστὶν ἐνεργήματα, καὶ μᾶλλον οὖτοι τῆς ἐκείνων προαιρέσεως καὶ πονηρίας είσιν ύπηρέται. Ποίος τοίνυν τόπος οὐκ ἔχει τῆς κακίας αὐτῶν ὑπόμνημα; τίνα φρονοῦντα κατ' αὐτῶν οὐ συνεσκευάσαντο, πλασάμενοι προφάσεις κατά την 'Ιεζάβελ; Ποία έκκλησία νῦν οὐ θρηνεῖ διὰ τὰς ἐκείνων κατὰ τῶν αὐτῶν έπισκόπων ἐπιβουλάς; 'Αντιόχεια μὲν δι' Εὐστάθιον τὸν

Hist Ari. 4.

όμολογητήν καὶ ὀρθόδοξον Βαλανέαι δὲ δι Εὐφρατίωνα τὸν θαυμασιώτατου καὶ Πάλτος μεν καὶ 'Αντάραδος διὰ Κυμά-De Syn. 17. τιον καὶ Καρτέριον ή δὲ 'Αδριανούπολις δι' Εὐτρόπιον τὸν

Cp. Apol. c. Ari. 32, 44. Hist. Ari. 6. Ib. 19.

Hist. Ari. 19. φιλόχριστου, και του μετ' αυτου Λούκιου, του πολλάκις παρ' αὐτῶν καὶ ἀλύσεις φορέσαντα, καὶ οὕτως ἀποθανόντα καὶ "Αγκυρα μεν διὰ Μάρκελλον, Βέρβοια δε διὰ Κύρον, καὶ Γάζα δι' 'Ασκληπᾶν. Τούτους μεν γὰρ πολλὰ πρότερον ύβρίσαντες, εξορισθήναι πεποιήκασιν οἱ δόλιοι Θεόδουλον

Cp. Apol. c. Ari. 40.

Hist. Ari. 19. δε καὶ 'Ολύμπιον ἀπὸ τῆς Θράκης ἐπισκόπους, καὶ ἡμᾶς, καὶ πρεσβυτέρους ήμετέρους, ούτως ἐποίησαν ζητηθηναι, ώστε, εὶ εύρεθείημεν, κεφαλής ύποστήναι τιμωρίαν. τάχα αν απεθάνομεν ούτως, εί μη παρα γνώμην αυτων εφύγομεν καὶ τότε. Τοιαθτα γάρ έστι τὰ μὲν κατὰ τῶν περὶ 'Ολύμπιου προς του αυθύπατου Δωνάτου, τὰ δὲ καθ' ἡμῶν πρὸς Φιλάγριον δοθέντα γράμματα. Τὸν γὰρ τῆς Κωνσταντινουπόλεως επίσκοπον Παθλον διώξαντες και ευρόντες, προφανώς ἀποπνιγηναι πεποιήκασιν ἐν τῆ λεγομένη Κουκουσώ

Hist. Ari. 7. [A.D. 350.]

της Καππαδοκίας, δήμιου έσχηκότες είς τοῦτο Φίλιππου, τὸυ γενόμενον έπαρχον ήν γάρ καὶ της αιρέσεως αὐτῶν προστάτης, καὶ τῶν πονηρῶν βουλευμάτων ὑπηρέτης. 4. Αρ' οὖν διὰ τὰ τοσαῦτα κόρον ἔχουσι, καὶ λοιπὸν ἢρέ-

Prov. xxx.

μησαν; οὐδαμῶς. Οὕτε γὰρ ἐπαύσαντο, ἀλλὰ κατὰ τὴν ἐν ταις Παροιμίαις 'βδέλλαν,' μάλλον νεανιεύονται τοις κακοις, 15. Hist, Ari, 65. ἐπιφυόμενοι κατὰ τῶν μεγάλων παροικιῶν. Οἶα γὰρ καὶ τανθν έδρασαν, τίς αν άξίως έξείποι; τίς τοσοθτον δύναται μυημουεθσαι, όσου έκείνοι πεποιήκασιυ; \*Αρτι γάρ εἰρήνηυ έχουσων των εκκλησιών, καὶ των λαών εύχομένων εν ταίς Const. 27. Hist. Ari. 33. συνάξεσιν, ὁ μὲν ἐπίσκοπος τῆς Ῥώμης Λιβέριος, καὶ Παν-

λίνος ὁ τῆς μητροπόλεως τῶν Γαλλιῶν, καὶ Διονύσιος ὁ τῆς

Apol. ad

μητροπόλεως της 'Ιταλίας, καὶ Λουκίφερ ὁ μητροπόλεως τῶν κατὰ Σαρδινίαν νήσων, καὶ Εὐσέβιος ἀπὸ της 'Ιταλίας, οἱ πάντες ἐπίσκοποι ἀγαθοὶ, καὶ της ἀληθείας κήρυκες, ὡρπάζονται, καὶ ἐξορίζονται πρόφασιν οὐδεμίαν ἔχοντες, ἢ ὅτι μὴ συνέθεντο τῆ 'Αρειανῆ αἰρέσει, μηδὲ ὑπέγραψαν αὐτοῖς καθ' ἡμῶν, ἐν αῖς ἐπλάσαντο διαβολαῖς καὶ συκοφαντίαις.

5. Περί γαρ τοῦ μεγάλου καὶ εὐγηροτάτου καὶ ὁμολογητοῦ Hist. Ari. 42. άληθως 'Οσίου, περιττόν έστιν 'έμε και λέγειν' "ίσως γαρ έγνώσθη πάσιν, ότι καὶ τοῦτον έξορισθηναι πεποιήκασιν. Οὐ γὰρ ἄσημος, ἀλλὰ καὶ πάντων μάλιστα καὶ μᾶλλον έπιφανής δ γέρων. Ποίας γαρ οὐ καθηγήσατο συνόδου; Καὶ λέγων ὀρθώς, οὐ πάντας ἔπεισε; Ποία τις ἐκκλησία της τούτου προστασίας οὐκ ἔχει μνημεῖα τὰ κάλλιστα; Τίς λυπούμενός ποτε προσηλθεν αὐτῷ, καὶ οὐ χαίρων ἀπηλθε παρ' αὐτοῦ; τίς ἤτησε δεόμενος, καὶ οὐκ ἀνεχώρησε τυχών ών ήθέλησε; Καὶ ὅμως καὶ κατὰ τούτου τετολμήκασιν ὅτι καὶ αὐτὸς, εἰδως ἃς ποιοῦσι διὰ τὴν ἀσέβειαν ξαυτών συκοφαντίας, οὐχ ὑπέγραψε ταῖς καθ' ἡμῶν ἐπιβουλαῖς. Εἰ γὰρ Apol. c. Ari. καὶ τὰ ὕστερον διὰ τὰς πολλὰς ὑπὲρ μέτρον ἐπιφερομένας 89. Hist. Ari. αὐτῷ πληγὰς, καὶ συσκευὰς κατὰ τῶν συγγενῶν αὐτοῦ, [A.D. 357.] είξεν αὐτοίς πρὸς ώραν, ὡς γέρων καὶ ἀσθενὴς τῷ σώματι όμως τούτων ή πονηρία καὶ ἐκ τούτων δείκνυται, σπουδασάντων πανταχόθεν έαυτους δείξαι μη είναι Χριστιανους άληθως.

6. Έκειθεν γὰρ καὶ εἰς τὴν ᾿Αλεξάνδρειαν πάλιν ἐπεφύησαν, ζητοῦντες πάλιν ἡμᾶς ἀποκτείναι καὶ γέγονε χείρονα
τὰ νῦν τῶν προτέρων. Στρατιῶται γὰρ ἐξαίφνης τὴν ἐκ- c. 24.
κλησίαν ἐκύκλωσαν, καὶ τὰ τῶν πολέμων ἀντὶ τῶν εὐχῶν
ἐγίνετο. Εἶτ εἰσελθὼν τῷ Τεσσαρακοστῷ ὁ παρ αὐτῶν [Before April
ἀποσταλεὶς ἐκ Καππαδοκίας Γεώργιος ηὕξησεν ἃ παρ αὐ- τρ. Ερ. Æg.
τῶν μεμάθηκε κακά. Μετὰ γὰρ τὰ ἔβδομα τοῦ Πάσχα Hist. Ari. 75.
De Syn. 12.
παρθένοι εἰς δεσμωτήριον ἐβάλλοντο, ἐπίσκοποι ἤγοντο ὑπὸ
στρατιωτῶν δεδεμένοι, ὀρφανῶν καὶ χηρῶν ἡρπάζοντο οἰκίαι
καὶ ἄρτοι, ἔφοδοι κατὰ τῶν οἰκιῶν ἐγίνοντο, καὶ νυκτὸς οἱ
Χριστιανοὶ κατεφέροντο, ἐπεσφραγίσθησαν οἰκίαι, καὶ ἀδελ- Hist. Ari. 58.
φοὶ κληρικῶν ὑπὲρ τῶν ἀδελφῶν ἐκινδύνενον. Καὶ δεινὰ

APOL. DE FUGA. Apol. ad Const. 27. Hist. Ari. 59. [Sunday, June 2, 356.]

μεν ταθτα, δεινότερα δε τὰ μετὰ ταθτα τολμήματα τῆ γὰρ έβδομάδι μετὰ τὴν ἁγίαν Πεντηκοστὴν ὁ λαὸς νηστεύσας έξηλθε περί τὸ κοιμητήριον εὔξασθαι, διὰ τὸ πάντας ἀποστρέφεσθαι την προς Γεώργιον κοινωνίαν άλλα τοῦτο μαθων δ παμπόνηρος αὐτὸς, παροξύνει τὸν στρατηλάτην Σεβαστιανου, Μανιχαΐου όντα, καὶ λοιπου αὐτος μετὰ πλήθους στρατιωτών, ὅπλα καὶ ξίφη γυμνὰ, καὶ τόξα καὶ βέλη φερόντων, ώρμησεν έν αὐτη τη Κυριακή κατά των λαων καὶ ολίγους εύρων εύχομένους (οἱ γὰρ πλεῖστοι λοιπὸν διὰ τὴν ώραν αναχωρήσαντες ήσαν), τοιαθτα είργάσατο, οία παρ' αὐτῶν ἔπρεπεν ἀκούσαντα πρᾶξαι. Πυρκαϊὰν γὰρ ἀνάψας, καὶ στήσας παρθένους παρὰ τὸ πῦρ, ἠνάγκαζε λέγειν αὐτὰς της 'Αρείου πίστεως είναι' ώς δε νικώσας αὐτὰς έβλεπε, καὶ μὴ φροντιζούσας τοῦ πυρὸς, γυμνώσας λοιπὸν, οὕτως κατέκοψεν είς τὰ πρόσωπα, ώς μετὰ χρόνον μόγις αὐτὰς επιγνωσθηναι.

Hist. Ari. 72.

7. "Ανδρας δὲ κρατήσας τεσσαράκοντα, καινοτέρω τρόπω κατέκοψε ράβδους γάρ τὰς ἀπὸ τῶν φοινίκων εὐθὺς τεμών, έν αὐταῖς ἐχούσαις ἔτι τοὺς σκόλοπας τὰ νῶτα τούτων οὕτως εξέδειρεν, ως τινας μεν πολλάκις χειρουργηθηναι δια τους έναποπαγέντας έν αὐτοῖς σκόλοπας, τινὰς δὲ καὶ μὴ φέροντας αποθανείν. Πάντας μεν ουν τους περιληφθέντας αθρόως, καὶ τὴν παρθένον, ἐξώρισαν εἰς τὴν μεγάλην "Οασιν' τὰ δὲ σώματα των τετελευτηκότων οὐδε τοις ίδίοις κατά την άρχην αποδοθήναι πεποιήκασιν, αλλ' έκρυψαν ως ήθέλησαν, αταφα βαλόντες, ύπερ τοῦ δοκείν αὐτοὺς λανθάνειν τὴν τοσαύτην ώμότητα. Πράττουσι δε τοῦτο πεπλανημένη τῆ διανοία οί παράφρονες των γαρ οικείων των τετελευτηκότων χαιρόντων μεν διὰ τὴν δμολογίαν, θρηνούντων δε διὰ τὰ σώματα, μείζου εξηχείτο κατ' αὐτῶν ὁ τῆς ἀσεβείας καὶ ωμότητος

Cp. Apol. ad έλεγχος. Καὶ γὰρ εὐθὺς ἀπὸ τῆς Αἰγύπτου καὶ τῶυ Λι-Const. 27. Hist. Ari. 72. βυῶν ἐξώρισαν μὲν ἐπισκόπους ᾿Αμμώνιον, Μούϊον, Γάϊον, Φίλωνα, Έρμην, Πλήνιον, Ψενόσιριν, Νειλάμμωνα, Αγαθον, 'Ανάγαμφον, Μάρκον, 'Αμμώνιον, έτερον Μάρκον, Δρακόντιον, 'Αδέλφιον, 'Αθηνόδωρον' καὶ πρεσβυτέρους 'Ιέρακα καὶ Διόσκορου καὶ ούτω πικρώς ήλασαν αὐτοὺς, ώς τινὰς μὲν αὐτών έν ταις όδοις, τινάς δε έν αὐτῷ τῷ ἐξορισμῷ ἀποθανείν. 'Εφυγάδευαν δε επισκόπους πλείους τριάκοντα' σπουδή γαρ ην αὐτοῖς κατὰ τὸν 'Αχαὰβ, εἰ δυνατὸν, ἐξάραι την ἀλήθειαν. 'Ιδού ταῦτα τῶν ἀσεβῶν τὰ τολμήματα.

8. Ταῦτα δρώντες καὶ μὴ ἐντραπέντες ἐφ' οἶς πρότερον καθ' [Quoted in ήμων ἐτύρευσαν κακοῖς, ἔτι καὶ νῦν κατηγοροῦσιν, ἐκφυγεῖν δυνηθέντας αὐτῶν τὰς ἀνδροφόνους χείρας μᾶλλον δὲ ὀδύρονται πικρώς, ὅτι μὴ καὶ ἐκποδων τέλεον πεποιήκασι καὶ λοιπὸν προφασίζουται 'δειλίαυ' δυειδίζειν, άγνοοθυτες ότι, καὶ τοθτο γογγύ(ουτες, είς ξαυτούς ξπιστρέφουσι μάλλου την μέμψιν. Εί γὰρ φαῦλου τὸ φεύγειν, πολλῷ χεῖρου τὸ διώκειν ὁ μὲυ ε. 23. γάρ, ΐνα μη ἀποθάνη, κρύπτεται, ὁ δὲ διώκει ζητῶν ἀποκτείναι. καὶ τὸ μὲν φεύγειν γέγραπται· ὁ δὲ ζητῶν ἀναιρῆσαι παραβαί- Matt. 1.23. νει νόμον, καὶ μᾶλλον αὐτὸς τὴν πρόφασιν τοῦ φεύγειν παρέχει. Είπερ οθυ τηυ φυγηυ δυειδίζουσι, ευτρεπέτωσαν πλέου ξαυτούς διώκοντας παυέσθωσαν γὰρ ἐπιβουλεύοντες, καὶ παύσονται οἱ φεύγοντες εὐθύς. 'Αλλὰ τῆς μὲν ἰδίας πονηρίας οὐ παύονται, τοῦ δὲ καταλαβεῖν ένεκα πάντα πράττουσιν οὐκ είδότες, ὅτι τῶν διωκομένων ἡ φυγὴ μέγας ἔλεγχός ἐστι κατὰ των διωκόντων. Οὐδεὶς γὰρ τὸν πρᾶον καὶ φιλάνθρωπον φεύγει, άλλα μαλλον τον άγριον και πονηρον όντα τον τρόπον. 'Πᾶς γοῦν κατώδυνος καὶ ὑπόχρεως' ἀπὸ μὲν τοῦ Σαοὺλ <sup>τ Kings</sup> (τ Sam.) xxii. ἔφευγε, πρὸς δὲ τὸν Δαβὶδ κατέφευγε. Διὰ τοῦτο καὶ οὖτοι <sup>2</sup>. τους κρυπτομένους αυτους αναιρείν σπουδάζουσιν, υπέρ του μή δοκείν έχειν της αὐτῶν πονηρίας τὸν έλεγχον. 'Αλλά καὶ έν τούτφ δοκοῦσι τυφλώττειν οἱ ἀεὶ πλανώμενοι ὅσφ γὰρ ἡ Hist. Ari. 34. φυγή πρόδηλος, τοσούτω καὶ πλέον ή έξ ἐπιβουλής γινομένη παρ' αὐτῶν ἀναίρεσις, ἢ καὶ ἐξορία, προφανεστέρα γενήσεται αν τε γαρ αποκτείνωσιν, ο θάνατος μείζον ηχήσει κατ' αὐτῶν° αν τε πάλιν εξορίσωσι, πανταχοῦ καθ' έαυτῶν αὐτοὶ μνημεῖα της παρανομίας έξαποστέλλουσιν.

9. Εὶ μὲν οὖν ἔσωζον τὰς φρένας, ἔβλεπον ἑαντοὺς ἐν τούτοις συνεχομένους, καὶ τοῖς ἐαυτῶν προσκόπτοντας λογισμοῖς. έπειδη δε καὶ τὸ σωφρονεῖν ἀπώλεσαν, διὰ τοῦτο καὶ διώκοντες έξάγουται, καὶ ζητοῦντες ἀνελεῖν, οὐχ ὁρῶσιν ἐαυτῶν τὴν ἀσέβειαν. Τάχα γὰρ καὶ τὴν Πρόνοιαν αὐτὴν αἰτιᾶσθαι τολμῶσιν APOL. DE FUGA.

Cp. Matt. x.

Isa. xlvii. 6. Psal. lxviii. (lxix.) 26.

(οὐδὲν γὰρ αὐτοῖς ἀτόλμητον), ἐφ' οῖς αὐτοῖς οὐ παραδίδωσι, προδήλου τούτου τυγχάνοντος κατά την του Σωτήρος φωνην, ότι μηδε στρουθίου 'άνευ τοῦ Πατρὸς ἡμῶν' τοῦ εν τοῖς οὐρανοῖς έμπεσείν είς παγίδα δύναται. Καὶ γὰρ καὶ ὅτε παραλαμβάνουσιν οἱ ἀλάστορες, εὐθὺς ἐπιλανθάνονται τῶν τε ἄλλων, καὶ πρό των άλλων ξαυτων και μόναις ταις άλαζονείαις τας όφρυς άνασπάσαντες, ούτε καιρον γινώσκουσιν, ούτε άδικοθντες άνθρώπους αιδούνται την φύσιν κατά δὲ τὸν τύραννον της Βα-Βυλώνος αγριώτερου επιφύουται, καὶ οὔτε τινὰς ελεοῦσιν, αλλά καὶ 'τοῦ πρεσβυτέρου τὸν (υγὸν ἐπιβαρύνουσι,' καὶ 'ἐπὶ τὸ άλγος των τραυμάτων, ως γέγραπται, 'προστιθέασιν' οί άνηλεείς. Εί μεν οθν μη ταθτα δράσαντες ήσαν, εί μη τους κατά της συκοφαντίας αὐτῶν ὑπὲρ ἡμῶν λέγοντας ἐξορίσαντες ήσαν, πιθανώς αν λέγοντες παρά τισιν ένομίσθησαν έπειδη δε άλλοις τοσούτοις καὶ τηλικούτοις ἐπισκόποις ἐπεβούλευσαν, καὶ ούτε τοῦ μεγάλου καὶ δμολογητοῦ 'Οσίου, οὔτε τοῦ ἐπισκόπου 'Ρώμης, οὔτε τοσούτων ἀπὸ τῶν Σπανιῶν, καὶ Γαλλιῶν, καὶ της Αιγύπτου, και Λιβύης, και των άλλων μερών ἐπισκόπων έφείσαντο, άλλα τοσαθτα πεποιήκασι κατά των όλως έλεγξάντων αὐτοὺς ὑπὲρ ἡμῶν πῶς οὐχὶ μᾶλλον ἡμᾶς πρὸ τῶν ἄλλων έβουλεύσαντο, καὶ μετ' ἐκείνους ἐπιθυμοῦσι δὲ κακῶς ἀνελείν; Είς τοῦτο γὰρ ἀγρυπνοῦσι, καὶ νομίζουσιν ἀδικεῖσθαι, αν βλέπωσι σωζομένους, οθς οθκ εβούλοντο ζην. 10. Τίς τοίνυν οὐ συνορά την πανουργίαν αὐτῶν; 'τίνι

τοῦτο' κατάδηλον οὐκ ἔστιν, ὅτι μὴ δι' ἀρετὴν ὀνειδίζουσι δειλίαν, άλλ' αίματα διψωντες, ωσπερ σαγήναις χρώνται ταις ίδίαις κακοτεχνίαις, νομίζοντες έν ταύταις συλλαμβάνεσθαι οθς έαν ζητώσιν αναιρήσαι; Τοιούτους γαρ αυτούς αι πράξεις έδειξαν, καὶ ήλεγξαν τὸν τρόπου αὐτῶν, θηρίων μὲν ἀγριώτερον, Βαβυλωνίων δε ωμότερον. Καὶ εἰ καὶ αὐτάρκης εκ τούτων John viii. 44. έστιν ὁ κατ' αὐτῶν ἔλεγχος, ὅμως, ἐπειδή κατὰ 'τὸν πατέρα ξαυτών τὸν διάβολον' ἀπαλοῖς τοῖς λογαρίοις σχηματίζονται, ώστε 'δειλίαν' εγκαλείν, δειλότεροι λαγωων όντες αὐτοί φέρε καὶ τὰ ἐκ τῶν θείων γραφῶν περὶ τῶν τοιούτων γεγραμμένα θεωρήσωμεν. Δειχθήσονται γαρ οὐδεν ήττον καὶ προς ταύτας μεν μαχόμενοι, των δε άγίων τας άρετας διαβάλλοντες.

γαρ λοιδορούσι τοὺς κρυπτομένους ἀπὸ τῶν ζητούντων ἀνελείν, καὶ διαβάλλουσι τοὺς φεύγοντας ἀπὸ τῶν διωκόντων τί ποιήσουσιν δρώντες τὸν μὲν Ἰακώβ φεύγοντα τὸν ἀδελφὸν Ἡσαῦ, τὸν δὲ Μωσῆν εἰς Μαδιὰμ ἀναχωροῦντα διὰ τὸν φόβον τοῦ Φαραώ; Τί δὲ, τοιαῦτα φλυαροῦντες, ἀπολογήσονται τῷ Δαβίδ, φεύγουτι του Σαούλ από της οικίας, ότε απέστειλευ αὐτὸν ἀναιρεθῆναι, καὶ κρυπτομένω μὲν ἐαυτὸν ἐν τῷ σπηλαίω, ' ἀλλοιοῦντι δὲ τὸ πρόσωπον ξαυτοῦ, ξως αν παρέλθη τὸν 'Αβι- [Achish.] μέλεχ, καὶ τὴυ ἐπιβουλὴυ ἐκκλίνη; Τί δ' αν εἴποιεν οι πάντα 13 λέγοντες εύχερως, βλέποντες του μέγαν 'Ηλίαν επικαλούμενον μέν τὸν Θεὸν καὶ νεκρὸν ἐγείραντα, κρυπτόμενον δὲ διὰ τὸν Αχαὰβ, καὶ φεύγουτα διὰ τὰς ἀπειλὰς τῆς Ἰεζάβελ; τότε γὰρ ζητούμενοι καὶ οἱ υἱοὶ τῶν προφητῶν ἐκρύπτοντο, λανθά- Cp. Hist. νοντες έν τοις σπηλαίοις διὰ τοῦ 'Αβδιοῦ.

11. <sup>\*</sup>Η τούτοις μεν ώς παλαιοίς οὐκ ἐνέτυχον, τῶν δὲ κατὰ 3 Kings (r Kings) τὸ εὐαγγέλιου οὐδὲ μίαυ μυήμηυ ἔχουσι΄ καὶ γὰρ καὶ οἱ μαθη- xviii. 13.
ταὶ 'διὰ τὸυ φόβου τῶυ Ἰουδαίωυ,' ἀνεχώρουν κρυπτόμενοι, καὶ 2 Cor. xi. . . . ό Παθλος έν Δαμασκώ, παρά τοθ έθνάρχου ζητούμενος, 'άπὸ τοῦ τείχους ἐν σαργάνη κεχάλασται, καὶ ἐξέφυγε τοῦ ζητοῦντος τὰς χείρας.' Τῆς τοίνυν γραφῆς τοιαῦτα λεγούσης περὶ τῶν άγίων, ποίαν άρα πρόφασιν της ξαυτών προπετείας έξευρείν δυνήσονται; "Αν τε γὰρ 'δειλίαν' δνειδίσωσι κατ' αὐτῶν, μαινομένων τὸ τόλμημα αν δὲ καὶ ώς παρὰ τὸ βούλημα τοῦ Θεοῦ ποιούντας αὐτοὺς διαβάλλωσιν, οὐκ είδότες είσὶ παντελώς τὰς γραφάς. Έν μεν γαρ τω νόμω πρόσταξις ην έκταγηναι και Exod. xxi. πόλεις φυγαδευτηρίων, ύπερ τοῦ τοὺς ζητουμένους εἰς θάνατον 13 όπως δήποτε δύνασθαι διασώζεσθαι έπὶ δὲ συντελεία τῶν αλώνων παραγενόμενος αὐτὸς ὁ τῷ Μωσεῖ λαλήσας Λόγος τοῦ Πατρός, πάλιν έντολην ταύτην δίδωσι, λέγων "Οταν δὲ διώ- Μαιι ν 23 κωσιν ύμας εν τη πόλει ταύτη, φεύγετε είς την ετέραν ' καὶ μετ' δλίγα φησίν· ''Όταν οὖν ἴδητε τὸ βδέλυγμα τῆς ἐρημώ- Matt. xxiv. σεως, τὸ ρηθεν διὰ Δανιὴλ τοῦ προφήτου, έστως εν τόπω άγίω, ό αναγινώσκων νοείτω· τότε οἱ ἐν τῆ Ἰονδαία φευγέτωσαν ἐπὶ τὰ ὄρη· ὁ ἐπὶ τοῦ δώματος μὴ καταβήτω ἇραι τὰ ἐκ τῆς οἰκίας αὐτοῦ καὶ ὁ ἐν τῷ ἀγρῷ μὴ ὑποστρεψάτω ὀπίσω ẫραι τὰ ίμάτια αὐτοῦ. Ταῦτα γὰρ εἰδότες οἱ ἄγιοι, τοιαύτην εἶχον τὴν

Apon of Fuga.

της πολιτείας ἀγωγήν. \*Α γὰρ νῦν προσέταξεν ὁ Κύριος, ταῦτα καὶ πρὸ της ἐνσάρκου παρουσίας ἐν τοῖς ἁγίοις ἐλάλει καὶ ἔστιν οὖτος ὅρος ἀνθρώποις εἰς τελειότητα φέρων, ὁ δ' αν ὁ Θεὸς προστάξη, τοῦτο ποιεῖν.

12. Διὰ τοῦτο καὶ αὐτὸς ὁ Λόγος, δι' ἡμᾶς γενόμενος ἄνθρωπος, κατηξίωσε ζητούμενος, ώς ήμεις, κρυβηναι καὶ πάλιν διωκόμενος, φεύγειν καὶ τὴν ἐπιβουλὴν ἐκκλίναι. "Επρεπε γαρ αὐτὸν, ώς ἐκ τοῦ πεινῆν καὶ διψῆν, καὶ τοῦ παθεῖν, οὕτως καὶ ἐκ τοῦ κρύπτεσθαι καὶ φεύγειν, δεικνύειν ξαυτὸν φοροῦντα σάρκα καὶ γενόμενον ἄνθρωπον. Ἐξ ἀρχης μεν γὰρ ἄμα τῷ γενέσθαι άνθρωπος, ὅτε παιδίον ἦν, αὐτὸς διὰ τοῦ ἀγγέλου ένετείλατο τῷ Ἰωσήφ 'Ἐγερθεὶς παράλαβε τὸ παιδίον καὶ Matt ii. 13, την μητέρα αὐτοῦ, καὶ φεῦγε εἰς Αἴγυπτον μέλλει γὰρ Ἡρώδης ζητείν την ψυχην τοῦ παιδίου. Καὶ ἀποθανόντος δὲ 'Ηρώδου, φαίνεται δι' 'Αρχέλαον τὸν υίὸν αὐτοῦ ἀναχωρῶν εἰς την Ναζαρέτ. "Ότε δὲ λοιπὸν καὶ Θεὸν ξαυτὸν ἐδείκυνε, καὶ Matt. xii. 14, την ξηράν χείρα πεποίηκεν ύγια, ' οἱ μεν Φαρισαίοι, εξελθόντες, συμβούλιου έλαβου κατ' αὐτοῦ, ὅπως αὐτὸυ ἀπολέσωσιν' ὁ δὲ Ίησοῦς γυοὺς ἀνεχώρησεν ἐκεῖθεν. Καὶ γὰρ ὅτε τὸν Λάζαρον ήγειρευ έκ νεκρων, ' ἀπ' ἐκείνης,' φησὶ, ' της ημέρας ἐβουλεύ-John xi. 53. σαντο, ίνα ἀποκτείνωσιν αὐτόν. 'Ο οὖν Ἰησοῦς οὐκέτι παρρησία περιεπάτει έν τοις 'Ιουδαίοις, αλλ' απηλθεν εκείθεν είς John viii. 58, τὴν χώραν ἐγγὺς τῆς ἐρήμου.' Εἶτα λέγοντος τοῦ Σωτῆρος, 59. Cp. Luke 'Πρὶν 'Αβραὰμ γενέσθαι, ἐγώ εἰμι, οἱ μὲν Ἰονδαῖοι ἦραν λίθους, ίνα βάλωσιν ἐπ' αὐτόν ὁ δὲ Ἰησοῦς ἐκρύβη, καὶ ἐξῆλθεν έκ τοῦ ἱεροῦ·' καὶ, 'διελθών διὰ μέσου αὐτῶν,' ἐπορεύετο, 'καὶ

Isa. ix. 5.

παρηγεν ούτως.

13. 'Αρα ταῦτα βλέποντες, μᾶλλον δὲ κἃν ἀκούοντες, ἐπεὶ μὴ βλέπουσι, πῶς κατὰ τὸ γεγραμμένον οὐ 'θελήσουσι' γενέσθαι 'πυρίκαυστοι,' ὅτι ἐναντία ὧν ὁ Κύριος ποιεῖ καὶ διδάσκει, βουλεύονται καὶ φθέγγονται; Καὶ γὰρ ὅτε Ἰωάννης μεμαρτύρηκε,

Μαιτ. xiv. 13. καὶ οἱ μαθηταὶ τὸ σῶμα ἔθαψαν, ἀκούσας ὁ Ἰησοῦς, 'ἀνεχώρησεν ἐκεῖθεν ἐν πλοίῳ εἰς ἔρημον τόπον κατ' ἰδίαν.' 'Ο μὲν
οῦν Κύριος ἐποίει ταῦτα, καὶ οὕτως ἐδίδασκεν. Εἴθε δὲ οῦτοι
κὰν οὕτως αἰσχυνθῶσι, καὶ μέχρι τῶν ἀνθρώπων στήσωσιν
ἑαυτῶν τὴν προπέτειαν, καὶ μὴ πλέον μανέντες ἐγκαλέσωσι

καὶ τῷ Σωτῆρι 'δειλίαν,' ἄπαξ κατ' αὐτοῦ βλασφημεῖν μελετήσαντες. 'Αλλ' οὔτε μαινομένων αὐτῶν τις ἀνέξεται μᾶλλον δὲ καὶ τὰ εὐαγγέλια μὴ νοοῦντες ἐλεγχθήσονται. "Εστι γὰρ ή πρόφασις της τοιαύτης αναχωρήσεως καὶ φυγης εὔλογος καὶ άληθης, ην έπὶ τοῦ Σωτήρος κειμένην οἱ εὐαγγελισταὶ ἀπεμυημόνευσαν. Δει δε ήμας εκ τούτου και επι πάντων των άγίων την αὐτην λογίζεσθαι (α γαρ περί τοῦ Σωτηρος ανθρωπίνως γέγραπται, ταῦτα τῷ κοινῷ γένει τῶν ἀνθρώπων ἀναφέρεσθαι προσήκει τὸ γὰρ ἡμῶν ἐκεῖνος ἐφόρεσε σῶμα, καὶ την ανθρωπίνην ασθένειαν ένεδείκνυτο) ήν δ Ίωάννης έγραψεν ούτως 'Έξήτουν αὐτὸν πιάσαι, καὶ οὐδεὶς ἐπέβαλεν ἐπ' αὐτὸν John vii. 30. την χείρα, ὅτι οὔπω ἐληλύθει ἡ ὥρα αὐτοῦ. Καὶ γὰρ καὶ πρὸ ταύτην ελθείν, έλεγεν αὐτὸς τη μεν μητρί· 'Οὔπω ήκει ή ώρα John ii. 4. μου ' τοις δε χρηματίσασιν άδελφοις αὐτοῦ ' Ο εμός καιρός John vii. 6. ούπω πάρεστι.' Πάλιν τε, ελθόντος τοῦ καιροῦ, έλεγε τοῖς μαθηταίς· 'Καθεύδετε τὸ λοιπὸν καὶ ἀναπαύεσθε· ἰδοὺ γὰρ Μαιι xxvi. ήγγικεν ή ώρα, καὶ ὁ Υίὸς τοῦ ἀνθρώπου παραδίδοται εἰς χεῖρας 45. άμαρτωλών.

14. 'Ως μεν οθν Θεός καὶ Λόγος ὢν τοῦ Πατρός, καιρὸν οὐκ εἶχεν αὐτὸς γὰρ τῶν καιρῶν ἐστι δημιουργός ἄνθρωπος δὲ γενόμενος καὶ τοῦτο λέγων, δείκυυσιν ἐκάστω τῶν ἀνθρώπων χρόνον είναι μεμετρημένου καὶ χρόνον οὐ τὸν κατὰ τύχην, ως τινες των Ελλήνων νομίζοντες μυθολογοῦσιν, άλλ' δυ αὐτὸς δημιουργὸς ὢυ, ὡς ἡθέλησευ ὁ Πατὴρ, ὥρισεν έκάστω. Καὶ τοῦτο γέγραπται, καὶ πᾶσι γέγονε φανερόν εἰ γὰρ κέκρυπται, καὶ λανθάνει πάντας ἀνθρώπους τὸ πῶς, καὶ τὸ πόσον ἐκάστφ μεμέτρηται, ἀλλ' ὅμως πᾶς όστισοῦν οἶδεν, ὅτι ὡς ἔαρος καὶ θέρους, καὶ φθινοπώρου καὶ χειμῶνός ἐστι καιρὸς, οὕτως, κατὰ τὸ γεγραμμένον, 'και- Eccles. iii. 2. ρὸς τοῦ ἀποθανεῖν καὶ καιρὸς τοῦ ζῆν ἐστι. Διὰ τοῦτο τῆς μὲν κατὰ Νῶε γενεᾶς ὁ χρόνος ἀπετμήθη καὶ ὡς τοῦ καιροῦ πάντων παρόντος, συνεστάλη τὰ έτη. Καὶ τῷ Ἐζεχία προ- Isa. xxxviii σετέθησαν έτη δέκα καὶ πέντε. Τοῦ δὲ Θεοῦ ἐπαγγελλομένου τοις γυησίως αὐτῷ λατρεύουσιν, ὅτι 'τὸν ἀριθμὸν τῶν ἡμερῶν Εxod. xxiii. σου ἀναπληρώσω,' ὁ μὲν 'Αβραὰμ πλήρης ἡμερῶν ἀποθνήσκει' Gen. xxv. 3. ό δὲ Δαβὶδ παρεκάλει λέγων· 'Μὴ ἀναγάγῃς με ἐν ἡμίσει Psal. ci. (cii.) APOL. DE FUGA. Job v. 26.

ήμερῶν μου' καὶ ὁ μὲν εἶς τῶν φίλων τοῦ Ἰωβ, Ἐλιφὰζ, τοῦτο καλῶς εἰδως, ἔλεγεν 'Ἐλεύση δὲ ἐν τάφω, ὥσπερ σῖτος ὥριμος, κατὰ καιρὸν θεριζόμενος, ἢ ὥσπερ θημωνία ἄλωνος καθ' ὥραν συγκομισθεῖσα' ὁ δὲ Σολομων, ἐπισφρα-

Prov. xi. 30. Lxx. Eccles. vii.

ἄλωνος καθ' ὥραν συγκομισθεῖσα' ὁ δὲ Σολομὼν, ἐπισφραγίζων τούτου τὴν φωνὴν, φησίν' 'Αφαιροῦνται ἄωροι ψυχαὶ παρανόμων' Διὸ παραινεῖ ἐν τῷ Ἐκκλησιαστῆ λέγων' 'Μὴ ἀσεβήσης πολὺ, καὶ μὴ γίνου σκληρὸς, ἵνα μὴ ἀποθάνης ἐν οὐ καιρῷ σου.'

15. "Ωσπερ δὲ ταῦτα γέγραπται, δείκυυσιν ὁ λόγος τοὺς ἁγίους εἰδέναι χρόνον ἑκάστφ μεμετρημένον. Τοῦ δὲ μηδένα γινώσκειν τὸ τέλος τοῦ χρόνου γνώρισμα τὸ λέγειν τὸν Δαβίδ·

Psal. ci. (cii.) ' Τὴν ὀλιγότητα τῶν ἡμερῶν μου ἀνάγγειλόν μοι' ὁ γὰρ οὐκ  $^{23}$ .  $^{23}$ .  $^{23}$ .  $^{23}$ .  $^{23}$ .  $^{23}$ .  $^{23}$ .

Luke xii. 20. νομίζων ἔτι πολὺν ζήσεσθαι χρόνον, ἤκουσεν· ' Ἄφρον, ταύτη τῆ νυκτὶ ζητοῦσί σου τὴν ψυχήν· ὰ δὲ ἡτοίμασας τίνι ἔσται ;' 'Ο δὲ 'Εκκλησιαστὴς ἀποφαίνεται θαρρῶν τῷ Πνεύματι τῷ

Eccles.ix. 12. 'Αγίφ, καί φησι' 'Καί γε οὐκ ἔγνω ἄνθρωπος τὸν καιρὸν αὐτοῦ.' Διὰ τοῦτο γὰρ καὶ ὁ πατριάρχης 'Ισαὰκ ἔλεγε τῷ

Gen. xxvii. 2. νίῷ αὐτοῦ 'Ησαῦ' ''Ιδοὺ ἐγὼ γεγήρακα, καὶ οὐ γινώσκω τὴν ἡμέραν τῆς τελεντῆς μου.' 'Ο μὲν οὖν Κύριος, καίτοι Θεὸς ὧν καὶ Λόγος τοῦ Πατρὸς, καὶ εἰδὼς τὸν μετρηθέντα τοῖς πᾶσι δι' αὐτοῦ καιρὸν, καὶ γινώσκων ὃν αὐτὸς ὥρισε καὶ τῷ ἰδίῳ σώματι χρόνον εἰς τὸ παθεῖν' ἐπειδὴ δι' ἡμᾶς ἄνθρωπος γέγονε, τὰς μὲν πρὸ τοῦ τὸν χρόνον ἐλθεῖν ἡμέρας καὶ αὐτὸς, ὡς ἡμεῖς, ἐκρύπτετο ζητούμενος, διωκόμενός τε ἔφευγε, καὶ

Luke iv. 30. τὰς ἐπιβουλὰς ἐκκλίνων οὕτω διήρχετο καὶ 'διὰ μέσου αὐτῶν ἐπορεύετο' ὅτε δὲ καὶ τὸν ὁρισθέντα παρ' αὐτοῦ καιρὸν ἤγαγεν αὐτὸς, ἐν ῷ παθεῖν σωματικῶς ὑπὲρ πάντων ἤθελε,

John xvii. 1. τοῦτον μὲν προσφωνεῖ τῷ Πατρὶ, λέγων 'Πάτερ, ἐλήλυθεν ἡ ὥρα· δόξασόν σου τὸν Υἰόν' οὐκ ἔτι δὲ λοιπὸν τοὺς ζητοῦντας ἐκρύπτετο, ἀλλ' εἰστήκει θέλων κρατηθῆναι ὑπ'

John xviii. 4- αὐτῶν. Εἶπε γὰρ, φησὶ, τοῖς ἐλθοῦσι πρὸς αὐτόν 'Τίνα (ητεῖτε;' τῶν δὲ ἀποκριναμένων 'Ἰησοῦν τὸν Ναζωραῖον' ἔλεγεν αὐτοῖς 'Ἐγώ εἰμι δν ζητεῖτε' καὶ τοῦτο οὐχ ἄπαξ, ἀλλὰ καὶ δεύτερον πεποίηκε καὶ οὕτως λοιπὸν ἀπήγαγον αὐτὸν πρὸς τὸν Πιλᾶτον. Οὕτε δὲ πρὸ τοῦ τὸν χρόνον έλθειν ήφιεν ξαυτόν κρατείσθαι, ούτε του καιρού παρόντος έκρύπτετο, αλλά καὶ έκδοτον έαυτὸν εδίδου τοῖς επιβουλεύουσιν, Ίνα δείξη πασι, της άνωθεν κρίσεως ήρτησθαι την ζωήν καὶ τὸν θάνατον τῶν ἀνθρώπων, καὶ 'ἄνεν τοῦ Πα- Ματι. ν. 30: τρὸς ἡμῶν' τοῦ ἐν τοῖς οὐρανοῖς οὐδὲ 'θρὶξ' ἀνθρώπου δύναται <sup>x. 29.</sup> ' λευκὴ ἢ μέλαινα' γενέσθαι, οὐδὲ ' στρουθίου' εἰς παγίδα ἐμπεσείν ποτε.

16. Ο μεν οθν Κύριος οθτως έαυτον προσήγεν ύπερ πάντων, ώς προείρηται οί δε άγιοι, καὶ τοῦτον τὸν τύπον παρὰ τοῦ Σωτήρος μαθόντες (παρ' αὐτοῦ γὰρ καὶ πρὸ τούτου καὶ άεὶ πάντες εδιδάσκοντο), πρὸς μεν τοὺς διώκοντας άγωνιζόμενοι, νομίμως έφευγον, καὶ ζητούμενοι παρ' αὐτῶν ἐκρύπτουτο άγνοοθυτες δε ως άνθρωποι τοθ δρισθέντος αὐτοῖς παρὰ τῆς Προνοίας χρόνου τὸ τέλος, οὐκ ἐβούλοντο παρέχειν άπλως ξαυτούς ξκδότους τοις ξπιβουλεύουσιν είδότες δὲ πάλιν τὸ γεγραμμένον, ὅτι 'ἐν ταῖς χερσὶ τοῦ Θεοῦ εἰσιν Psal, xxx. οί κληροι' τῶν ἀνθρώπων, καὶ 'Κύριος θανατοῖ καὶ Κύριος <sup>(xxxi.)</sup> 15. ζωοποιεῖ, μᾶλλον έως τέλους ὑπέμενον, ὡς εἴρηκεν ὁ ᾿Από- Sam.) εί. 6. στολος, 'περιερχόμενοι εν μηλωταίς, εν αίγείοις δέρμασιν, Heb. ii. 37. ύστερούμενοι, κακουχούμενοι, έπὶ ἐρημίαις πλανώμενοι, καὶ έν σπηλαίοις καὶ ταῖς όπαῖς της γης κρυπτόμενοι, έως αν η ό ώρισμένος τοῦ θανάτου χρόνος ἔλθη, ἡ ὁ τὸν χρόνον όρίσας Θεός λαλήση πρός αὐτοὺς, καὶ παύση τοὺς ἐπιβουλεύοντας, η δηλονότι παραδώ τους διωκομένους τοις διώκουσιν, ως αν αντώ δόξη καλως έχειν. Καὶ τοῦτο περὶ πάντων ἀπὸ τοῦ Δαβὶδ ἔστι μαθεῖν καλῶς ὅτε γὰρ κατὰ τοῦ Σαοὺλ παρώξυνεν αὐτὸν Ἰωὰβ, ἔλεγεν αὐτός ' $Z\hat{\eta}$  Κύ-  $\frac{1}{2}$  Kings (1 sam.)  $\frac{1}{2}$  ριος, ἐὰν μὴ ὁ Κύριος αὐτὸν παίσ $\eta$ , ἢ ἔλθ $\eta$  ἡμέρα τοῦ  $\frac{1}{10, 11}$ . θανάτου αὐτοῦ, 'ἢ καταβῆ εἰς πόλεμον, καὶ προστεθῆ' εἰς τους υπεναντίους ου μη εποίσω χειρά μου επι χριστον Κυρίου.

17. Εὶ δέ ποτε καὶ φεύγοντες προσήρχοντο τοῖς ζητοῦσιν, οὐδὲ τοῦτο ἀπλῶς ἔπραττον τοῦ γὰρ Πνεύματος λαλοῦντος αὐτοῖς, οὕτως ἀπήντων ἐκείνοις, θεοφιλεῖς τυγχάνοντες καὶ ούτω πάλιν την έαυτων ύπακοην καὶ προθυμίαν ἐπιδεικνύ- 3 Kings (1 μενοι. Οΐος ἦν Ἡλίας, ἀκούων παρὰ τοῦ Πνεύματος, καὶ Kings) xviii.

APOL. DE FUGA. 3 Kings (1 Kings) xxii. Acts xxv. 11.

φαινόμενος τῷ 'Αχαὰβ, Μιχαίας τε ὁ προφήτης ἐρχόμενος πρὸς αὐτὸν τὸν 'Αχαὰβ, καὶ ὁ 'ἐπικαλεσάμενος' προφήτης έπὶ τὸ θυσιαστήριου τῆς Σαμαρείας, καὶ ἐντρέπων τὸν 'Ροτος. Επί το ουσταστηριού της Σαμαρείας, και ευτρεπαύ του 102 3 Kings (1 Κιής 2. βοὰμ, καὶ Παῦλος 'ἐπικαλούμενος Καίσαρα.' Οὐ γὰρ δὴ διὰ 'δειλίαν' ἔφευγον, μὴ γένοιτο μαλλου γὰρ τὴν φυγὴν εἶχον άγωνα καὶ μελέτην κατὰ τοῦ θανάτου. 'Αλλὰ δύο ταῦτ' έφύλαττον καὶ έβουλεύοντο καλώς, ὅτι μήτε ξαυτούς ἀπλώς προσήγον, (τοῦτο γὰρ ἢν ξαυτὸν ἀποκτείναι, ὑπεύθυνόν τε Matt. xix. 6. θανάτου γενέσθαι, καὶ ἀντιπρᾶξαι τῷ Κυρίφ λέγοντι ' ' A ὁ Θεὸς ἔζευξεν, ἄνθρωπος μὴ χωριζέτω') μήτε μέμψιν όλιγωρίας ήθελου υπομένειν, ως ατονήσαντες προς τας έν τη φυγή θλίψεις, μείζουα καὶ δεινότερου πόνου έχούσας τοῦ θανάτου. Ο μεν γαρ αποθανών πέπαυται τοῦ πονείν ο δε φεύγων, προσδοκών καθ' ήμέραν τὰς παρὰ τῶν ἐχθρών ἐφόδους, κουφότερον ήγειται τὸν θάνατον ώστε καὶ τοὺς ἐν τή φυγή τελειωθέντας μη ακλεώς αποθνήσκειν, αλλ' έχειν καὶ αὐτοὺς τοῦ μαρτυρίου τὸ καύχημα. Διὰ τοῦτο γὰρ ὁ Ἰωβ έν ανδρεία μέγας έγνωσθη, έπειδη ζών τοσούτους καὶ τηλικούτους ύπέμεινε πόνους, ων οὐδεμίαν αἴσθησιν ἐλάμβανεν εὶ τελευτήσας ην. Διὰ τοῦτο καὶ αὐτοὶ οἱ μακάριοι πατέρες τοιαύτην είχον της πολιτείας την αγωγήν διωκόμενοι μεν γαρ ουκ εδειλίων, αλλα και μαλλον εδείκυνον ξαυτών την της ψυχης ανδρείαν, ούτως έν πνιγηροίς και σκοτεινοίς τόποις ξαυτούς κατακλείοντες, καὶ σκληρώς ξαυτούς άγοντες. παρόντα δὲ πάλιν τοῦ θανάτου τὸν καιρὸν οὐ παρητοῦντο έμελε γὰρ αὐτοῖς μήτε τοῦτον παρόντα πτήσσειν, μήτε τὴν ώρισμένην παρά της Προνοίας κρίσιν προλαμβάνειν, μήτ αθ πρός την οικονομίαν αθτης αντιπράττειν, είς ην και φυλαττομένους έαυτους εγίνωσκου ίνα μη και, προπετώς πράττοντες, ξαυτοίς αἴτιοι τοῦ πτοείσθαι γένωνται οὕτω γὰρ καὶ γέγραπται 'Ο προπετής χείλεσι πτοήσει έαυτόν.'

Prov. xiii. 3.

18. 'Αμέλει τοσούτον ήσαν παρεσκευασμένοι προς την της ανδρείας αρετήν, ως μηδε τον τυχόντα δύνασθαι διστάσαι περί τούτου. 'Ο μεν γάρ πατριάρχης 'Ιακώβ, φεύγων πρότερον τὸν Ἡσαῦ, οὐκ ἐφοβήθη παρόντα τὸν θάνατον μᾶλλον γὰρ έν αὐτῷ τῷ καιρῷ κατ' ἀξίαν ἔκαστον τῶν πατριαρχῶν ηὐλόγει δ δε μέγας Μωσής, κρυπτόμενος πρό τούτου τον Φαραώ, καὶ δι' αὐτὸν ἀποδημήσας είς Μαδιὰμ, ἀκούσας, "Απελθε είς Exod. iii. 10. Αἴγυπτου, οὐκ ἐφοβήθη· πάλιν τε προσταχθεὶς ἀναβῆναι εἰς Deut. xxxii. τὸ ὄρος τὸ ᾿Αβαρεὶ καὶ τελευτᾶν, οὐ δειλιάσας ἀπέμεινεν, <sup>49.</sup> άλλὰ καὶ ἄσμενος ὥρμησεν εἰς αὐτόν. Καὶ ὁ μὲν Δαβὶδ, φεύγων πρότερου του Σαούλ, ούκ έφοβείτο προκινδυνεύων έν τοις πολέμοις ύπερ των λαων άλλα και περί θανάτου καί φυγης αίρεσιν ἀκούσας, εξὸν αὐτῷ φεύγειν καὶ ζην, μᾶλλον εΐλετο 'τὸν θάνατον' ὁ σοφός ὁ δὲ μέγας 'Ηλίας, κρυπτό-  $\frac{2 \text{ Kings}}{(2 \text{ Sam.})}$  μενος πάλαι τὴν ' $\frac{1}{6}$ ξάβελ, οὐκ ἐδειλίασεν, ἀκούσας παρὰ  $\frac{2 \text{ Kings}}{(2 \text{ Sam.})}$ τοῦ Πνεύματος ἀπαντῆσαι τῷ ᾿Αχαὰβ, καὶ τὸν ᾿Οχοζίαν ȝ Kings (τ Kings) ἐλέγξαι. Πέτρος δὲ ὁ 'διὰ τὸν φόβον τῶν Ἰονδαίων' κρυπ- xviii. 1. τόμενος, καὶ Παῦλος ὁ ἀπόστολος ἐν 'σαργάνη' χαλασθεὶς (² Kings)i.15. καὶ φυγών, ἀκούσαντες, 'Εἰς 'Ρώμην δεῖ ὑμᾶς μαρτυρησαι,' Acts xxiii. 11. ούκ ἀνεβάλουτο την ἀποδημίαν, χαίρουτες δὲ μᾶλλον ἀπηλθου καὶ ὁ μὲν, ώς πρὸς τοὺς ιδίους σπεύδων, εγάννυτο σφαζόμενος, ὁ δὲ καὶ παρόντα τὸν καιρὸν οὐ κατέπτησεν, ἀλλὰ καὶ ἐκαυχᾶτο λέγων· ' Ἐγω γὰρ ἤδη σπένδομαι, καὶ ὁ καιρὸς 2 Tim. iv. 6. της αναλύσεως μου εφέστηκεν.

19. Ταῦτα δὲ οὔτε τὴν προτέραν αὐτῶν φυγὴν κατὰ δειλίαν γεγευήσθαι δείκυυσιν, οὔτε τανῦν τὴν τυχοῦσαν αὐτοῖς πρᾶξιν μαρτυρεί, μεγάλην δέ τινα της ανδρείας αὐτῶν την αρετην ανακηρύττει. Οὐδε γαρ αντί ραθυμίας είχον την αναχώρησιν, άλλα και μείζονα τότε του τόνου της ασκήσεως επέτεινου οὐδὲ κατεγινώσκουτο φεύγουτες, οὐδὲ κατηγοροῦυτο δειλίας παρὰ τοιούτων, οἷοι νῦν εἰσιν οὖτοι οἱ φιλαίτιοι· ἀλλὰ καὶ μᾶλλου ἐμακαρίζουτο παρὰ τοῦ Κυρίου λέγουτος· 'Μακά- Matt. v. 10. ριοι οἱ δεδιωγμένοι ένεκεν δικαιοσύνης. 'Αλλ' οὐδε ἀνωφελης αὐτοῖς ὁ τοιοῦτος ἐγίνετο κάματος ὡς γὰρ χρυσὸν ἐν χωνεντηρίφ δοκιμασθέντας, ώς εἶπεν ή Σοφία, 'εὕρισκεν αὐτοὺς ὁ Wisd. iii. 57. Θεὸς ἀξίους ἐαυτοῦ. Καὶ αὐτοὶ τότε μᾶλλου 'ὡς σπινθῆρες ανέλαμπον, σωζόμενοι μεν από των καταδιωκόντων αυτούς, ρυσθέντες δὲ ἐκ τῶν ἐπιβουλῶν, καὶ διὰ τοῦτο φυλαχθέντες τοις λαοις είς διδασκαλίαν, ώστε και τὴν φυγὴν αὐτῶν, καὶ τὸ διαδράναι τῶν ζητούντων τὸν θυμὸν, κατ' οἰκονομίαν τοῦ Κυρίου γεγενησθαι τότε γὰρ οὕτως καὶ θεοAPOL. DE FUGA. φιλείς εγίνουτο, καὶ καλλίστην είχον της ανδραγαθίας την μαρτυρίαν.

Gen. xxxi and xxxii,

20. 'Ο γοῦν πατριάρχης Ἰακὼβ φεύγων πλειόνων ὀπτασιῶν, καὶ τούτων θείων, κατηξιοῦτο' καὶ μᾶλλον ἢρεμῶν αὐτὸς, ἔσχεν ὑπὲρ ἑαυτοῦ τὸν Κύριον τὸν μὲν Λάβαν ἐντρέποντα, τὸν δὲ Ἡσαῦ ἐμποδίζοντα' καὶ μετὰ ταῦτα γέγονε τοῦ Ἰούδα πατἢρ, ἐξ οῦ κατὰ σάρκα ἀνέτειλεν ὁ Κύριος, καὶ τὰς εὐλογίας τοῦς πατριάρχαις διηκόνησε. Μωσῆς τε ὁ θεοφιλὴς, ὅτε ἔφευγε, τότε καὶ τὴν μεγάλην ὅρασιν εἶδε, καὶ διασωθεὶς ἀπὸ τῶν διω-

Εxod. iii. 3. τότε καὶ τὴν μεγάλην ὅρασιν εἶδε, καὶ διασωθεὶς ἀπὸ τῶν διωκόντων, προφήτης εἰς Αἴγυπτον ἀπεστέλλετο, διάκονός τε τῶν τοσούτων σημείων καὶ τοῦ νόμου γενόμενος, καθηγήσατο τοῦ τοσούτου λαοῦ ἐν τῷ ἐρήμῳ. Καὶ ὁ μὲν Δαβὶδ διωκόμενος Psal. xliv. ἐδίδασκεν ' Ἐξηρεύξατο ἡ καρδία μου λόγον ἀγαθὸν,' καὶ, ''Ο

Psal. xliv.  $\epsilon$ δίδασκεν ''Εξηρεύξατο ή καρδία μου λόγον ἀγαθὸν,' καὶ, ''  $\Omega$  (xlv.) τ. Psal. xlix. (1.) Θεὸς ἡμῶν ἐμφανῶς ἥξει ὁ Θεὸς ἡμῶν καὶ οὐ παρασιωπήσε-  $\epsilon$  psal. liii. (liv.) ται.' Καὶ μᾶλλον δὲ ἴσχυε λέγων ''  $\epsilon$  τοῖς ἐχθροῖς μου  $\epsilon$  psal. lv. (lvi.) ἐπεῖδεν ὁ ὀφθαλμός μου '' καὶ πάλιν ''  $\epsilon$  πὶ τῷ Θεῷ ἤλπισα, οὐ φοβηθήσομαι τί ποιήσει μοι ἄνθρωπος.' Φεύγων τε καὶ

αποδιδράσκων από προσώπου Σαούλ είς το σπήλαιον, έλεγεν Psal.lvi.(lvii.) 'Έξαπέστειλεν εξ ούρανοῦ, καὶ ἔσωσέ με, ἔδωκεν είς ὄνειδος

τοὺς καταπατοῦντάς με. Ἐξαπέστειλεν ὁ Θεὸς τὸ ἔλεος αὐτοῦ καὶ τὴν ἀλήθειαν αὐτοῦ, καὶ ἐβρύσατο τὴν ψυχήν μου ἐκ μέσου σκύμνων. Οὕτω δὲ σωθεὶς κατ οἰκονομίαν καὶ αὐτὸς, γέγονε μετὰ ταῦτα βασιλεὺς, καὶ τὴν ἐπαγγελίαν ἔσχεν ἐκ σπέρματος αὐτοῦ τὸν Κύριον ἡμῶν ἀνατεῖλαι. Ὁ δὲ μέγας καὶς Κings (κings)

(1 Kings) χνίϊι. 36, 40. καὶ τοὺς μὲν τῆς Βάαλ προφήτας τετρακοσίους ὄντας καὶ πλείους ἀθρόως ἀπήλειψε, τοὺς δὲ πεμφθέντας ἐπ' αὐτὸν δύο πενους  $(V_{\rm cons})^2$ 

κings τηκοντάρχους μετὰ τῶν ἐκατὸν, λέγων, 'Καταβήτω πῦρ ἀπ' (2 Kings)i.10. οὐρανοῦ,' ἐν τούτω καὶ τούτοις ἐπετίμησε, τετήρηται δὲ καὶ αὐτὸς, ὥστε τὸν 'Ελισσαῖον ἀνθ' ἑαυτοῦ χρῖσαι, καὶ τύπος εἰς ἄσκησιν γενέσθαι τοῖς υἱοῖς τῶν προψητῶν. Παῦλος δὲ ὁ

<sup>2</sup> Tim. iii. 11; μακάριος γράφων· 'Οίους διωγμοὺς ὑπήνεγκα, καὶ ἐκ πάντων iv. 18. με ἐρρύσατο ὁ Κύριος, καὶ ρύσεται,' μᾶλλον ἴσχυε λέγων·

Rom. viii. 37, '' Αλλ' ἐν τούτοις πᾶσιν ὑπερνικῶμεν, οὐδὲν γὰρ ἡμᾶς χωρίσει 35. 2 Cor. xii. 4. ἀπὸ τῆς ἀγάπης τοῦ Χριστοῦ' ' τότε γὰρ καὶ 'ἔως τρίτου οὐρανοῦ ἡρπάσθη, καὶ εἰς τὸν παράδεισον' ἀπηνέχθη, ἔνθα 'καὶ ἤκου-

σεν ἄρρητα ρήματα, ἃ μὴ ἐξὸν ἀνθρώπω λαλῆσαι.' Διὰ τοῦτο τότε πεφύλακται, 'ὤστε ἀπὸ Ἱερουσαλὴμ μέχρι τοῦ Ἰλλυρικοῦ Rom. xv. 19.

πληρῶσαι τὸ εὐαγγέλιου.

21. Οὐ μεμπτέα ἄρα, οὐδὲ ἀργὴ τῶν ἁγίων ἡ φυγή εἰ γὰρ μη εξέκλινου τους διώκουτας, πως εγίνετο το εκ σπέρματος Δαβίδ ἀνατείλαι τὸν Κύριον; ἢ τίνες ἔμελλον εὐαγγελίζεσθαι τὸν λόγον τῆς ἀληθείας; Καὶ γὰρ καὶ οἱ διώκοντες διὰ τοῦτο εζήτουν τους άγίους, ίνα μη ή ὁ διδάσκων όποια οί Ἰουδαίοι ' παρήγγειλαν' τοις ἀποστόλοις· ἀλλὰ διὰ τοῦτο πάντα ὑπέμενον, ζυα τὸ εὐαγγέλιου κηρυχθή. Ἰδού γοῦν καὶ οὕτως ἀγωνιζόμενοι ούκ άργου είχου του της φυγής καιρου, ούδε διωκόμενοι έπελανθάνοντο της έτέρων ώφελείας, αγαθού δε λόγου διάκονοι τυγχάνοντες οὐκ ἐφθόνουν οὐδὲ ταύτης μεταδιδόναι τοῖς πᾶσιν. άλλα καὶ φεύγοντες, τὸ εὐαγγέλιον ἐκήρυττον, καὶ προὔλεγον μεν των επιβουλευόντων τας πανουργίας, ήσφαλίζοντο δε τους πιστούς ταις παραινέσεσιν. Ο μεν οθν μακάριος Παθλος, πείρα μαθων, προύλεγε μέν "Οσοι θέλουσι ζην ενσεβως έν 2 Tim. iii. 12. Χριστώ, διωχθήσονται ' ἐπήλειφε δὲ εὐθὺς τοὺς φεύγοντας είπων ' Δι' ύπομονης τρέχομεν τον προκείμενον ήμιν αγωνα. Heb. xii. 1. Κάν γαρ αί θλίψεις ωσι συνεχείς, αλλ' 'ή θλίψις ύπομονην Rom. v. 4. κατεργάζεται, ή δε ύπομονή δοκιμήν, ή δε δοκιμή ελπίδα, ή δε έλπὶς οὐ καταισχύνει.' 'Ο δὲ προφήτης 'Ησαΐας, προσδοκωμένης τοιαύτης περιστάσεως, ύπανεμίμνησκε καὶ ἐβόα· 'Βά- Isa. xxvi. 20. διίε, λαός μου, είσελθε είς τὰ ταμιείά σου, ἀπόκλεισου τὴν θύραν σου, ἀποκρύβηθι μικρον ὅσον ὅσον, ἔως αν παρέλθη ἡ όργή.' Ο δὲ Ἐκκλησιαστής, είδως τὰς κατὰ των θεοσεβων έπιβουλας, καὶ λέγων ' 'Εαν συκοφαντίαν πένητος, καὶ άοπα- Eccles, v. 7. γὴν κρίματος καὶ δικαιοσύνης ἴδης ἐν τῆ χώρα, μὴ θανμάσης ἐν τῷ πράγματι, ὅτι ὑψηλὸς ἐπάνω ὑψηλοῦ φυλάξαι, καὶ ὑψηλοὶ έπ' αὐτῆς, καὶ περισσεία γῆς.' εἶχε τὸν πατέρα ἐαυτοῦ τὸν Δαβίδ, πείρα καὶ αὐτὸν μαθόντα τὰ ἐν τοῖς διωγμοῖς, καὶ ἀσφαλιζόμενον τοὺς πάσχοντας ἐν τῷ λέγειν· ''Ανδρίζεσθε, Psal. xxx. καὶ κραταιούσθω ἡ καρδία ὑμῶν, πάντες οἱ ἐλπίζοντες ἐπὶ Κύ- (xxxi.) 24. ριον' τοις γὰρ οὕτως ὑπομένουσιν οὐκ ἄνθρωπος, ἀλλ' αὐτὸς, Psal. xxxvi. φησὶ, 'Κύριος βοηθήσει, καὶ ρύσεται αὐτοὺς, ὅτι ἤλπισαν ἐπ' (xxxvii.) 40. αὐτόν. Καὶ γὰρ κὰγὼ 'ὑπομένων ὑπέμεινα τὸν Κύριον, καὶ Psal. xxxix.

APOL. DE FUGA.

προσέσχε μοι, καὶ εἰσήκουσε της δεήσεώς μου, καὶ ἀνήγαγέ με έκ λάκκου κατωτάτου καὶ ἀπὸ πηλοῦ ἰλύος. 'Ωφέλιμος ἄρα τοίς λαοίς καὶ οὐκ ἄκαρπος ἡ φυγὴ τῶν ἁγίων δείκνυται, κὰν τοις 'Αρειανοίς μη δοκή.

22. Ούτω μεν ουν οι άγιοι, καθάπερ είρηται, φεύγοντες, κατά περιττον καὶ δι' οἰκονομίαν ἐφυλάττοντο, ώσπερ ἰατροὶ των δεομένων χάριν. Τοίς δ' ἄλλοις καὶ πάσιν ἁπλώς ἡμίν τοις ανθρώποις νόμος ούτος, φεύγειν διωκομένους, και κρύπτεσθαι ζητουμένους καὶ μὴ προπετεύεσθαι μὲν ἐν τῷ πειράζειι τὸν Κύριον, περιμένειν δὲ αὐτοὺς, καθὰ προεῖπον, ἔως αν ὁ ώρισμένος τοῦ θανάτου χρόνος ἔλθη, ἢ ὁ κριτής τι περὶ αὐτῶν βουλεύσηται, ὅπερ αν αντώ δόξη καλώς ἔχειν είναι μέντοι τούτους έτοίμους, ώστε, καιρού καλέσαντος, καὶ κρατηθέντας ' άγωνίζεσθαι ύπερ της άληθείας μέχρι θανάτου.' Ταῦτα καὶ οἱ μακάριοι μάρτυρες έν τοίς κατά καιρούς διωγμοίς έφύλαττον, καὶ διωκόμενοι μεν έφευγον, καὶ λανθάνοντες έκαρτέρουν, εύρισκόμενοι δε εμαρτύρουν. Εί δε καί τινες εξ αὐτῶν αὐτοῖς προσήρχοντο τοις διώκουσι, καὶ τοῦτο οὐχ ἀπλῶς ἔπραττον έμαρτύρουν γαρ εύθυς, καὶ πάσιν έγίνετο φανερον, ότι παρά τοῦ Πνεύματος ἢν καὶ αὐτῶν ἡ προθυμία καὶ ἡ τοσαύτη πρόσ-

23. Οὐκοῦν ὅτι τοιαῦτα τοῦ Σωτῆρός ἐστι τὰ παραγγέλματα, καὶ τοιαῦται τῶν ἀγίων αὶ πράξεις, εἰπάτωσαν ἡμῖν οἱ μηδ' ότιουν ἄν τις εἴποι κατ' ἀξίαν ξαντῶν ἀκούοντες, πόθεν ἔμαθον αὐτοὶ τὸ διώκειν; 'Απὸ μὲν γὰρ τῶν ἁγίων, οὐκ ἂν εἴποιεν, άπὸ δὲ τοῦ διαβόλου (τοῦτο γὰρ αὐτοῖς περιλείπεται,) τοῦ λέγουτος ' Διώξας καταλήψομαι' καὶ τὸ μὲν φεύγειν ὁ Κύριος προσέταξε, καὶ οἱ ἄγιοι ἔφυγον τὸ δὲ διώκειν διαβολικόν Hist. Ari. 33, ἐστιν ἐπιχείρημα, καὶ κατὰ πάντων αὐτὸς αἰτεῖται τοῦτο. Τίνι τοίνυν δεί προσθέσθαι, πάλιν λεγέτωσαν, τοίς τοῦ Κυρίου ρήμασιν, ή ταις αὐτῶν μυθολογίαις; τίνων δὲ δεί μιμείσθαι τὰς πράξεις; τῶν ἁγίων, ἢ ὧν ἂν ἐπινοήσωσιν αὐτοί; Ἐπειδὴ δὲ ἴσως οὐδὲ ταῦτα διακρίνειν αὐτοὶ δύνανται (πεπήρωνται γὰρ την διάνοιαν καὶ την συνείδησιι, ώς είπεν ὁ Ἡσαΐας, καὶ νομίζουσι 'τὸ πικρὸν είναι γλυκὸ, καὶ τὸ φῶς σκότος'), παρελθών τις έξ ήμων Χριστιανδς έντρεψάτω τούτους μεγάλη τῆ φωνῆ λέγων

c. 14, 16.

Ecclus. iv.

Exod. xv. 9. c. 8.

2000

Isa. v. 20.

"Αγαθον πεποιθέναι έπὶ Κύριον, ἢ ταῖς τούτων προσέχειν μωρολογίαις. Τὰ μὲν γὰρ τοῦ Κυρίου ρήματα ζωὴν αἰώνιον ἔχει, τὰ δὲ παρὰ τούτων προφερόμενα πανουργίας καὶ αἰμάτων ἐστὶ μεστά.

24. Ίκανὰ μὲν οὖν ταῦτα τὴν μανίαν τῶν ἀσεβῶν ἀνατρέψαι, καὶ δεῖξαι μηδὲν έτερον αὐτοὺς σπουδάζοντας, ἢ ἵνα μόνον είς λοιδορίας καὶ βλασφημίας φιλονεικῶσιν. Ἐπειδη δὲ ἄπαξ Χριστομάχοι τολμήσαντες είναι, λοιπον καὶ φιλοπράγμονες γεγόνασιν, εξεταζέτωσαν όμως καὶ τὸν τρόπον τῆς ἀναχωρήσεως, καὶ μανθανέτωσαν παρὰ τῶν ἰδίων. "Ησαν γὰρ 'Αρειανοί συνδραμόντες τοῖς στρατιώταις είς τὸ παροξύνειν αὐτοὺς, καὶ ἀγνοοῦσιν αὐτοῖς δεικνύειν ἡμᾶς. Καὶ εἰ καὶ οὕτως ἀσυμπαθείς τυγχάνουσιν, άλλα καν ακούοντες ηρεμείτωσαν αίσχυνόμενοι. Νὺξ μὲν γὰρ ήδη ἦν, καὶ τοῦ λαοῦ τινες ἐπαννύχιζον, [Thursday, προσδοκωμένης συνάξεως ὁ δὲ στρατηλάτης Συριανὸς ἐξαί- Αρ. ad Const. φυης ἐπέστη μετὰ στρατιωτών πλείον πεντακισχιλίων, ἐχόντων Hist. Ari. 48, όπλα καὶ ξίφη γυμνὰ, καὶ τόξα, καὶ βέλη, καὶ ρόπαλα, καθὰ καὶ πρότερον εἴρηται καὶ τὴν μὲν ἐκκλησίαν αὐτὸς περιεκύκ- Cp. c. 6. λωσε, στήσας τοὺς στρατιώτας σύνεγγυς, ώς μη δύνασθαί τινας, ἀπὸ τῆς ἐκκλησίας ἐξελθόντας, παρελθεῖν αὐτούς. Ἐγω δὲ ἄλογον ἡγούμενος ἐν τοσαύτη συγχύσει καταλείψαι τοὺς λαούς, καὶ μὴ μᾶλλον προκινδυνεύειν αὐτῶν, καθεσθεὶς ἐπὶ τοῦ θρόνου, προέτρεπου του μεν διάκουου αυαγινώσκειν ψαλμόν τοὺς δὲ λαοὺς ὑπακούειν, 'Οτι εἰς τὸν αἰῶνα τὸ ἔλεος αὐτοῦ,' Psal. exxxv. καὶ πάντας οὕτως ἀναχωρεῖν, καὶ εἰς τοὺς οἴκους ἀπιέναι. (cxxxvi.) 'Αλλά τοῦ στρατηλάτου βία λοιπου ἐπεισελθόντος, καὶ τῶν στρατιωτών περιλαβόντων τὸ ἱερατεῖον ἔνεκα τοῦ συλλαβεῖν ήμας, οι μεν εύρεθέντες έκει κληρικοί και οι από των λαών έβόων, ήξίουν αναχωρείν ήδη και ήμας· έγω δε μαλλον αντέλεγου 'μη πρότερου αναχωρήσειυ, εί μη πάντες καθ' έκαστου ύπεξέλθοιεν.' 'Αναστάς γοῦν, καὶ προστάξας εὐχὴν, οὕτως αντηξίουν απιέναι πρότερον τους πάντας, 'βέλτιον είναι' λέγων ' ἐμὲ κινδυνεύειν ἢ βλαβλῆναί τινας ἐξ ὑμῶν.' Ἐξελθόντων τοίνυν τῶν πλείστων, καὶ τῶν λοιπῶν ἐπακολουθούντων, οἱ σὺν ήμιν ὄντες ἐκεί μοναχοὶ καί τινες τῶν κληρικῶν ἀνελθόντες είλκυσαν ήμας καὶ ούτως, ἐπὶ μάρτυρι τῆ ἀληθεία, τῶν στρατιωτών τών μεν περιεστηκότων τὸ ίερατείον, τών δε περιερχο-

APOL. DE FUGA.

Acts xii. 6.

μένων τὴν ἐκκλησίαν, διήλθομεν, τοῦ Κυρίου ὁδηγοῦντος, καὶ αὐτοῦ φυλάττοντος, λαθόντες αὐτοὺς ἀνεχωρήσαμεν, δοξάζοντες μεγάλως αὐτὸν τὸν Θεὸν, ὅτι μήτε προδεδώκαμεν τὸν λαὸν, ἀλλὰ καὶ προπέμψαντες αὐτοὺς, διασωθῆναι καὶ διαφυγεῖν τὰς χεῖρας τῶν ζητούντων ἦδυνήθημεν.

25. Της τοίνυν Προνοίας ούτως καὶ παραδόξως ρυσαμένης, τίς αν δικαίως μέμψιν ἐπαγάγοι, ὅτι μὴ τοῖς ζητοῦσιν ξαυτοὺς έκδότους δεδώκαμεν, η ύποστρέψαντες ένεφανίσαμεν έαυτούς; Τοῦτο γάρ ἐστιν ἄντικρυς ἀχαριστῆσαι τῷ Κυρίω, παρ' ἐντολήν τε αὐτοῦ πρᾶξαι, καὶ ταῖς τῶν ἀγίων μάχεσθαι πράξεσιν. \*Η ό τοῦτο μεμφόμενος τολμησάτω καὶ τὸν μέγαν ἀπόστολον Πέτρου αιτιάσασθαι, ότι, καίτοι συγκλεισθείς και τηρούμενος ύπὸ στρατιωτῶν, ἠκολούθησε τῷ καλοῦντι ἀγγέλῳ, καὶ ἐξελθὼν άπὸ τῆς φυλακῆς καὶ διασωθείς, οὐχ ὑπέστρεψε καὶ παρέδωκεν έαυτου, καίπερ ἀκούσας ὰ πεποίηκεν Ἡρώδης μεμφέσθω δὲ μανείς δ' Αρειανός, ὅτι μήτε Παῦλος ὁ ἀπόστολος, χαλασθείς απὸ τοῦ τείχους καὶ διασωθείς, μετέγνω, καὶ ὑποστρέψας ἔκδοτου ξαυτον δέδωκε μήτε ότι Μωσης ύπέστρεψεν από Μαδιαμ είς Αἴγυπτον, ἵνα κρατηθη ύπὸ τῶν ζητούντων μήτε ὁ Δαβὶδ εν τῷ σπηλαίω ἔδειξεν ξαυτὸν τῷ Σαούλ· ἀλλὰ καὶ οἱ νίοὶ τῶν προφητών έμειναν έν τοις σπηλαίοις, καὶ οὐ παρέδωκαν έαντοὺς τῷ ᾿Αχαάβ τοῦτο γὰρ ἢν πάλιν παρ᾽ ἐντολὴν ποιείν, λεγούσης της γραφης. 'Οὐκ ἐκπειράσεις Κύριον τὸν Θεόν σου.'

Matt. iv. 7.

26. Τοῦτο γοῦν εὐλαβούμενος κὰγὼ, καὶ ταῦτα μαθὼν, οὕτως ἐμαυτὸν ἤγαγον, καὶ οὐκ ἀθετῶ τὴν εἰς ἐμὲ γενομένην παρὰ τοῦ Κυρίου χάριν καὶ βοήθειαν, κὰν οῦτοι μαινόμενοι τρίζωσι τοὺς ὀδόντας καθ' ἡμῶν. Καὶ γὰρ τοιοῦτος ὁ τρόπος τῆς ἀναχωρήσεως ἡμῶν γέγονε, καὶ ἡγοῦμαι μηδὲ μίαν αὐτὴν ἔχειν μέμψιν παρ' οἷς ἐστιν ὁ λογισμὸς ὑγιής ὅπουγε κατὰ τὴν θείαν γραφὴν οῦτος ἡμῖν παρὰ τῶν ἁγίων εἰς διδασκαλίαν ὁ τύπος παρεδόθη. ᾿Αλλ' οῦτοι, ὡς ἔοικεν, οὕτε τι τῶν ἀτολμήτων παρορῶσιν, οὕτε παραλιμπάνειν τι βούλονται, ὁ μὴ τὴν πονηρίαν αὐτῶν καὶ τὴν ὡμότητα δείκνυσι. Καὶ γὰρ καὶ ὁ βίος αὐτῶν τοιοῦτός ἐστιν, οἷοί εἰσι καὶ τῷ φρονήματι καὶ ταῖς φλυαρίαις καὶ οὐκ ὰν εἴποι τις τοιαῦτα καὶ τοσαῦτα κατ' αὐτῶν, οἷα καὶ ὅσα πράττοντες αὐτοὶ οὐκ αἰσχύνονται. 'Ο

μέν γὰρ Λεόντιος διαβαλλόμενος μετὰ γυναικός τινος νεω- Hist. Ari. 4. τέρας, λεγομένης Εύστολίου, καὶ κωλυόμενος συνοικεῖν αὐτῆ, δι' αὐτὴν ξαυτὸν ἀπέκοψεν, ἵν' ἐπ' ἀδείας ἔχη διατρίβειν μετ' αὐτῆς. Καὶ τὴν μὲν ὑποψίαν οὐκ ἀπενίψατο, διὰ τοῦτο δὲ μάλλου, καὶ πρεσβύτερος ὢυ, καθηρέθη εἰ καὶ Κωνστάντιος ό αίρετικὸς εβιάσατο λέγεσθαι αὐτὸν επίσκοπον. Ο δε Νάρκισσος, άλλα τε πολλά κακά έχων, καὶ τρίτον εν διαφόροις συνόδοις καθηρέθη καὶ νῦν αὐτός ἐστιν ἐν αὐτοῖς ὁ πονηρότατος δ δὲ Γεώργιος, καὶ πρεσβύτερος μὲν ὢν, διὰ τὴν κακίαν De Syn, 17. αὐτοῦ καθηρέθη, καὶ ὀνομάσας δὲ ξαυτὸν ἐπίσκοπον, οὐδὲν ήττου πάλιν καθηρέθη έν τη κατά Σαρδικήν μεγάλη συνόδω. Apol. c. Ari. έχει δέ τι καὶ πλέον, ὅτι καὶ ζῶν ἀσώτως οὐκ ἔλαθεν· ἀλλὰ <sup>49.</sup> καὶ παρὰ τῶν οἰκείων καταγινώσκεται, τὸ τέλος τοῦ ζῆν καὶ την εύθυμίαν έν τοις αισχίστοις μετρών.

27. Έκαστος μεν οθν τον έτερον εν τοις ίδίοις πλεονεκτεί κακοίς κοινός δε σπίλός έστιν αὐτοίς, ὅτι τὴν αίρεσίν εἰσι Χριστομάχοι, καὶ οὐκέτι Χριστιανοὶ, ἀλλὰ μᾶλλον ᾿Αρειανοὶ καλούνται. 'Ιδού ταύτα διαβάλλειν αὐτοὺς ἔδει' ἀλλότρια γαρ της εν Χριστώ πίστεως έστιν. 'Αλλά ταῦτα μεν δι' έαντούς κρύπτουσιν οὐδὲν δὲ θαυμαστὸν εἰ, τοιοῦτοι ὄντες τῷ φρονήματι, καὶ τοιούτοις συμπλεκόμενοι κακοίς, τοὺς 'μὴ r Pet. iv. 4. συντρέχοντας ' αὐτῶν τῆ ἀσεβεστάτη αἰρέσει διώκοντες ζητοῦσι' καὶ ἀναιροθυτες μεν χαίρουσι, μη τυγχάνοντες δε ων εύχονται, λυποῦνται, καὶ νομίζουσιν ἀδικεῖσθαι, ὅταν, καθὰ προεῖπον, βλέπωσι ζωντας, οθς ἀποθνήσκειν βούλονται. Εἴη δὲ τούτους ούτως άδικείσθαι, ώστε αὐτοὺς μεν ἀσθενείν ἐν ταίς άδικίαις αὐτῶν, τοὺς δὲ διωκομένους παρ' αὐτῶν εὐχαριστεῖν τῷ Κυρίῳ, καὶ λέγειν τὰ ἐν τῷ κς' ψαλμῷ· 'Κύριος φωτισμός μου καὶ σω- Psal. ΔΑΥΙΙ. τήρ μου, τίνα φοβηθήσομαι ; Κύριος ὑπερασπιστὴς τῆς ζωῆς (XXVII.) 1. 2. μου, ἀπὸ τίνος δειλιάσω; Ἐν τῷ ἐγγίζειν ἐπ' ἐμὲ κακοῦντας, τοῦ φαγείν τὰς σάρκας μου, οἱ θλίβοντές με καὶ οἱ ἐχθροί μου, αὐτοὶ ἠσθένησαν καὶ ἔπεσον· ' καὶ πάλιν ἐν τῷ λ΄ ψαλμῷ· ' Έσω- Psal. xxx. σας εκ των αναγκων την ψυχήν μου, και ου συνέκλεισάς με είς (xxxi.) 7 9. χείρας έχθρων έστησας έν εύρυχώρω τους πόδας μου ' έν Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ Κυρίῳ ἡμῶν, δι' οὖ τῷ Πατρὶ ἐν ἙΑγίῳ Πνεύματι ή δόξα καὶ τὸ κράτος εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ᾿Αμήν.

#### ΤΟΥ ΕΝ ΑΓΙΟΙΣ ΠΑΤΡΟΣ ΗΜΩΝ

## ΑΘΑΝΑΣΙΟΥ

### ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΑΛΕΞΑΝΔΡΕΙΑΣ

ΕΠΙΣΤΟΛΗ

#### ΠΡΟΣ ΣΕΡΑΠΙΩΝΑ ΤΟΝ ΑΔΕΛΦΟΝ.

'Αθανάσιος Σεραπίωνι ἀδελφῷ καὶ συλλειτουργῷ, ἐν Κυρίῳ χαίρειν.

[A.D. 358-360?]

1. Ένέτυχον τοις παρά της σης εύλαβείας γραφείσιν, έν οίς προέτρεπες ήμας τά τε καθ' ήμας και νυν γενόμενα δηλωσαί σοι, καὶ περὶ τῆς ἀσεβεστάτης αἰρέσεως τῶν 'Αρειανῶν, δι' ἡι καὶ ταῦτα πεπόνθαμεν, καὶ ὁποῖον ἔσχε τὸ τέλος τοῦ βίου "Αρειος. Τριών τοίνυν όντων των έπιταγμάτων, τὰ μεν δύο προθύμως εποίησα, καὶ ἀπέστειλα τῆ σῆ θεοσεβεία ἄπερ έγραψα τοις μουαχοίς έκ γὰρ τούτων τά τε καθ' ἡμᾶς καὶ τὰ κατὰ τὴν αίρεσιν δύνασαι μαθείν τὸ δὲ ἔτερον, φημὶ δὴ περὶ τοῦ θανάτου, πολλά μεν ελογισάμην, εὐλαβούμενος μη ώς έπεμβαίνοντά μέ τις τῷ θανάτφ τοῦ ἀνθρώπου λογίσηται. όμως δε, επειδή, διαλέξεως γενομένης παρ' ύμιν περί της αίρέσεως, είς τοῦτο τὸ τέλος ἔληξεν ἡ ζήτησις, εἰ κοινωνήσας τῆ έκκλησία "Αρειος έτελεύτησε,' διὰ τοῦτο, ώς διαλυομένης τῆς (ητήσεως έκ τοῦ περὶ τοῦ θανάτου διηγήματος, ἀναγκαίως δηλωσαι έσπούδασα ίσον ήγούμενος τὸ σημάναι τοῦτο, καὶ τὸ παῦσαι λοιπὸν τοὺς φιλονεικοῦντας. Ἡγοῦμαι γὰρ ὅτι, γνωσθέντος τοῦ περὶ τοῦ θανάτου θαύματος, μηκέτι μηδε αὐτοὺς

τοὺς πρότερου ζητήσαυτας τολμậυ ἀμφιβάλλειν, ὡς θεοστυγής ἐστιν ἡ ᾿Αρειανὴ αἵρεσις.

2. Ἐγὰ μὲν οὐ παρήμην ἐν Κωνσταντινουπόλει, ὅτε ἐτελεύ- Α.υ. 336. Τησεν ἐκείνος Μακάριος δὲ ὁ πρεσβύτερος παρῆν, κἀκείνου i. 14. λέγουτος ήκουσα. Ἐκέκλητο μεν παρά Κωνσταντίνου τοῦ βασιλέως 'Αρειος εκ σπουδής των περί Εὐσέβιον εἰσελθόντα δὲ τὸν "Αρειον ἀνέκρινε βασιλεύς, ' εἰ τὴν πίστιν τῆς καθολικῆς έκκλησίας έχει· αὐτός τε ὤμοσε πιστεύειν ορθώς, καὶ ἔγγραφον ἐπιδέδωκε πίστεως, κρύψας μὲν ἐφ' οἰς ἐξεβλήθη τῆς ἐκκλησίας παρὰ 'Αλεξάνδρου τοῦ ἐπισκόπου, ὑποκρινόμενος δὲ τὰς άπὸ τῶν γραφῶν λέξεις. 'Ομόσαντα τοίνυν αὐτὸν μὴ πεφρουηκέναι έφ' οίς εξέβαλεν 'Αλέξανδρος αὐτὸν, ἀπέλυσεν είρηκώς· 'Εἰ ὀρθή σου ἐστὶν ἡ πίστις, καλῶς ἄμοσας· εἰ δὲ Cp. Ep. Æg. ἀσεβής ἐστιν ἡ πίστις σου, καὶ ἄμοσας, ὁ Θεὸς ἐκ τοῦ ὅρκου κρίναι τὰ κατὰ σέ. Οὕτω δὴ οὖν αὐτὸν ἐξελθόντα παρὰ τοῦ Βασιλέως ήθέλησαν είσαγαγείν είς την εκκλησίαν οί περί Εὐσέβιον τῆ συνήθει ἐαυτῶν βία. 'Αλλ' ὁ τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἐπίσκοπος, ὁ μακαρίτης 'Αλέξανδρος, ἀντέλεγε, φάσκων 'μὴ δεῖν εἰς κοινωνίαν δεχθηναι τὸν της αἰρέσεως εὐρετήν. Καὶ λοιπὸν οἱ περὶ Εὐσέβιον ἡπείλησαν, ' ὅτι ὥσπερ, μὴ θελόντων ύμῶν, ἐποιήσαμεν αὐτὸν κληθῆναι παρὰ βασιλέως, οὕτως αὖριον, κἂν μὴ κατὰ γνώμην σοι τυγχάνη, συναχθήσεται "Αρειος Cp. Epiph. μεθ' ἡμῶν ἐν τῆ ἐκκλησία ταύτη.' Σάββατον δὲ ἦν ὅτε ταῦτα ἔλεγου.

3. 'Ο τοίνυν ἐπίσκοπος 'Αλέξανδρος, ἀκούσας ταῦτα, καὶ πάνυ λυπηθεὶς, εἰσελθὼν εἰς τὴν ἐκκλησίαν, τάς τε χεῖρας ἐκτείνας πρὸς τὸν Θεὸν, ἀπωδύρετο, καὶ ρίψας ἑαυτὸν ἐπὶ πρόσωπον ἐν τῷ ἱερατείῳ, κείμενος ἐπὶ τοῦ ἐδάφους, ηὕ- Cp. Soc. i. χετο. Παρῆν δὲ καὶ Μακάριος εὐχόμενος σὺν αὐτῷ, καὶ Ἦςος ἀκούσας τῆς φωνῆς αὐτοῦ. Παρεκάλει δὲ δύο ταῦτα, λέ-γων 'Εὶ "Αρειος αὔριον συνάγεται, ἀπόλυσον ἐμὲ τὸν δοῦλόν σου, καὶ μὴ συναπολέσης εὐσεβῆ μετὰ ἀσεβοῦς εἰ δὲ φείδῃ τῆς ἐκκλησίας σου, οἶδα δὲ, ὅτι φείδῃ, ἔπιδε ἐπὶ τὰ ρήματα τῶν περὶ Εὐσέβιον, καὶ μὴ δῷς εἰς ἀφανισμὸν καὶ Cp. Joel ii. ὄνειδος τὴν κληρονομίαν σου καὶ ᾶρον "Αρειον, ἵνα μὴ, <sup>17</sup> εἰσελθόντος αὐτοῦ εἰς τὴν ἐκκλησίαν, δόξῃ καὶ ἡ αἵρεσις

Er. AD SERAP. DE MORTE ARII.

συνεισέρχεσθαι αὐτῷ, καὶ λοιπὸν ἡ ἀσέβεια ώς εὐσέβεια νομισθη. Ταῦτα εὐξάμενος ὁ ἐπίσκοπος, ἀνεχώρησε πάνυ φροντίζων. Καὶ γέγονέ τι θαυμαστον καὶ παράδοξον των γάρ περί Εὐσέβιον ἀπειλησάντων, ὁ μὲν ἐπίσκοπος ηὔξατο, ό δὲ \*Αρειος ἐθάρρει τοῖς περὶ Εὐσέβιον, πολλά τε φλυαρῶν, είσηλθεν είς θάκας, ώς διὰ χρείαν της γαστρός, καὶ έξαίφνης, κατά τὸ γεγραμμένον, 'πρηνής γενόμενος ελάκησε μέσος,' καὶ πεσων εύθυς ἀπέψυξεν, ἀμφοτέρων τε, της τε κοινωνίας καὶ τοῦ ζην, εὐθὺς ἐστερήθη.

Acts i, 18.

4. Τὸ μὲν οὖν τέλος τοῦ ᾿Αρείου τοιοῦτον γέγονε καὶ οἱ περί Εὐσέβιου μεγάλως αἰσχυυθέντες, ἔθαψαν τὸν συνομότην έαυτων ό δε μακαρίτης 'Αλέξανδρος χαιρούσης της εκκλησίας την σύναξιν ἐπετέλεσε σὺν εὐσεβεία καὶ ὀρθοδοξία, πασι τοῖς

Cp. Soz. ii. 30; iii. 4.

Heb. ix. 27.

άδελφοις εύχόμενος, και δοξάζων μεγάλως του Θεου, ούχ ώς έπιχαίρων τῷ θανάτω, μὴ γένοιτο 'πᾶσι' γὰρ 'ἀπόκειται τοις ανθρώποις άπαξ αποθανείν' αλλ' ότι τουτο ύπερ τας ανθρώπων κρίσεις έδείχθη. Αὐτὸς γὰρ ὁ Κύριος, δικάσας ταις ἀπειλαις των περί Εὐσέβιον και τῆ εὐχῆ 'Αλεξάνδρου, κατέκρινε την 'Αρειανην αίρεσιν, δείξας αὐτην ἀνάξιον οὖσαν της εκκλησιαστικης κοινωνίας και πάσι φανερώσας, ότι, καν παρά βασιλέως καὶ πάντων άνθρώπων έχη την προστασίαν, άλλὰ παρ' αὐτης της ἐκκλησίας κατεκρίθη. Δέδεικται οὖν οὐ θεοφιλές, αλλ' ασεβές το Χριστομάχον έργαστήριου των 'Αρειομανιτῶν. Καὶ πολλοὶ τῶν πρότερον ἀπατηθέντων μετέθεντο. Οὐ γὰρ ἄλλος, ἀλλ' αὐτὸς ὁ βλασφημούμενος παρ' αὐτῶν Κύριος κατέκρινε τὴν κατ' αὐτοῦ συστᾶσαν αίρεσιν καὶ πάλιν ἔδειξεν ὅτι, καν νῦν ὁ βασιλεύς Κωνστάντιος βιάζηται τους έπισκόπους ύπερ αυτής, αλλ' ακοινώνητός έστι της έκκλησίας, καὶ τῶν οὐρανῶν ἀλλοτρία. Οὐκοῦν καὶ ἡ παρ' ὑμῖν λοιπὸν πεπαύσθω ζήτησις αὕτη γάρ ην η γενομένη συνθήκη και μηδείς προστιθέσθω τή αίρέσει, αλλα και οι απατηθέντες μεταγινωσκέτωσαν. "Ην γάρ ὁ Κύριος κατέκρινε, τίς ἀποδέξεται; καὶ ην ἀκοινώυητου αὐτὸς πεποίηκε, πῶς ὁ παραλαβόμενος οὐ μεγάλως ασεβεί, καὶ φανερως έστι Χριστομάχος;

5. Ίκανὸν μὲν οὖν καὶ τοῦτο δυσωπήσαι τοὺς ἐριστικούς.

ανάγνωθι οθν τοις τότε ζητήσασι, και τὰ κατὰ τῆς αιρέσεως δι' όλίγων γραφέντα πρός τούς μοναχούς, ίνα καὶ έξ αὐτῶν έτι μάλλου καταγινώσκωσι της άσεβείας και της πονηρίας τῶν ᾿Αρειομανιτῶν. Μηδενὶ μέντοι θελήσης ἐκδοῦναι τούτων ἀντίγραφον, μηδε σαντῷ μεταγράψαι καὶ γὰρ καὶ τοῖς Ep. ad Mon. μοναχοις τοῦτο δεδήλωκα ἀλλ' ώς γνήσιος, εἰ μέν τι λείπει 3. τοις γραφείσι, πρόσθες εὐθὺς δὲ πρὸς ἡμᾶς ἀντίπεμψον. Καὶ γὰρ καὶ ἐκ τῆς ἐπιστολῆς, ῆς ἔγραψα τοῖς ἀδελφοῖς, δύνασαι μαθείν δ πέπουθα γράφων, καὶ γνωναι έτι καὶ διὰ τοῦτο οὐκ ἔστιν ἀσφαλὲς ἐκδίδοσθαι γράμματα ἰδιώτου, καὶ μάλιστα περί των ανωτάτων και κορυφαιοτάτων δογμάτων, μήποτε τὸ διὰ ἀσθένειαν, ἢ τὸ ἀδιατράνωτον τῆς γλώττης ένδεως είρημένον βλάβην τοῖς ἀναγινώσκουσιν ἐμποιήση. Οἱ γὰρ πολλοὶ οὐ τὴν πίστιν, οὐδὲ τὸν σκοπὸν τοῦ γράψαντος σκοποῦσιν, ἀλλ' ἢ διὰ φθόνον, ἢ δι' ἔριν, ἦς προελήφθησαν κατά διάνοιαν δόξης, ώς έαν θελήσωσιν αὐτοί, δέχουται, καὶ μεταποιοῦσι τὰ γραφέντα κατὰ τὴν ἰδίαν ἡδουήν. Δώη δε δ Κύριος παρά πάσι, καὶ μάλιστα οίς ἀναγινώσκεις ταθτα, κρατείν τήν τε αλήθειαν, και την θγιαίνουσαν είς τὸν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν πίστιν. ᾿Αμήν.

# ΤΟΥ ΕΝ ΑΓΙΟΙΣ ΠΑΤΡΟΣ ΗΜΩΝ

# ΑΘΑΝΑΣΙΟΥ

ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΑΛΕΞΑΝΔΡΕΙΑΣ

#### ΕΠΙΣΤΟΛΗ.

[Ad Monachos.]

Τοῖς ἄπανταχοῦ κατὰ τόπον τὸν μονήρη βίον ἀσκοῦσι, καὶ ἐν πίστει Μαιτ.xix.27. Θεοῦ ἱδρυμένοις, ἡγιασμένοις τε ἐν Χριστῷ, καὶ λέγουσιν, ''Ιδοὺ ἡμεῖς ἀφήκαμεν πάντα, καὶ ἠκολουθήσαμέν σοι,' ἀγαπητοῖς καὶ ποθεινοτάτοις [Α.D. 358.] ἀδελφοῖς, ἐν Κυρίφ πλεῖστα χαίρειν.

1. Τῆ μὲν ὑμετέρα διαθέσει πεισθεὶς, καὶ πολλάκις παρ ὑμῶν προτραπεὶς, ἔγραψα δι' ὀλίγων περὶ ὧν πεπόνθαμεν ἡμεῖς τε καὶ ἡ ἐκκλησία, καὶ ὡς δύναμίς μοι διελέγχων τὴν μνσαρὰν αἴρεσιν τῶν 'Αρειομανιτῶν, καὶ δεικνὺς ὅσον ἐστὶν ἀλλοτρία τῆς ἀληθείας αὕτη. 'Ο δὲ πέπονθα γράφων, ἀναγκαῖον ἡγησάμην δηλῶσαι τῆ εὐσεβεία ὑμῶν, ἵνα καὶ ἐκ τούτον κοι. 33. μάθητε, πῶς ἀληθῶς εἴρηκεν ὁ μακάριος 'Απόστολος' ' Ώρ βάθος πλούτον καὶ σοφίας καὶ γνώσεως Θεοῦ' καὶ συγνῶτε κὰμοὶ ἀνθρώπω ἀσθενεῖ τὴν φύσιν ὄντι' ὅσον γὰρ ἐβουλόμην γράφειν, καὶ νοεῖν ἐβιαζόμην ἐμαντὸν περὶ τῆς θεότητος τοῦ Λόγον, τοσοῦτον ἡ γνῶσις ἐξανεχώρει μακρὰν ἀπ' ἐμοῦ' καὶ ἐγίνωσκον ἐμαυτὸν τοσοῦτον ἀπολιμπανόμενον, ὅσον ἐδόκουν καταλαμβάνειν. Καὶ γὰρ οὐδὲ ὁ ἐδόκουν νοεῖν, ἡδυνάμην γράφειν' ἀλλὰ καὶ ὁ ἔγραφον, ἔλαττον ἐγίνετο τῆς ἐν τῷ διανοία γενομένης κᾶν βραχείας τῆς ἀληθείας σκιᾶς.

2. 'Ορών τοίνυν, ως έν τῷ 'Εκκλησιαστή γέγραπται, ὅτι

Έἶπα· Σοφισθήσομαι, καὶ αὕτη ἐμακρύνθη ἀπ' ἐμοῦ μακρὰν Eccles. vii. ύπερ δ ην' καὶ, 'Βαθὺ βάθος, τίς εύρήσει αὐτό;' καὶ τὸ ἐν 24, 25. τοις Ψαλμοις· 'Έθανμαστώθη ή γνωσίς σου έξ έμου, έκρα- Ps. cxxxviii ταιώθη, οὐ μὴ δύναμαι πρὸς αὐτήν·' καὶ ὁ Σολομών φησι· (cxxxix.) 6 ' Δόξα Θεοῦ, κρύπτειν λόγον' πολλάκις ἐβουλευσάμην ἐπι- Prov. xxv. 2. σχείν καὶ παύσασθαι τοῦ γράφειν ναὶ πιστεύσατε. 'Ίνα δὲ μη δόξω μηδε ύμας λυπείν, μήτε εκείνους τους παρ' ύμιι ζητήσαντας καὶ φιλονεικήσαντας ἐπιτρίβειν εἰς τὴν ἀσέβειαν έκ τοῦ σιωπᾶν, ἐβιασάμην ἐμαυτὸν ὀλίγα γράψαι καὶ ταῦτα [A lost treaαπέστειλα τη ύμετέρα θεοσεβεία. Εὶ γὰρ καὶ, ώς ἐστιν ἡ της άληθείας κατάληψις, μακράν έστι νῦν ἀφ' ἡμῶν διὰ τὴν της σαρκὸς ἀσθένειαν, ἀλλὰ δυνατὸν, ὡς εἶπεν αὐτὸς ὁ Ἐκ- Eccles. vii. κλησιαστής, γυωναι των άσεβων την άφροσύνην, και εύρόντα ταύτην, εἰπεῖν πικροτέραν ὑπὲρ θάνατον εῖναι. Τούτου γοῦν χάριν, ώς τοῦτο γινώσκων καὶ δυνάμενος εύρεῖν, ἔγραψα: είδως ως τοις πιστοις ή της ασεβείας κατάγνωσις αὐτάρκης πρός εὐσέβειάν ἐστι γνῶσις. Καὶ γὰρ εἰ μὴ δυνατὸν καταλαβέσθαι τί έστι Θεός, άλλὰ δυνατόν εἰπεῖν, τί οὐκ ἔστιν οἴδαμεν δὲ, ὅτι οὐχ ὡς ἄνθρωπός ἐστι, καὶ ὅτι οὐδὲν τῶν De Syn. 42. γενητών θέμις ἐπινοεῖν ἐν αὐτῷ. Οὕτω δὴ καὶ περὶ τοῦ Υίου του Θεου, εί και πολύ του καταλαβείν μακράν έσμεν τη φύσει, αλλα δυνατον και εύκολον καταγνώναι των προσφερομένων παρά των αίρετικων, καὶ εἰπεῖν, ὅτι οὐκ ἔστι ταῦτα Υίὸς ὁ τοῦ Θεοῦ, οὐδὲ θέμις περὶ τῆς θεότητος αὐτοῦ τοιαθτα καν έννοειν, οία λέγουσιν έκεινοι, μήτιγε και φθέγγεσθαι διὰ χειλέων.

3. Οὕτω τοίνυν, ὅσον ἠδυνήθην ἐγὼ μὲν ἔγραψα ὑμεῖς δὲ, ἀγαπητοὶ, δέξασθε ταῦτα μὴ ὡς τελείαν ἔχοντα τὴν ἑρμηνείαν περὶ τῆς τοῦ Λόγου θεότητος, ἀλλ' ὡς μόνον ἐλέγχοντα μὲν τὴν ἀσέβειαν τῶν Χριστομάχων, ἔχοντα δὲ καὶ διδόντα τοῖς βουλομένοις ἀφορμὴν εἰς εὐσέβειαν τῆς ὑγιαινούσης ἐν Χριστῷ πίστεως. Εἰ δέ τι παραλέλειπται (πάντα δὲ νομίζω παραλελεῖφθαι), συγγινώσκετε μετὰ συνειδήσεως καθαρᾶς, καὶ μόνον ἀποδέξασθε τὸ τολμηρὸν τῆς πρὸς εὐσέβειαν προθέσεως. Εἰς γὰρ τελείαν κατάγνωσιν τῆς αἰρέσεως τῶν ᾿Αρειανῶν, αὐτάρκης ἡ περὶ τοῦ θανάτον ᾿Αρείου γενομένη

EP. AD Monach. Isa. xiv. 27.

παρὰ τοῦ Κυρίου κρίσις ἡν ήδη φθάσαντες καὶ παρ' έτέρων έγνωτε. 'Α γὰρ ὁ Θεὸς ὁ ἄγιος βεβούλευται, τίς διασκεδάσει; καὶ δυ ὁ Κύριος κατέκρινε, τίς ὁ δικαιων; Τίς γὰρ ἐκ τοῦ τοιούτου γενομένου σημείου οὐ γινώσκει λοιπὸν, ὅτι θεομίσητός εστιν ή αίρεσις, καν ανθρώπους έχη προστάτας; Έντυχόντες μέντοι, εύχεσθε μέν, καὶ ἀλλήλους εἰς τοῦτο προτρέπεσθε ποιείν, ύπερ ήμων εύθυς δε αντιπέμψατε ταῦτα προς ήμας καὶ μηδενὶ τὸ σύνολον αντίγραφον ἔκδοτε, μηδέ έαυτοις μεταγράψατε, άλλ' άρκέσθητε ώς 'δόκιμοι τραπεζίται' τη έντεύξει, καν πολλάκις έντυχείν θελήσητε. Οὐ γὰρ ἀσφαλὲς τοῖς μετὰ ταῦτα τὰ παρ' ἡμῶν τῶν ψελλι(όντων καὶ ιδιωτών έστι γράμματα. 'Ασπάσασθε άλλήλους έν αγάπη, και πάντας τους έρχομένους προς ύμας έν ευσεβεία καὶ πίστει. 'Εὶ γάρ τις,' ώς εἶπεν ὁ ἀπόστολος, 'οὐ φιλεῖ τὸν Κύριον, ἤτω ἀνάθεμα. Ἡ χάρις τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ μεθ' ὑμῶν. 'Αμήν.'

r Cor. xvi. 22, 25.

Cp. Euseb. vii. 7.

> \* \* \* \* \*

HIST. ARIAN.

1. Αὐτοὶ δὲ ὧν ταῦτα ἐμηχανήσαντο χάριν, οὐκ εἰς μακραν επλήρωσαν άμα γαρ επεβούλευσαν, και εθθύς τους περί Apol. c. Ari. Αρειον είς κοινωνίαν εδέξαντο. Καὶ τὰς μεν τοσαύτας κατ' αὐτῶν κρίσεις παρεωράκασι, βασιλικὴν δὲ πάλιν ἐξουσίαν ύπερ αύτων προεφασίσαντο γράφοντες τε ούκ ήσχύνθησαν είπεῖν, ὅτι ᾿Αθανασίου παθόντος, ὁ μὲν φθόνος πέπαυται, τους δε περί "Αρειον λοιπον δεξώμεθα, προστιθέντες προς φόβον τῶν ἀκουόντων, ὅτι 'τοῦτο γὰρ βασιλεὺς προσέταξεν. Είτα οὐκ ἢσχύνθησαν προσθείναι, ὅτι καὶ ὀρθῶς φρονοῦσιν οι ἄνθρωποι μη φοβηθέντες το γεγραμμένον 'Οὐαί οί λέγοντες τὸ πικρὸν γλυκὸ, οἱ τιθέντες τὸ σκότος φῶς. Πάντα γὰρ ὑπὲρ τῆς αίρέσεως ὑπομένειν εἰσὶν ἔτοιμοι. Αρ' οὖν οὐχὶ καὶ ἐκ τούτου πᾶσιν ἄντικρυς δείκνυται, ὡς οὐκ ἐκκλησιαστική κρίσει, ἀλλ' ἐκ βασιλέως ἀπειλής διὰ την είς Χριστον ευσέβειαν και τότε πεπόνθαμεν, και νύν διώκετε; Καὶ γὰρ καὶ ἐτέροις οὕτως ἐπεβούλευσαν ἐπισκόποις, πλασάμενοι καὶ κατ' ἐκείνων πάλιν προφάσεις ων οί μεν εν τοις εξορισμοίς εκοιμήθησαν, έχοντες το καύχημα της είς

Isa. v. 20.

Χριστου δμολογίας οἱ δὲ ἔτι καὶ νῦν ὑπερόριοι τυγχάνουσιν, ανδριζόμενοι μαλλον κατά της αιρέσεως εκείνων, και λέγοντες. ' Οὐδὲν ἡμᾶς χωρίσει ἀπὸ τῆς ἀγάπης τοῦ Χριστοῦ.'

Rom. viii. 35.

2. \*Εξεστι δε καὶ εκ τούτου πάλιν αὐτὴν καταμαθεῖν, καὶ μᾶλλον αὐτῆς καταγνῶναι. Ὁ μὲν γὰρ φίλος καὶ συνασεβων ἐκείνοις, καν ἐν άλλοις πλημμελήμασι καὶ μυρίοις ἐγκλήμασιν ύπεύθυνος τυγχάνη, καν έχη τους ελέγχους και τας ἀποδείξεις λευκοτάτας, οὖτος δόκιμος παρ' αὐτοῖς, καὶ βασιλέως εὐθὺς γίνεται φίλος, έχων τὴν σύστασιν ἐκ τῆς ἀσεβείας· σχηματισθείς τε πλείστα, λαμβάνει καὶ παρρησίαν ποιείν α βούλεται παρα τοίς δικασταίς ο δε την ασέβειαν έκείνων έλέγχων, καὶ τὰ Χριστοῦ γνησίως πρεσβεύων, οῦτος, καν καθαρός εν πάσι τυγχάνη, καν μηδεν εαυτώ συγγινώσκη, κατή μη κατήγορον έχη, αλλ' εκείνων προφάσεις πλασαμένων, εὐθὺς ἀρπάζεται, καὶ κρίσει βασιλέως αὐτὸς μεν ύπερόριος γίνεται, ως ύπεύθυνος οίς αν έκείνοι θελήσωσιν, ἢ ὡς βασιλέα ὑβρίσας, ὡς ὁ Ναβουθέ· ὁ δὲ πρεσ- 3 Kings (1 Kings) xxi. βεύων τὰ τῆς αἰρέσεως ἐκείνων ζητεῖται, καὶ εὐθὺς ἀπο- 10. στέλλεται είς την εκκλησίαν εκείνου, καὶ λοιπον δημεύσεις, καὶ ὕβρεις, καὶ πάντα τὰ δεινὰ κατὰ τῶν μὴ δεχομένων έκεινον. Καὶ τὸ παραδοξότατον, ὸν μὲν οἱ λαοὶ βούλονται, Cp. Apol. c. καὶ γινώσκουσιν ἀνεπίληπτον, τοῦτον ἀφαιρεῖται καὶ ἐξορίζει Αροι. de βασιλεύς ου δε μήτε βούλονται, μήτε γινώσκουσι, τοῦτον Infr. c. 75. μακρόθεν μετά στρατιωτών αποστέλλει και γραμμάτων έαντοῦ καὶ λοιπὸν ἀνάγκη πολλη μισεῖν μὲν ὃν ἀγαπῶσι τὸν κατηχήσαυτα, καὶ πατέρα γενόμενον ἐν θεοσεβεία ἀγαπαν δὲ δυ οὐ βούλουται, καὶ πιστεύειν ξαυτῶν τὰ τέκνα, οὖ τὸν βίου, καὶ τὴν ἀναστροφὴν, καὶ τίς ἐστιν οὐ γινώσκουσιν ἡ δηλονότι τιμωρίαν ύπομένειν, ην μη πείθωνται βασιλεί.

3. Ταθτα καὶ νθν δρώσι, καὶ πάλαι πεποιήκασιν οἱ δυσσεβείς κατὰ τῶν ὀρθοδόξων, γνώρισμα τῆς ἐαυτῶν κακοηθείας καὶ ἀσεβείας πανταχοῦ παρὰ πᾶσι παρασχόντες. "Εστω γὰρ, 'Αθανάσιον ήτιάσαντο, τί καὶ οἱ ἄλλοι πεποιήκασιν ἐπίσκοποι; Ποίας ἄρα προφάσεις εἶχου, ἢ ποῖος ἄρα κἀκεῖ νεκρὸς ᾿Αρσέ- Cp. Apol. c. νιος εύρέθη; ποίος παρ' αὐτοίς Μακάριος πρεσβύτερος, καὶ Ari. 8, etc. ποτήριου κέκλασται ; ποι̂ος Μελιτιανὸς ὑπεκρίνετο ; 'Αλλ' ὡς

ΗΙ ΤΑΡΙΑΝ. Ε΄ ΟΙΚΕΥ Ε΄ Ε΄ ΕΚΕΊνων, καὶ τὰ κατὰ 'Αθανάσιον δείκνυται ψενδη'

καὶ ἐξ ὧν δὲ 'Αθανασίω ἐπεχείρησαν, δήλα καὶ τὰ κατ' ἐκείνων έστι πεπλασμένα. Μέγα τι θηρίον εξήλθεν επί γής, ή αίρεσις αύτη οὐ γὰρ μόνον τοῖς ρήμασι ώς τοῖς όδοῦσι βλάπτει τοὺς ακεραίους, αλλα και την έξωθεν εξουσίαν εμισθώσατο προς έπιβουλήν. Καὶ τὸ παράδοξου, ὅτι, καθὰ προείπου, οὐδεὶs ἐκείνων κατηγορεῖται αν δὲ κατηγορηθη, οὐ κρίνεται, η δόξας ακούεσθαι, δικαιούται κατά των έλεγχόντων καὶ μαλλον δ έλέγχων επιβουλεύεται, η ο ύπεύθυνος όλως εντρέπεται. Πάντες οὖν οἱ παρ' αὐτοῖς μεστοὶ ῥύπου τυγχάνουσι καὶ οἱ παρ' αὐτοῖς κατάσκοποι, οὐ γὰρ ἐπίσκοποι, μᾶλλόν εἰσι πάντων φυπαρώτεροι. Καὶ εἴ τις παρ' αὐτοῖς ἐπίσκοπος θέλει γενέσθαι, οὐκ ἀκούει ' Δεῖ τὸν ἐπίσκοπον ἀνεπίληπτον είναι' άλλα μόνον ' Φρόνει κατά Χριστοῦ, καὶ μὴ φρόντιζε περὶ τρόπων άρκει γαρ έκεινό σοι πρός σύστασιν, και πρός βασιλέως

1 Tim, iii. 2.

C. 49.

καθὰ προείπον, ἀλλ' ὑπεύθυνοι γίνονται, ὅταν οὖτοι θέλωσι, καὶ ὡς ἂν αὐτοῖς δοκῆ, πρόφασιν πλασαμένοις καὶ τοῦτο έξεστι, καθὰ προείπου, ἐκ τῶυ παρ' αὐτῶυ πραχθέντων συνιδείν. 4. Εὐστάθιός τις ην ἐπίσκοπος της Αντιοχείας, ἀνηρ όμο-

Apol. de Fuga, 3.

Cp. Soz. ii.

[A.D. 331.]

Apol. de Fuga, 26. Ep. Æg. 7.

λογητής, καὶ τὴν πίστιν εὐσεβής. Οὖτος, ἐπειδὴ πολὺς ἦν (ηλων ύπερ της άληθείας, την τε 'Αρειανην αίρεσιν εμίσει, καὶ τοὺς φρονοῦντας τὰ ἐκείνης οὐκ ἐδέχετο, διαβάλλεται Κωνσταντίνω τω βασιλεί, πρόφασίς τε έπινοείται, ως τη μητρί αὐτοῦ ποιήσας ὕβριν καὶ εὐθὺς ἐξόριστος αὐτός τε γίνεται, καὶ πολύς σύν αὐτῷ πρεσβυτέρων καὶ διακόνων ἀριθμός καὶ λοιπον ούς ούκ εδέχετο δια την ασέβειαν είς κλήρον, τούτους μετὰ τὸ έξορισθηναι τὸν ἐπίσκοπον οὐ μόνον εἰσήγαγον εἰς την εκκλησίαν, άλλα και τους πλείστους επισκόπους κατέστησαν, ίν' έχωσι συνωμότας έαυτων είς την ασέβειαν. 'Εκ τούτων έστὶ Λεόντιος ὁ ἀπόκοπος, ὁ νῦν ἐν 'Αντιοχεία, καὶ ὁ πρὸ αὐτοῦ Στέφανος, Γεώργιός τε δ ἐν Λαοδικεία, καὶ δ γενόμενος έν Τριπόλει Θεοδόσιος, Εὐδόξιός τε ὁ ἐν Γερμανικεία, καὶ Εὐστάθιος δ νῦν ἐν Σεβαστεία.

φιλίαν.' Ταθτα μεν περί των τὰ τοθ 'Αρείου φρουούντων' οί δὲ τῆς ἀληθείας ζηλωταὶ, κᾶν ἄγιοι καὶ καθαροὶ φαίνωνται,

5. Αρ' οὖν μέχρι τούτων ἔστησαν; Οὐχί καὶ γὰρ καὶ

Εὐτρόπιος ὁ ἐν ᾿Αδριανουπόλει γενόμενος ἐπίσκοπος, ἀνὴρ Αροί. de ἀγαθὸς, καὶ ἐν πᾶσι τέλειος, ἐπειδὴ πολλάκις τὸν Εὐσέβιον ἤλεγξε, τοῖς τε διοδεύουσι συνεβούλενε μὴ πείθεσθαι τοῖς ἀσεβέσιν Εὐσεβίου ἡήμασι, τὰ αὐτὰ τῷ Εὐσταθίῳ πάσχει, καὶ τῆς πόλεως καὶ τῆς ἐκκλησίας ἐκβάλλεται Βασιλίνα γὰρ ἦν ἡ πάνυ κατ' αὐτοῦ σπουδάζουσα. Εὐφρατίων γὰρ ὁ ἐν Καλαναῖς, καὶ Κυμάτιος ὁ ἐν Παλτῷ, καὶ Κυμάτιος ἔτερος ὁ ἐν Ταράδῳ, καὶ ὁ ἐν Γάζῃ ᾿Ασκληπᾶς, καὶ Κῦρος ὁ ἐν Βεροίᾳ τῆς Συρίας, καὶ διόδωρος ὁ ἐν ᾿Ασίᾳ, καὶ Δομνίων ἐν Σιρμίῳ, καὶ Ἑλλάνικος ὁ ἐν Τριπόλει, μόνον ἐγνώσθησαν μισοῦντες τὴν αἵρεσιν, καὶ τοὺς μὲν μετὰ προφάσεως, τοὺς δὲ χωρὶς ταύτης, βασιλικοῖς γράμμασι μεταστήσαντες, τῆς τε πόλεως ἐκβαλόντες, ἑτέρους ἀντ' αὐτῶν, οὺς ἐγινωσκον ἀσεβοῦντας, εἰς τὰς ἐκείνων ἐκκλησίας κατέστησαν.

6. Καὶ περὶ Μαρκέλλου τοῦ τῆς Γαλατίας ἐπισκόπου, περιτ- Αροί. c. Ατί. τὸν ἴσως ἐστὶ λέγειν πάντες γὰρ ἔγνωσαν ὡς πρότερον ἐγκα- 32, 47. λούμενοι παρ' αὐτοῦ οἱ περὶ Εὐσέβιον ἀσεβείας, ἀντενεκάλεσαν Cp. Soc. i. 36. αὐτῷ καὶ αὐτοὶ, καὶ πεποιήκασιν ἐξορισθῆναι τὸν γέροντα. Καὶ αὐτὸς μὲν, ἀνελθὼν εἰς τὴν 'Ρώμην, ἀπελογήσατο, καὶ ἀπαιτούμενος παρ' αὐτῶν, δέδωκεν ἔγγραφον τὴν ἑαυτοῦ πίστιν, Ερίρh. Ηωτ. ἢν καὶ ἡ κατὰ Σαρδικὴν σύνοδος ἀπεδέξατο οἱ δὲ περὶ Εὐσέ-βιον οὔτε ἀπελογήσαντο, οὔτε, ἐλεγχόμενοι ἐξ ὧν ἔγραψαν ἀσεβεῖς, ἐνετράπησαν, ἀλλὰ καὶ μᾶλλον ἐθρασύνοντο κατὰ πάντων εἶχον γὰρ τὴν πρὸς βασιλέα παρὰ τῶν γυναικῶν Soc. ii. 2. σύστασιν, καὶ πᾶσιν ἦσαν φοβεροί.

7. Περὶ δὲ Παύλου τοῦ τῆς Κωνσταυτίνου πόλεως ἐπισκό- Αροι. de που, νομίζω μηδένα ἀγνοεῖν' ὅσφ γὰρ ἐπιφανῆς ἡ πόλις, τοσούτφ καὶ τὸ γενόμενον οὐ κέκρυπται. Καὶ κατὰ τούτου τοίνυν πρόφασις ἐπλάσθη. Καὶ γὰρ ὁ κατηγορήσας αὐτοῦ Μακεδόνιος, ὁ νῦν ἐπίσκοπος ἀντ' αὐτοῦ γενόμενος, παρόντων ἡμῶν κατὰ τὴν κατηγορίαν, κεκοινώνηκεν αὐτῷ, καὶ πρεσβύτε- [Α.D. 338.] ρος ἦν ὑπ' αὐτὸν τὸν Παῦλον. Καὶ ὅμως, ἐπειδὴ Εὐσέβιος ἐπωφθαλμία, θέλων ἀρπάσαι τὴν ἐπισκοπὴν τῆς πόλεως (οὕτω γὰρ καὶ ἀπὸ Βηρυτοῦ εἰς τὴν Νικομήδειαν μετῆλθεν), Αροι. c. Ατὶ. ἔμεινεν ἡ πρόφασις κατὰ Παύλου, καὶ οὐκ ἡμέλησαν τῆς ἐπι-βουλῆς, ἀλλ' ἔμειναν διαβάλλοντες. Καὶ τὸ μὲν πρῶτον εἰς

[A.D. 336, A.D. 338-9,

A.D. 350-I.]

Encycl. 3.

Gen. iv. 12. LXX.

Ηι Απιαν. του Πόντου εξωρίσθη παρά Κωνσταντίου το δε δεύτερου παρά Κωνσταντίου, δεθεὶς ἀλύσεσι σιδηραῖς, εἰς Σίγγαρα τῆς Μεσοποταμίας εξωρίσθη, καὶ εκείθεν εἰς τὴν Εμισαν μετηνέχθη, καὶ τὸ τέταρτου εἰς Κούκουσου τῆς Καππαδοκίας περὶ τὰ ἔρημα τοῦ Ταύρου ένθα καὶ ώς οἱ συνόντες ἀπήγγειλαν, ἀποπνιγεὶς παρ' αὐτῶν, ἐτελεύτησε. Τοῦτο μέντοι δράσαντες, οὐκ ἠσχύνθησαν καὶ μετὰ θάνατον, οἱ μηδὲν ἀληθεύοντες, πλάσασθαι πάλιν πρόφασιν, ως από νόσου τελευτήσαντος αὐτοῦ, καίτοι τοῦτο γινωσκόντων πάντων των κατοικούντων τὸν τόπον ἐκέινου. Καὶ γὰρ καὶ Φιλάγριος, βικάριος ὢν τότε τῶν τόπων έκείνων, καὶ πάντα τὰ ἐκείνων ὑποκρινόμενος ὡς ἂν αὐτοὶ θέλωσιν, όμως έπὶ τούτω θαυμάζων, καὶ λυπηθεὶς ἴσως ότι μὴ αὐτὸς, ἀλλ' ἔτερος εἰργάσατο τὸ κακὸν, ἀπήγγειλε πολλοῖς τε άλλοις καὶ γυωρίμοις ήμων, καὶ τῷ ἐπισκόπω Σεραπίωνι, ώς Παθλος ἀποκλεισθείς παρ' ἐκείνων είς τόπον τινὰ βραχύτατον καὶ σκοτεινον, ἀφείθη λιμῷ διαφθαρηναι είτα μεθ' ἡμέρας εξ, ώς είσελθόντες εύρον αὐτὸν ἔτι πνέοντα, λοιπὸν ἐπελθόντες ἀπέπνιξαν τὸν ἄνθρωπον καὶ οὕτω τέλος ἔσχε τοῦ βίου τούτου. Τοῦ δὲ τοιούτου θανάτου διάκουον ἔλεγον γεγενησθαι Φίλιππου του γενόμενου έπαρχου. 'Αλλ' οὐδε τοῦτο παρείδευ ή θεία δίκη· οὐδὲ γὰρ παρῆλθεν ἐνιαυτὸς, καὶ μετὰ πολλῆς ἀτιμίας καθηρέθη της άρχης ὁ Φίλιππος, ούτως ώς ιδιώτην γενόμενου, ύφ' ων οὐκ ήθελε καταπαίζεσθαι. Πάνυ γοῦν καὶ αὐτὸς λυπούμενος, καὶ κατὰ τὸν Κάϊν 'στένων καὶ τρέμων,' καὶ καθ' ήμέραν προσδοκών τὸν ἀναιροῦντα ἔξω τῆς ξαυτοῦ πατρίδος καὶ αὐτὸς καὶ τῶν ἰδίων, ὥσπερ ἐκπλαγεὶς, ἐπεὶ μὴ οὕτως ήθελεν, ἀπέθανε. Πλην ὅτι καὶ κατὰ νεκρῶν οὐ φείδονται, καθ' ων καὶ ζωων ἐπλάσαντο προφάσεις ούτω γὰρ ξαυτοὺς προς πάντας φοβερούς επιδεικνύειν εσπούδασαν, καὶ ζώντας μεν εξορίζουσιν, αποθανόντας δε οὐκ ελεοῦσιν αλλά καὶ τότε μόνοι παρά πάντας τοὺς ἀνθρώπους μισοῦσι τοὺς ἀπελθόντας, καὶ τοῖς οἰκείοις αὐτῶν ἐπιβουλεύουσιν, οἱ τῷ ὄντι ἀπάνθρωποι καὶ μισόκαλοι, καὶ πλέου έχθρων τὸν τρόπου ἄγριου ἔχουτες, διὰ τὴν ἐαυτῶν ἀσέβειαν, οἱ μὴ ἐξ ἀληθείας, ἀλλ' ἐκ πεπλασμένων προφάσεων ήμιν τε και τοις έτέροις πασιν έπιβουλεύειν σπουδάσαντες.

. 8. Ταῦτα συνορῶντες οἱ τρεῖς ἀδελφοὶ, Κωνσταντῖνος, Κωνστάντιος, καὶ Κώνστας, ἐποίησαν πάντας μετὰ θάνατον τοῦ [Α.D. 338.] πατρός έπανελθείν είς την πατρίδα και την έκκλησίαν γράψαντες περί μεν των άλλων ίδία τῆ εκάστου εκκλησία περί δὲ 'Αθανασίου ταῦτα, ἃ πάλιν τὴν μὲν τοῦ πράγματος βίαν δείκυυσι, την δε των περί Εὐσέβιον ανδροφόνον προαίρεσιν έλέγχει.

Αυτίγραφου Κωνσταντίνου Καίσαρος τῷ λαῷ τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας πόλεως τῶν 'Αλεξανδρέων.

Οὐδὲ τὴν τῆς ὑμετέρας ἱερᾶς ἐννοίας διαπεφευγέναι γνῶσιν οΐμαι, διὰ τοῦτο 'Αθανάσιον τὸν τοῦ προσκυνητοῦ νόμου ὑποφήτην. (Έγράφη ὀπίσω εἰς τὸν οε' λόγον ἀπαραλλάκτως.) Apol. c, Ari.

Τὰ μὲν οὖν γραφέντα ταῦτα τῆς δὲ συσκευῆς αὐτῶν τίς 87. έτερος άξιόπιστος τούτου μάρτυς αν γένοιτο; ταῦτα γαρ είδως,

ούτω καὶ αὐτὸς ἔγραψεν.

9. Οἱ μέντοι περὶ Εὐσέβιον, βλέποντες ἐλαττουμένην αὐτων την αίρεσιν, γράφουσιν είς 'Ρώμην, γράφουσι δε καί τοις βασιλεῦσι Κωνσταντίνω καὶ Κώνσταντι κατὰ 'Αθανασίου. Apol. c. Ari. 'Ως δὲ καὶ οἱ παρὰ 'Αθανασίου ἀποσταλέντες διήλεγξαν τὰ 3. παρ' ἐκείνων γραφέντα, παρὰ μὲν τῶν βασιλέων ἐνετράπησαν. 'Ο δὲ ἐπίσκοπος 'Ρώμης 'Ιούλιος ἔγραψε χρῆναι γενέσθαι σύν- Cp. Apol. c. οδου, ένθα αν έθελήσωμεν, ίνα α μεν κατηγορούσι δείξωσι, περί δε ων κατηγορούνται καὶ αὐτοὶ, θαρρούντες ἀπολογήσωνται. Τοῦτο γὰρ καὶ οἱ παρ' αὐτῶν ἀποσταλέντες πρεσβύτεροι, βλέποντες έαυτους έλεγχομένους, ηξίωσαν γενέσθαι. Τούτων τοίνυν γενομένων, δρώντες έαυτους οι προς πάντα τυγχάνοντες ύποπτοι μη περιγινομένους εν εκκλησιαστική κρίσει, προσέρχουται μόνφ Κωνσταντίφ, καὶ λοιπὸν ἀποδύρονται, ώς πρὸς τὸν τῆς αἰρέσεως προστάτην, 'Φείσαι,' λέγοντες, 'τῆς αἰρέσεως· όρᾶς πάντας ἀποστάντας ἀφ' ἡμῶν ολίγοι λοιπὸν ἀπελείφθημεν. \*Αρξαι διώκειν, ἐπεὶ καὶ παρὰ τῶν ὀλίγων ἀφιέμεθα, καὶ μένομεν ἔρημοι. Οθε γὰρ ἐβιασάμεθα, τούτων ἐξορισθέντων, τούτους ἐπανελθόντες ἔπεισαν πάλιν φρονείν καθ' ἡμῶν. Γράψον οὖν κατὰ πάντων, καὶ πέμψον Φιλάγριον δεύτερον ἔπαρχου τῆς Αἰγύπτου αὐτὸς γὰρ ἐπιτηδείως δύναται διώκειν, Encycl. 3.

Ηι ΕΤ. ΑΡΙΑΝ. ήδη μεν τη πείρα δείξας, μάλιστα δε καὶ παραβάτης ών. Πέμψου δὲ καὶ Γρηγόριου ἐπίσκοπου εἰς ᾿Αλεξάνδρειαν καὶ οὖτος γαρ δύναται συστησαι την ήμετέραν αίρεσιν.

10. Γράφει τοίνυν τότε Κωνστάντιος, πάντας δε διώκει, καὶ Encycl. 2, 3. πέμπει Φιλάγριον ἔπαρχον, καὶ ᾿Αρσάκιόν τινα εὐνοῦχον・ [A.D. 340.] πέμπει δὲ καὶ Γρηγόριον μετὰ στρατιωτικής έξουσίας. Καὶ τοιαῦτα γέγονεν, οἷα καὶ πρότερον. Συναγαγόντες γὰρ πλήθος βουκόλων καὶ ποιμένων, ἄλλων τε αγοραίων καὶ ασελγών νεωτέρων, μετὰ ξιφών καὶ ροπάλων, ἐπῆλθον ἀθρόως τῆ έκκλησία τη καλουμένη Κυρίνου και τους μεν απέκτειναν, τους δε κατεπάτησαν, άλλους τε πληγαίς κατακόψαντες είς δεσμωτήριου ἐνέβαλου, καὶ ἐξώριζου πολλάς τε γυναίκας κατασύρουτες, είλκου είς τὸ δικαστήριου δημοσία, καὶ των τριχων έλκοντες ύβριζον άλλους εδήμευον, άλλων άρτους άφηροῦντο, δι' οὐδὲν ἔτερον, ἢ ἵνα τοῖς 'Αρειανοῖς προσθώνται, Cp. c. 63.

καὶ Γρηγόριον δέξωνται τὸν ἀπὸ βασιλέως ἀποσταλέντα.

ΙΙ. 'Αθανάσιος μεν οὖν, πρὶν γενέσθαι ταῦτα, καὶ μόνον ακούσας, έπλευσεν είς την 'Ρώμην, είδώς τε τον θυμον των See Encycl. αίρετικων, καὶ ίνα, ώς ήρεσεν, ή σύνοδος γένηται ό δὲ Ἰούλιος γράφει καὶ πέμπει πρεσβυτέρους, Ἐλπίδιον καὶ Φιλόξενου, Apol. c. Ari.

όρίσας καὶ προθεσμίαν, ίνα η έλθωσιν, η γινώσκοιεν έαυτους ύπόπτους είναι κατά πάντα. 'Αλλ' οἱ περὶ Εὐσέβιον, ώς μόνον ήκουσαν εκκλησιαστικήν έσεσθαι κρίσιν, εν ή κόμης οὐ

Apol. c. Ari. παραγίγνεται, οὐ στρατιῶται πρὸ τῶν θυρῶν, οὐ βασιλικῶ 8, 72. προστάγματι τὰ τῆς συνόδου τελειοῦται (ἐν τούτοις γὰρ ἀεὶ κατά των ἐπισκόπων ἴσχυσαν, καὶ ἄνευ τούτων οὐδόλως λαλήσαι θαρρούσιν), ούτω κατέπτηξαν, ώς τούς μεν πρεσ-

βυτέρους κατασχείν και μετά την προθεσμίαν, πλάσασθαι δέ πρόφασιν ἀπρεπη, ' ὅτι μη δυνάμεθα νῦν ἐλθεῖν διὰ τοὺς παρὰ Περσών γιγνομένους πολέμους. Τοῦτο δὲ οὐκ ην ἀληθὲς, άλλα φόβος του συνειδότος. Τί γαρ κοινον πόλεμος προς

> 'Ρώμην έλθεῖν, καίτοι μακρὰν ἀπέχουσαν, καὶ πέραν θαλάττης οθσαν, τους της ανατολής τόπους και τους έγγυς έκείνων περιήρχοντο ώς λέοντες, ζητοῦντες τίς αὐτοῖς ἐναντιοῦται, ἵνα διαβάλλοντες έξορίσωσιν;

έπισκόπους; \*Η διατί μη δυνάμενοι διὰ τοὺς Πέρσας εἰς

[Jan., A.D. 341.] Apol. c. Ari.

12. 'Αμέλει, τους πρεσβυτέρους απολύσαντες έπι τη απιθάνω ταύτη προφάσει, συνελάλουν άλλήλοις ' Επεὶ μη δυνάμεθα ἐκκλησιαστική κρίσει κρατείν, τὴν συνήθη τόλμαν επιδειξώμεθα.' Γράφουσι τοίνυν Φιλαγρίφ, καὶ ποιοῦσιν αὐτὸν μετὰ Γρηγορίου κατ' ὀλίγον ἐξελθεῖν εἰς τὴν Αἴγυπτον, Apol. c. Ari. καὶ λοιπὸν ἐπίσκοποι μαστίζονται καὶ ἐδεσμοῦντο πικρῶς. [A.D. 341?] Σαραπάμμωνα γοῦν ἐπίσκοπον ὁμολογητὴν ἐξορίζουσι, Ποτάμμωνα δὲ ἐπίσκοπου ὁμολογητὴυ, ἀπολέσαντα καὶ αὐτὸν τὸν όφθαλμὸν ἐν τῷ διωγμῷ, οὕτω κατέκοψαν ταῖς καταυχενίοις πληγαίς, ώς μη πρότερου παύσασθαι πρίυ αν νομισθήναι του ἄνθρωπου νεκρόυ. Ούτω γοῦν ἐρρίφη, καὶ μόγις μετὰ ώρας θεραπενόμενος καὶ διαρριπιζόμενος ἀνέπνευσε, τοῦ Θεοῦ δεδωκότος τὸ ζῆν ἀλλὰ μετὰ χρόνον ὀλίγον ἐκ τοῦ πόνου τῶν πληγων ἀπέθανευ, έχων ἐν Χριστώ τὸ καύχημα δευτέρου μαρτυρίου. Πόσοι τε άλλοι μονάζοντες έμαστίζοντο, καθεζομένου Γρηγορίου μετά Βαλακίου, τοῦ λεγομένου 'δουκός' πόσοι **ἐπίσκοποι ἐκόπτοντο** πόσαι παρθένοι ἐτύπτοντο.

13. Εἶτα ὁ ἄθλιος Γρηγόριος μετὰ ταῦτα παρεκάλει πάντας κοινωνείν αὐτῷ· καίτοι εἰ κοινωνίαν ήξίους παρ' αὐτῶν ἔχειν, οὐκ ἦσαν ἄξιοι πληγῶν εἰ δὲ ώς φαύλους ἔκοπτες, τί ώς άγίους παρεκάλεις; 'Αλλ' οὐδὲν ἢν αὐτῷ προκείμενον, ἢ τὰ των ἀποστειλάντων πληρωσαι, καὶ τὴν αίρεσιν συστήσαι. Διὰ τοῦτο καὶ ἀνδροφόνος γέγονε καὶ δήμιος, καὶ ὑβριστης, καὶ δόλιος, καὶ βέβηλος, καὶ τὸ ὅλου Χριστομάχος ὁ ἀνόητος. Τὴν γοῦν τοῦ ἐπισκόπου θείαν οὕτως ἐδίωξεν, ὡς μηδὲ ἀποθανοῦσαν ἀφείναι ταφήναι καὶ τοῦτ' αν ἐγεγόνει, καὶ ἄταφος ερρίφη, εί μη οι ύποδεξάμενοι αὐτην ως ίδιον νεκρον εξήνεγκαν ούτω καὶ ἐν τούτοις εἶχεν ἀνόσιον τὸν τρόπον. Καὶ γὰρ καὶ χηρων καὶ άλλων ἀνεξόδων λαβόντων έλεημοσύνην, ἐκέλενε τὰ δεδομένα διαρπάζεσθαι, καὶ τὰ ἀγγεῖα, ἐν οις ἔφερον τὸ έλαιον καὶ τὸν οἶνον, κατεάγασθαι, ἵνα μὴ μόνον λαβων ἀσεβήση, ἀλλὰ καὶ ἔργοις ἀτιμάζη τὸν Κύριον, ἀκουσόμενος όσον οὐδέπω παρ' αὐτοῦ· ''Εφ' όσον ἢτίμασας τούτους, ἐμὲ Cp. Matt. ητίμασας.

14. Πολλά τε έτερα ἐποίει, α και λόγου φράσιν ὑπεραίρει, καὶ ἀκούσας τις ἄπιστα νομίσειε. Ταῦτα δὲ διὰ τοῦθ' οὕτως Η<sub>ΙST. ARIAN</sub>. ἔπραττεν, ἐπεὶ μήτε ἐκκλησιαστικῷ κανόνι τὴν κατάστασιν Εποχοί. 2. εἶχε, μήτε ἀποστολικῆ παραδόσει κληθεὶς ἦν ἐπίσκοπος· ἀλλ' Αροί. c. Ari. ἐκ παλατίου μετὰ στρατιωτικῆς ἐξουσίας καὶ φαντασίας ἀπέσταλτο, ὥσπερ ἀρχὴν κοσμικὴν ἐγκεχειρισμένος. Διὰ τοῦτο καὶ ἀρχόντων μᾶλλον ηὕχετο φίλος εἶναι ἢ ἐπισκόπων καὶ μονα-

Cp. Vit. An- ζόντων. Εἴ ποτε οὖν καὶ ὁ πατὴρ 'Αντώνιος ἐκ τοῦ ὄρους ton. <sup>69</sup>. ἔγραφεν, ὥσπερ βδέλυγμα ἁμαρτωλῷ θεοσέβεια, οὕτως ἐβδελύσσετο τὰ τοῦ ἁγίου γράμματα. Εἴ ποτε δὲ βασιλεὺς, ἢ στρατηλάτης, ἢ ἄλλος δικαστὴς ἐπέστελλεν, οὕτω περιχαρὴς ἐγίγνετο, ὡς οἱ ἐν ταῖς Παροιμίαις, καθὼς σχετλιάζων ἔλεγεν

Αροί. c. Ari. τῆ 'Ρώμη, συνελθόντες ἐπίσκοποί που πεντήκοντα, τοὺς μὲν περὶ Εὐσέβιον, ὡς ὑπόπτους καὶ φοβηθέντας ἐλθεῖν, οὐκ ἀπεδέξαντο, ἀλλὰ καὶ τὰ γραφέντα παρ' αὐτῶν ἠκύρωσαν ἡμᾶς δὲ ἀπεδέξαντο, καὶ τὴν πρὸς ἡμᾶς κοινωνίαν ἠγάπησαν. Έως δὲ ταῦτα ἐγίγνετο, ἢλθεν εἰς γνῶσιν τοῦ βασιλέως Κώνσταντος, ἡ τε ἐν 'Ρώμη γενομένη σύνοδος, καὶ τὰ ἐν τῆ 'Αλεξανδρεία, καὶ πάση τῆ ἀνατολῆ κατὰ τῶν ἐκκλησιῶν Αροί. ad γεγενημένα καὶ γράφει τῷ ἀδελφῷ Κωνσταντίῳ, καὶ λοιπὸν ἀμφοτέροις ἀρέσκει σύνοδον γενέσθαι, καὶ διαγνωσθῆναι τὰ πράγματα, ἵν' οἱ μὲν ἀδικηθέντες μηκέτι πάσχωσιν, οἱ δὲ ἀδικοῦντες μηκέτι τοιαῦτα τολμᾶν δύνωνται. Συνέρχονται τοίνυν Αροί. c. Ari. ἀπό τε τῆς ἀνατολῆς καὶ τῆς δύσεως ἐν τῆ Σαρδῶν πόλει

Αροί. c. Ari. ἀπό τε τῆς ἀνατολῆς καὶ τῆς δύσεως ἐν τῆ Σαρδῶν πόλει πλέον ἢ ἔλαττον ρο΄ τὸν ἀριθμὸν ἐπίσκοποι. Καὶ οἱ μὲν ἀπὸ τῆς δύσεως μόνοι ἢσαν ἐπίσκοποι, ἔχοντες πατέρα τὸν "Οσιον οἱ δὲ ἀπὸ τῆς ἀνατολῆς ἐπήγοντο μεθ' ἑαυτῶν παιδαγωγοὺς καὶ συνηγόρους, Μουσουνιανὸν κόμητα, καὶ Ἡσύχιον τὸν

Καστρήσιου, δι' οθς καὶ προθύμως ήλθου, νομίζοντες μετ' [Α.D. 343.] έξουσίας αὐτῶν πάλιν πάντα πράττεσθαι. Οὕτω γὰρ ἀεὶ διὰ τούτων φοβερούς ξαυτούς ξδείκνυον οίς ξβούλοντο, και ξπεβούλευον οίς αν αυτοίς εδόκει. 'Ως δε απαντήσαντες εωράκασιν εκκλησιαστικήν δίκην μόνην γενομένην χωρίς κόμιτος [Qu. κόμηκαὶ στρατιωτῶν, ὡς ἐωράκασι τοὺς ἀφ' ἐκάστης ἐκκλησίας καὶ πόλεως κατηγόρους, καὶ τοὺς κατ' αὐτῶν ἐλέγχους ώς έωράκασιν "Αρειον καὶ 'Αστέριον, τιμίους ἐπισκόπους, ἀνελθόντας Cp. Apol. c. μεν συν αυτοις, αποδημήσαντας δε απ' αυτών, και ελθόντας μεθ' ήμων, διηγουμένους τε την πανουργίαν εκείνων, ως υποπτοι είεν εν τοίς πράγμασι, καὶ φοβούνται κρίσιν γενέσθαι, μὴ έλεγχθωσι παρ' ήμων μεν συκοφάνται, παρά δε των επλάσαντο κατηγόρων, ώς αὐτοὶ πάντα ὑποβαλόντες, καὶ τὰ τοιαῦτα μηχανησάμενοι ταῦτα συνορωντες, καίτοι μετὰ σπουδής ελθόντες, νομίσαντες μηδε ήμας απαντάν ως φοβουμένους ως εωράκασι καὶ τὴν ἡμῶν προθυμίαν, ἀποκλείουσιν ξαυτοὺς ἐν τῷ παλατίω. έκει γαρ ώκουν και λοιπον άλλήλοις συνελάλουν "Ηλθομεν έπ' άλλοις, καὶ άλλα βλέπομεν απηντήσαμεν μετὰ κομήτων, καὶ χωρὶς κομήτων ἡ κρίσις γίνεται κατακρινόμεθα πάντως. Οἴδατε πάντες τὰ προστάγματα· ἔχουσιν οἱ περὶ ᾿Αθανάσιον Apol. c. Ari. τὰ ἐν τῷ Μαρεώτη ὑπομνήματα, ἐξ ὧν αὐτὸς μὲν καθαρίζεται, ήμεις δε καταισχυνόμεθα. Τί δη οῦν μέλλομεν; τί βραδύνομεν; πλασώμεθα προφάσεις, καὶ ἀπέλθωμεν, μὴ μένοντες κατακριθώμεν. Βέλτιον φεύγοντας ερυθοιάν, η ελεγχθέντας συκοφάντας καταισχύνεσθαι. Έαν φύγωμεν, δυνάμεθά πως καν της αιρέσεως προίστασθαι εάν δε και φεύγοντας ήμας κατακρίνωσιν, ἀλλ' ἔχομεν βασιλέα προστάτην, τὸν μὴ άφιέντα ήμας ύπὸ των λαων ἐκβάλλεσθαι ἀπὸ των ἐκκλη- $\sigma\iota\hat{\omega}\nu$ ?

16. Τοιαῦτα μὲν οὖν ἐκεῖνοι διελογίζοντο "Οσιος δὲ καὶ οἱ Intra. 44. Αροl. c. Ari. ἄλλοι πάντες ἐπίσκοποι πυκνότερον αὐτοῖς ἐσήμαινον τὴν  $_{36, 45}$ . προθυμίαν των περὶ 'Αθανάσιον, καὶ ώς ' έτοιμοι πρὸς ἀπολογίαν εἰσὶν, ἐπαγγελλόμενοι διελέγχειν ὑμᾶς συκοφάντας." έλεγόν τε 'Εὶ φοβεῖσθε τὴν κρίσιν, τί ἀπηντᾶτε ; ἔδει γὰρ ἢ μὴ ἐλθεῖν, ἢ ἐλθόντας μὴ φεύγειν.' Ἐκεῖνοι ταῦτα ἀκούοντες, καὶ μᾶλλου καταπλήξαντες, ἀπρεπεστέρα τῆς ἐν ἀντιοχεία

Ηιστ. Απίλι. προφάσεως ἄλλῃ προφάσει χρησάμενοι, ὡς βασιλέως αὐτοῖς ἐπινίκια κατὰ Περσῶν γράψαντος, ἐπεχείρησαν φεύγειν. Καὶ ταύτην τὴν πρόφασιν οὐκ αἰδεσθέντες ἔπεμψαν δι' Εὐσταθίου πρεσβυτέρου τῆς κατὰ Σαρδικὴν ἐκκλησίας. 'Αλλ' οὐδὲ οὕτως αὐτοῖς ἡ φυγὴ καταθυμίως ἀπέβη' εὐθὺς γὰρ ἡ ἁγία σύνοδος, ἢς προήγορος ἢν ὁ μέγας 'Όσιος, ἔγραψεν αὐτοῖς φανερῶς' ' Ἡ ἀπαντήσατε ἀπολογησόμενοι πρὸς τὰς ἐπιφερομένας καθ' ὑμῶν κατηγορίας, καὶ ἃς εἰργάσασθε συκοφαντίας, ἢ γινώσκετε, ὅτι ὑμᾶς μὲν ὡς ὑπευθύνους ἡ σύνοδος κατακρίνει' τοὺς δὲ περὶ 'Αθανάσιον ἐλευθέρους καὶ καθαροὺς ἀπὸ πάσης αἰτίας ἀποφαίνεται.' 'Εκεῖνοι τοίνυν ὑπὸ φόβου τοῦ συνειδότος ἡλαύνοντο μᾶλλον, ἢ τοῖς γράμμασιν ἐπείθοντο' καὶ γὰρ τοὺς ἀδικηθέντας παρ' αὐτῶν ὁρῶντες, οὐδὲ πρὸς τοὺς λέγοντας ἐπεστρέφοντο, ἀλλ' ὀξύτερον ἔφευγον.

Cp. Apol. c. Ari. 1, 36, ff.

ή φυγή· ή δὲ ἀγία σύνοδος ή ἀπὸ λε΄ καὶ πλέον ἐπαρχιῶν συναχθείσα, ἐπιγνοῦσα τὴν τῶν ᾿Αρειανῶν κακοήθειαν, ἐδέξατο τοὺς περὶ ᾿Αθανάσιον εἰς ἀπολογίαν περὶ ὧν πεπόνθασι, κάκείνοι κατηγόρησαν και ούτως απολογησαμένους, άπερ έν τοις έμπροσθεν ειρήκαμεν, απεδέξατο και ύπερεθαύμασεν, ώστε αὐτούς τε καὶ τὴν κοινωνίαν αὐτῶν ἀγαπῆσαι, καὶ γράψαι πανταχοῦ, γράψαι τε καὶ εἰς τὴν ἐκάστου παροικίαν, καὶ μάλιστα εἰς ' Αλεξάνδρειαν καὶ τὴν Αἴγυπτον, καὶ εἰς τὰς Λιβύας, 'Αθανάσιον μεν καὶ τοὺς σὺν αὐτῷ καθαροὺς καὶ πάσης μέμψεως ἐκτὸς είναι, τούς δε κατ' αὐτῶν γενομένους συκοφάντας, κακούργους, καὶ πάντα μᾶλλον ἢ Χριστιανοὺς τυγχάνειν. ᾿Απέλυσαν γοῦν αὐτοὺς μετ' εἰρήνης καθείλου δὲ Στέφανου καὶ Μηνόφαντου, 'Ακάκιον καὶ Γεώργιον τὸν ἐν Λαοδικεία, Οὐρσάκιον, καὶ Οὐάλευτα, καὶ Θεόδωρου καὶ Νάρκισσου Γρηγόριου γὰρ τὸυ απὸ βασιλέως εἰς ᾿Αλεξάνδρειαν αποσταλέντα οὕτως απεκήουξαν, ως μηδε όλως επίσκοπον γενόμενον, μηδε όφείλοντα Χριστιανον ονομάζεσθαι ήκύρωσαν γοῦν καὶ ας έδοξε καταστάσεις ποιείσθαι, προστάξαντες μηδε αὐτὰς όλως εν εκκλησία ονομάζεσθαι διὰ τὸ καινὸν τῆς παρανομίας. Οὕτω μὲν οὖν Αθανάσιος καὶ οἱ σὺν αὐτῷ ἀπελύθησαν μετ' εἰρήνης. Τά τε γράμματα εν τώ τέλει γέγραπται διὰ τὸ μῆκος τῆς ἐπιστολῆς. καὶ ή σύνοδος διαλέλυται.

17. Έκείνων μεν οθν οθτως αισχρώς και απρεπώς γέγονεν

Apol. c. Ari.

18. Οἱ δὲ καθαιρεθέντες, δέον καὶ οὕτως ἡρεμεῖν, οἱ δὲ καὶ μετὰ τὴν οὕτως αἰσχρὰν φυγὴν κατελθόντες, τοιαῦτα ἔδρασαν, ώς έκ τούτων μικράς αὐτῶν τὰς προτέρας δειχθήναι πράξεις. Έπειδη γαρ οὐκ ηθέλησαν αὐτοῖς οἱ ἐν ᾿Αδριανουπόλει κοινωυήσαι, ως φυγούσιν από τής συνόδου και ύπευθύνοις γενομένοις, ανήνεγκαν βασιλεί Κωνσταντίω, και πεποιήκασιν από της έκεί καλουμένης Φάβρικος δέκα λαϊκών ἀποτμηθήναι τὰς κεφαλὰς, ύπουργούντος αὐτοῖς καὶ εἰς τοῦτο Φιλαγρίου, πάλιν ἐκεῖ κόμητος γενομένου. Καὶ τούτων τὰ μνήματα πρὸ τῆς πόλεώς έστιν, άπερ παρερχόμενοι καὶ ἡμεῖς ξωράκαμεν. Εἶτα ώσπερ [A.D. 346.] κατορθώσαντες, ὅτι διὰ τοῦτ' ἔφυγον, ἵνα μὴ ἐλεγχθῶσι συκοφάνται, ἄπερ εβούλουτο, ταῦτα καὶ βασιλεὺς ἐκέλευε. Πεποιήκασι γουν καὶ ἀπὸ τῆς 'Αλεξανδρείας εἰς τὴν 'Αρμενίαν έξορισθήναι πρεσβυτέρους δύο, καὶ διακόνους τρεῖς καὶ "Αρειον μεν και 'Αστέριον, τον μεν άπο Πετρών της Παλαιστίνης, τον δὲ ἀπὸ τῆς 'Αραβίας, ἐπισκόπους, τοὺς ἀποπηδήσαντας ἀπ' αὐτῶν, οὐ μόνον ἐξώρισαν εἰς τὴν ἄνω Λιβύην, ἀλλὰ καὶ ύβρεων μετασχείν αὐτοὺς πεποιήκασιν.

19. Λούκιον δὲ τὸν τῆς 'Αδριανουπόλεως ἐπίσκοπον, ἐπειδὴ Apol. de Fuέβλεπον πολλ $\hat{\eta}$  τ $\hat{\eta}$  κατ' αὐτῶν παρρησία χρώμενον, καὶ ἐλέγχοντα αὐτῶν τὴν ἀσέβειαν, πεποιήκασι πάλιν, ώσπερ καὶ πρότερου, άλύσεσι σιδηραίς δεθήναι τὸν τράχηλον καὶ τὰς χείρας, καὶ ούτως εξώρισαν, ένθα καὶ ετελεύτησεν, ώς εκείνοι γινώσκουσι. Καὶ Διόδωρον μεν επίσκοπου εκτοπίζουσιν, 'Ολύμπιου δὲ τὸυ ἀπὸ Αἴνων, Θεόδουλον τὸυ ἀπὸ τῆς Τραϊανου- Cp. Apol. c. πόλεως, αμφοτέρους από της Θράκης επισκόπους, αγαθούς καὶ όρθοδόξους ἄνδρας, ἐπειδὴ ἐωράκασι μισοῦντας τὴν αίρεσιν, διέβαλον, τὸ πρῶτον μὲν οἱ περὶ Εὐσέβιον, καὶ ἔγραψε βασιλεύς Κωνστάντιος, τὸ δεύτερον δὲ ὑπέμνησαν οὖτοι. Ἦν δὲ τὰ γραφέντα μὴ μόνον ἐκβάλλεσθαι τῶν πόλεων καὶ τῶν έκκλησιών αὐτοὺς, ἀλλὰ καὶ κεφαλικὴν διδόναι δίκην, εἴ που εύρεθεῖεν οὖτοι. Τοῦτο δὲ εἰ καὶ θαυμαστὸν, ἀλλ' οὐκ ἀλλότριον της προαιρέσεως αὐτῶν ώς γὰρ μαθόντες τὸ τοιοῦτον ἀπὸ των περί Εὐσέβιον, καὶ ωσπερ κληρονόμοι τῆς ἀσεβείας καὶ της προαιρέσεως αὐτῶν τυγχάνοντες, ηθέλησαν, ὡς οἱ πατέρες αὐτῶν ἐν τῆ Θράκη, οὕτω καὶ οῦτοι ἐν τῆ ᾿Αλεξανδρεία φοβε-

Ηιστ. ΑRIAN ροὺς ξαυτοὺς δεῖξαι καὶ ποιοῦσι γραφηναι, ὥστε τοὺς λιμένας καὶ τὰς εἰσόδους τῶν πόλεων τηρεῖσθαι, μήπως διὰ τὴν ἀπὸ τῆς συνόδου συγχώρησιν ἐπανέλθωσιν εἰς τὰς ἐκκλησίας. Ποιοῦσι δὲ γραφηναι καὶ τοῖς [ἐν] 'Αλεξανδρεία δικασταῖς, περὶ 'Αθανασίου καὶ πρεσβυτέρων τινῶν ἐξ ὀνόματος, ἵνα, εἴτε ἐπίσκοπος, εἴτε τις ἐξ ἐκείνων εὐρεθείη τῆς πόλεως ἢ τῶν ὅρων αὐτῆς ἐπιβὰς, ἐξῆ τῷ δικαστῆ τῶν εὐρισκομένων τὰς κεφαλὰς Cp. Ep. Æg. ἀποτέμνειν. Οὕτως ἡ 'Ιουδαϊκὴ νέα αἵρεσις οὐ μόνον ἀρνεῖται τὸν Κύριον, ἀλλὰ καὶ φονεύειν μεμάθηκεν.

r Peter v. 8. Cp. Apol. c. Ari. 51.

20. Οὐδὲ οὕτω δὲ ἠρέμουν, ἀλλ' ὥσπερ ὁ πατὴρ τῆς αἰρέσεως αὐτῶν 'περιέρχεται ὡς λέων, ζητῶν τίνα καταπίῃ,' οὕτως οῦτοι δημοσίου δρόμου τὴν ἐξουσίαν λαβόντες καὶ περιερχόμενοι, ὁν ἂν ηὕρισκον ὀνειδίζοντα τούτοις τὴν φυγὴν, καὶ μισοῦντα τὴν 'Αρειανὴν αἴρεσιν, τούτους ἐμάστιζον, ἐδέσμενον, ἐποίουν ἐξορίζεσθαι τῆς ιδίας πατρίδος' φοβερούς τε ἑαυτοὺς οὕτως ἐποίουν, ὡς πολλοὺς μὲν ὑποκριτὰς ποιῆσαι, πολλοὺς δὲ εἰς ἐρημίας φεύγειν, ἢ τούτοις βούλεσθαι κἂν ὅλως συντυγ-

Cp. Apol. ad Const. 27.

είς ερημίας φεύγειν, η τούτοις βούλεσθαι καν όλως συντυγχάνειν. Τοιαθτα ην αὐτῶν μετὰ την φυγην της μανίας τὰ τολμήματα. Καὶ γὰρ καὶ δρῶσιν ἄλλο τι καινὸν, ὅπερ τῆς μεν αιρέσεως αὐτῶν ἐστι κατάλληλον, οὔπω δὲ πρότερον ἡκούσθη, άλλ' οὐδὲ τάχα γενήσεταί ποτε οὐδὲ παρὰ τοῖς ἀσελγεστέροις των Ελλήνων, μήτιγε παρά Χριστιανοίς. Της γάρ άγίας συνόδου πρεσβευτάς άποστειλάσης ἐπισκόπους, Βικέντιου μεν του από Καπύης (έστι δε αύτη μητρόπολις της Καμπανίας), Εὐφράτην δὲ τὸν ἀπὸ ᾿Αγριππίνης (ἔστι δὲ καὶ αύτη μητρόπολις της άνω Γαλλίας), ίνα, ώς ή σύνοδος έκρινε, συγχωρήση βασιλεύς είς τὰς ἐκκλησίας τοὺς ἐπισκόπους έπανελθείν, έπειδη και αὐτὸς ἐξέβαλε γράψαντός τε και τοῦ εὐσεβεστάτου Κώνσταντος τω άδελφω ξαυτού, καὶ συστήσαντος τους έπισκόπους οἱ θανμαστοὶ καὶ πρὸς πάντα τολμηροί, ως έωράκασιν αὐτούς ἐπὶ τῆς 'Αντιοχείας, βουλεύονται μεν κοινή, μόνος δε Στέφανος αναδέχεται το δράμα, ως έπιτηδείως έχων περὶ τὰ τοιαῦτα. Μισθοῦνται τοίνυν πόρνην

Cp. Apol. ad Const. 37.

Theod. ii. 9. δημοσίαν ἐν αὐταῖς ταῖς ἡμέραις τοῦ ἁγιωτάτου Πάσχα, καὶ γυμνώσαντες ταύτην ἐπαφιᾶσι νυκτὸς Εὐφράτη τῷ ἐπισκόπῳ.

[Α.Δ 344.] Καὶ ἡ μὲν πόρνη τὸ πρῶτον, νομίσασα νεώτερον είναι τὸν

καλέσαντα, προθύμως ήκολούθει ώς δε ριφείσα παρ' εκείνων. είδε κοιμώμενον τον ἄνθρωπον, καὶ μὴ είδότα το γιγνόμενον, είτα ως κατενόησε καὶ είδε πρεσβύτου πρόσωπου, καὶ ἐπισκόπου κατάστασιν, εὐθὺς ἀναβοήσασα τὴν βίαν ἐβόα. Ἐκεῖνοί τε ηξίουν σιωπάν, καὶ καταψεύδεσθαι τοῦ ἐπισκόπου. Ήμέρας τοίνυν γενομένης, διατεθρύλητο τὸ πρᾶγμα, καὶ πᾶσα ή πόλις συνέτρεχεν οί τε ἀπὸ τοῦ παλατίου ἐκινοῦντο, θανμάζοντες τὸ θρυλούμενον, καὶ άξιοῦντες μὴ σιωπηθηναι τοῦτο. Γέγονε τοίνυν κρίσις, καὶ ὁ μὲν ἐταιροτρόφος ἤλεγξε τοὺς έλθόντας έπὶ τὴν πόρνην, ἐκείνοι δὲ τὸν Στέφανον ἦσαν γὰρ αὐτοῦ κληρικοί. ΄Ο μὲν οὖν Στέφανος καθαιρεῖται, καὶ γίγνεται ἀντ' αὐτοῦ  $\Lambda$ εόντιος ὁ ἀπόκοπος, ἵνα μόνον μὴ  $\lambda$ είπ $\eta$  τ $\hat{\eta}$  Apol. de Fuga, 26. 'Αρειανη αιρέσει προστάτης.

21. 'Ο δε βασιλεύς Κωνστάντιος, ολίγον τι κατανυγείς, είς έαυτον ήλθε λογισάμενος τε, εξ ων έδρασαν τώ Ευφράτη, ὅτι καὶ τὰ κατὰ τῶν ἄλλων ἐπιχειρήματα τοιαῦτά ἐστι, τοὺς μὲν έξορισθέντας ἀπὸ τῆς 'Αλεξανδρείας εἰς τὴν 'Αρμενίαν πρεσβυτέρους καὶ διακόνους, εὐθὺς ἀπολυθῆναι κελεύει. Γράφει τε είς 'Αλεξάνδρειαν φανερώς, μηκέτι διώκεσθαι τούς μετά 'Αθανασίου κληρικούς τε καὶ λαούς. Εἶτα μετὰ μῆνάς που [Early in δέκα τελευτήσαντος Γρηγορίου, μεταπέμπεται καὶ 'Αθανάσιον 345.] μετὰ πάσης τιμῆς, οὐχ ἄπαξ, οὐδὲ δεύτερον, ἀλλὰ καὶ τρίτον γράψας αὐτῷ μὲν φιλικὰ, δι' ὧν θαρρείν καὶ ἐλθείν προέτρεπε. Πέμπει τε πρεσβύτερον καὶ διάκονον, ἵν' ἔτι μᾶλλον θαρρών έπανέλθοι. Ἐνόμιζε γὰρ διὰ τὸν φόβον τῶν πρότερον γενομένων όλιγωρείν με περί την ἐπάνοδον. Γράφει δὲ καὶ τῷ άδελφῷ ξαυτοῦ Κώνσταντι, ίνα καὶ αὐτὸς ἐπανελθεῖν με προτρέψηται. Διεβεβαιοῦτο γὰρ ἐνιαυτὸν ὅλον ἐκδέχεσθαι τὸν Cp. Apol. c. 'Αθανάσιον, καὶ οὐκ ἄν ποτε ἐπιτρέψαι γενέσθαι τινὰ καινοτομίαν, ἢ καὶ κατάστασιν, φυλάττων 'Αθανασίω τῷ ἐπισκόπω τὰς ἐκκλησίας.

22. Οὕτω δη οὖν γράψαντος αὐτοῦ, καὶ προτρεψαμένου διὰ πολλών (καὶ γὰρ καὶ τοὺς κόμητας αὐτοῦ πεποίηκε γράψαι, Πολέμιον, Δατιανὸν, Βαρδίωνα, Θάλασσον, Ταῦρον, καὶ Cp. Apol. ad Φλωρέντιον, οίς καὶ μᾶλλον πιστεύειν ην), τὸ δὲ ὅλον δεδωκὼς  $au\hat{oldsymbol{arphi}}$   $\Theta\epsilon\hat{oldsymbol{arphi}}$ ,  $au\hat{oldsymbol{arphi}}$  καὶ εἰς τοῦτο κατανύξαντι τὸν Κωνστάντιον, ἦλ $heta\epsilon$ ν

Apol. c. Ari. 54. Apol. ad Const. 5.

€. 44

Ηι Ε. Ακιακ. 'Αθανάσιος μετά των σύν αὐτῷ πρὸς αὐτὸν, γνησίως τε αὐτὸν έώρακε, καὶ ἀπέλυσεν εἰσελθεῖν εἰς τὴν πατρίδα καὶ τὰς ἐκκλησίας, γράψας καὶ τοῖς κατὰ τόπου δικασταῖς, ἐπειδὴ πρότερου προστάξας ην φυλάττεσθαι τὰς διόδους, ίνα ἀκώλυτον ἔχωσι την πάροδον. Είτα τοῦ ἐπισκόπου ἀποδυρομένου περὶ ὧν πέπουθε, καὶ περὶ τῶν κατ' αὐτὸν γραφέντων παρ' αὐτοῦ, παρατιθεμένου τε μή πάλιν μετά την ἀποδημίαν διαβολαί γένωνται παρά των έχθρων, καὶ λέγοντος 'Κάλει τούτους, εἰ βούλει (ἔξεστι γὰρ ἐστᾶναι τούτους δι' ἡμᾶς), καὶ διελέγχωμεν αὐτούς τοῦτο μὲν οὐ πεποίηκε, πάντα δὲ ὅσα πρότερον ἐκ διαβολής ήν γραφέντα κατ' αὐτοῦ, ἀναιρεθήναι ταῦτα καὶ απαλιφήναι κελεύει, διαβεβαιωσάμενος 'μηκέτι τοῦ λοιποῦ διαβολών ἀνέχεσθαι, ἀλλ' είναι βεβαίαν καὶ ἀμετάβλητον την προαίρεσιν. Καὶ τοῦτο οὐχ ἀπλῶς ἔλεγεν, ἀλλ' ὅρκοις ἐπεσφράγιζε τους λόγους, του Θεου έπι τούτοις καλων μάρτυρα. Πολλοίς γοῦν καὶ ἐτέροις λόγοις προτρεψάμενος αὐτὸν, καὶ θαρρείν παρακελευσάμενος, γράφει πρός τους έπισκόπους, καὶ τούς δικαστάς ταῦτα:

> 23. Νικητής Κωνστάντιος μέγιστος Σεβαστός έπισκόποις καὶ κληρικοίς της καθολικης έκκλησίας.

Apol. c. Ari. 54-56.

Οὐκ ἀπελείφθη τῆς τοῦ Θεοῦ χάριτος ὁ αἰδεσιμώτατος. (Ἐγράφη ὀπίσω εἰς τὸν ξε΄ λόγον καὶ ἔστιν εξ δλοκλήρου δμοία ταύτης.)

Έτέρα ἐπιστολή.

Κωνσταντίου πρὸς τὸν τῆς 'Αλεξανδρείας λαόν.

Σκοπον ποιούμενοι την ύμετέραν εν άπασιν εθνομίαν. ('Eyράφη καὶ αὕτη ὁμοίως εἰς τὸν αὐτὸν ξε' λόγον.)

Έτέρα ἐπιστολή.

Νικητής Κωνστάντιος Αύγουστος, Νεστορίω έξάρχω Αλγύπτου.

Φανερόν έστι πρὸ τούτου πρόσταξιν ἡμέτεραν γεγενήσθαι, ώστε κατά της ύπολήψεως 'Αθανασίου, τοῦ αἰδεσιμωτάτου έπισκόπου, γράμματά τινα εύρίσκεσθαι ταῦτά τε συνέστηκεν έν τη τάξει της σης καθοσιώσεως είναι. Βουλόμεθα τοιγαρούν ίνα ή δεδοκιμασμένη ήμιν νηφαλιότης σου πάσας τας έπιστολας, όσας αν περί του δυόματος του προειρημένου γενομένας έν τη ύπο σε τάξει, ἀκολούθως τη ημετέρα ταύτη κελεύσει, είς τὸ ἡμέτερον κομητάτον ἀποστείλη.

24. 'Α δὲ καὶ μετὰ θάνατον τοῦ μακαρίου Κώνσταντος Cp. Apol. ad έγραψεν, έστι ταῦτα, Ῥωμαϊστὶ μεν γραφέντα, ερμηνευθέντα [A.D. 350.] δὲ Ἑλληνιστί.

Νικητής Κωνστάντιος Αύγουστος, 'Αθανασίω.

Εὐχὴν ἀεί μοι ταύτην γεγενῆσθαι, ὥστε πάντα καταθυμίως (Letter of ἀποβαίνειν τῷ ποτέ μου ἀδελφῷ Κώνσταντι, οὐδὲ τὴν σὴν to Athanaσύνεσιν έλαθεν εν όση τε λύπη διετέθην μαθων τοῦτον ανηρησθαι παρά τινων ανοσιωτάτων, στοχάζεσθαι πάλιν δύναται ή ση φρόνησις. Έπεὶ οὖν τινές εἰσιν οἱ ἐν τῷ παρόντι καιρῷ, τῷ οὕτως πενθικῷ, πειρώμενοί σε ἐκφοβεῖν, διὰ τοῦτο ταῦτα πρὸς τὴν σὴν στερρότητα δοθῆναι τὰ γράμματα ἐδικαίωσα, προτρεπόμενός σε ίνα, ως πρέπει ἐπίσκοπον, τοὺς λαοὺς τὰ ὀφειλόμενα τῆ θεία θρησκεία διδάσκης, καὶ μετ' αὐτῶν συνήθως εὐχαῖς σχολάζης, καὶ μὴ ματαίοις θρύλοις, οἵτινες αν γένοιντο, πιστεύσης. Ἡμῖν γὰρ τοῦτο ἐν τῆ ψυχῆ πέπηγεν, ὥστε σε ακολούθως τη ήμετέρα προαιρέσει διαπαντός εν τώ τόπω σου θέλειν επίσκοπον είναι.

΄Η θεία πρόνοια πολλοῖς ἔτεσί σε διατηροίη, γονεῦ προσφιλέστατε.

25. Τούτων ούτω πραχθέντων, ούτω τε συνταξαμένων, καὶ της όδου λοιπον επιβάντων, οι μεν φίλοι φίλον δρωντες έχαιρου των δε άλλων οι μεν εδυσωπούντο βλέποντες αὐτόν οί δὲ καὶ παρρησίαν οὐκ ἔχοντες, ἐκρύπτοντο οἱ δὲ καὶ μετεγίνωσκου έφ' οίς έγραψαν κατά τοῦ ἐπισκόπου. Πάντες οὖν οί ἀπὸ Παλαιστίνης ἐπίσκοποι, χωρὶς δύο που ἢ τριῶν, καὶ αὐτῶν Αροl. c. Ari. ύπόπτων τυγχανόντων, ούτω τὸν 'Αθανάσιον ὑπεδέξαντο, καὶ <sup>57-</sup> την πρός αὐτὸν ήσπάσαντο κοινωνίαν, ως καὶ γράψαι καὶ ἀπολογήσασθαι, ὅτι ἃ πρότερου ἔγραψαν, οὐ κατὰ προαίρεσιν, άλλὰ βιαζόμενοι πεποιήκασι. Περί γὰρ τῶν ἐν Αἰγύπτφ καὶ ταις Λιβύαις ἐπισκόπων, καὶ τῶν ἐν αὐταις καὶ τῶν ἐν ᾿Αλεξανδρεία λαων, περιττόν έστι και λέγειν πάντων συντρεχόντων, καὶ ἀνεκλάλητον ἐχόντων τὴν χαράν· οὐχ ὅτι μόνον τοὺς ἰδίους [Oct. 21, 346.] παρ' ἐλπίδα ζῶντας ἀπελάμβανον, ἀλλ' ὅτι καὶ τῶν αἰρετικῶν

Ηι ΑΚΙΑΝ. ὡς τυράννων καὶ λυττώντων κυνῶν ἀπηλλάττοντο. Μεγάλη γοῦν ἢν εὐφροσύνη, τῶν λαῶν ἐν ταῖς συνάξεσι παροξυνόντων Cp. Apol. ἀλλήλους εἰς ἀρετήν. Πόσαι τῶν ἀγάμων, πρότερον οὖσαι πρὸς γάμον ἔτοιμοι, ἔμειναν παρθένοι τῷ Χριστῷ πόσοι νεώτεροι βλέποντες ἔτέρους, τὸν μονήρη βίον ἢγάπησαν πόσοι πατέρες προέτρεπον τέκνα πόσοι δὲ καὶ παρὰ τέκνων ἢξιώθησαν, μὴ ἐμποδίζεσθαι τῆς ἐν Χριστῷ ἀσκήσεως πόσαι γυναῖκες ἔπεισαν ἄνδρας, πόσαι δὲ παρὰ ἀνδρῶν ἐπείσθησαν 'σχολά
1 Cor. vii. 5. ζειν τῆ προσενχῆ,' ὡς εἶπεν ὁ ἀπόστολος πόσαι χῆραι, πόσοι δὲ καὶ ἀνδρῶν ἐπείσθησαν πόσοι δὲ καὶ ἀνδρῶν ἐπείσθησαν 'σχολά-

. ζειν τῆ προσευχῆ, κου αι σε παρα ανορων επεισσησαν σχοκαδε καὶ ὀρφανοὶ, τὸ πρότερον πεινῶντες καὶ γυμνοὶ τυγχάνοντες,
ἐκ πολλῆς τῆς τῶν λαῶν προθυμίας, οὕτε λοιπὸν ἐπείνων,
ἀλλὰ καὶ ἐνδεδυμένοι προήρχοντο Καὶ ὅλως τοσαύτη ἦν
ἄμιλλα περὶ ἀρετὴν, ὡς ἐκάστην οἰκίαν, καὶ οἶκον ἕκαστον
νομίζειν ἐκκλησίαν εἶναι, διὰ τὴν τῶν ἐνοικούντων φιλοκαλίαν
τε καὶ τὴν πρὸς τὸν Θεὸν εὐχήν. Εἰρήνη τε ἦν ἐν ταῖς ἐκκλησίαις βαθεῖα καὶ θαυμαστὴ, γραφόντων τῶν πανταχόθεν ἐπισκόπων, καὶ δεχομένων παρὰ ᾿Αθανασίου τὰ συνήθη τῆς εἰρήνης γράμματα.

Apol. c. Ari. 58. [A.D 347.]

26. Καὶ γὰρ καὶ Οὐρσάκιος καὶ Οὐάλης, ὅσπερ ὑπὸ τοῦ συνειδότος μαστιζόμενοι, μετέγνωσαν καὶ γράφουσι μὲν αὐτῷ τῷ ἐπισκόπῳ φιλικὴν καὶ εἰρηνικὴν ἐπιστολὴν, καίτοι μὴ λαβόντες παρ αὐτοῦ γράμματα. ᾿Ανελθόντες δὲ καὶ εἰς τὴν Ὑρώμην μετενόουν, ὁμολογοῦντες ὅτι πάντα, ὅσα πεποιήκασι καὶ εἰρήκασι κατ αὐτοῦ, ταῦτα εἶναι πάντα ψευδῆ, καὶ μόνον συκοφαντίαν. Οὐχ ἁπλῶς δὲ τοῦτο οὐδ αὐτοὶ πεποιήκασιν, ἀλλὰ γὰρ καὶ ἀναθεματίσαντες τὴν ᾿Αρειανὴν αἵρεσιν, ἔγγραφον τὴν μετάνοιαν αὐτῶν δεδώκασι, γράψαντες Ἰονλίῳ τῷ ἐπισκόπῳ, Ὑρωμαϊστὶ μὲν, μεταβληθέντα δὲ Ἑλληνιστὶ, ταῦτα. Τὸ γὰρ ἀντίγραφον ἀπεστάλη ἡμῖν παρὰ Παύλον ἐπισκόπον Τριβέρων Ὑρωμαϊστί.

[Paulinus.]

Έρμηνεία ἀπὸ Ῥωμαϊκοῦ.

Κυρίφ μου μακαριωτάτφ Πάπα Ἰουλίφ Οὐρσάκιος καὶ Οὐάλης.

'Επειδή συνέστηκεν ήμᾶς πρό τούτου πολλά τε καὶ δεινά. · ('Εγράφη ὀπίσω εἰς ξη΄ λόγον, καὶ ἔστι κατὰ πάντα ὁμοία καὶ ἴση.) Έρμηνεία ἀπὸ Ῥωμαϊκοῦ.

Κυρίω μου άδελφω 'Αθανασίω έπισκόπω, Οὐρσάκιος, καὶ Οὐάλης ἐπίσκοποι.

'Αφορμή ήμιν εδόθη διὰ τοῦ ἀδελφοῦ καὶ συμπρεσβυτέρου. (Έγράφη οπίσω είς του αὐτου ξη' λόγου, καὶ ἔστιυ ομοία καὶ ζση έξ όλοκλήρου.)

Ταῦτα γράψαντες, ὑπέγραψαν καὶ τοῖς εἰρηνικοῖς, παρερχομένων πρεσβυτέρων 'Αθανασίου, Πέτρου τε καὶ Εἰρηναίου, καὶ 'Αμμωνίου λαϊκού· καίτοι μηδε δι' αὐτῶν γράψαντος αὐτοῖς.

27. Τίς τοίνυν οὐκ ἐθαύμαζε βλέπων ταῦτα, καὶ τὴν τοσαύτην των ἐκκλησιων εἰρήνην; Τίς οὐκ ἔχαιρεν, δρων των τοσούτων ἐπισκόπων τὴν ὁμόνοιαν; Τίς οὐκ ἐδόξασε τὸν Κύριον, θεωρών των λαών την έν ταις συνάξεσιν εύφροσύνην; Πόσοι τῶν ἐχθρῶν μετενόουν πόσοι τῶν πρότερον διαβαλλόντων ἀπελογοθυτο πόσοι πρότερου μισοθυτες αὐτὸυ, ὕστερου ήγάπησαν πόσοι τῶν γραψάντων κατ' αὐτοῦ, παλινωδίαν ἦσαν πολλοί καὶ τῶν μὴ προαιρέσει, ἀλλ' ἀνάγκη μετὰ τῶν 'Αρειανων όντες, ερχόμενοι νυκτός άπελογούντο καὶ τὴν μεν αίρεσιν ανεθεμάτιζον, ηξίουν δε συγγνώμην έχειν, ὅτι διὰ τὰς συσκευάς, καὶ τὰς διαβολάς, τὰς παρ' αὐτῶν γιγνομένας, τοῖς μὲν σώμασιν ἐκεῖ φαίνονται, τῆ δὲ καρδία μετὰ 'Αθανασίου συνάγονται, καὶ ἀεὶ μετ' αὐτοῦ τυγχάνουσι' ναὶ πιστεύσατε.

28. 'Αλλά ταθτα ἀκούοντες καὶ βλέποντες οἱ κληρονόμοι της γνώμης καὶ της ἀσεβείας τῶν περὶ Εὐσέβιον, Λεόντιος δ ἀπόκοπος, ὃν οὐδὲ ώς λαϊκὸν κοινωνείν ἐχρῆν, διότι ξαυτὸν ἀπέκοψεν ὑπὲρ τοῦ μετ' ἐξονσίας λοιπὸν κοιμᾶσθαι μετὰ Εὐστολίου τινὸς, γυναικὸς μὲν δι' αὐτὸν, λεγομένης δὲ παρθένου Γεώργιός τε καὶ 'Ακάκιος, καὶ Θεόδωρος, καὶ Νάρκισσος, οΐτινες καὶ ἐν τῆ συνόδω καθηρέθησαν, μεγάλως ήσχύνοντο. Εἶτα βλέποντες τὴν πρὸς ᾿Αθανάσιον τῶν ἐπισκόπων συμφωνίαν τε καὶ εἰρήνην, πλείους δὲ ἦσαν υ΄, ἀπό τε τῆς μεγάλης 'Ρώμης καὶ τῆς 'Ιταλίας πάσης, Καλαβρίας τε καὶ 'Απουλίας Cp. Apol. c. καὶ Καμπανίας, Βρεττίας τε καὶ Σικελίας, Σαρδινίας τε καὶ Ατί. 1, 50.

Κορσικής καὶ πάσης της 'Αφρικής' τούς τε ἀπὸ Γαλλιών, καὶ Βρεττανίας, καὶ Σπανιῶν, μετὰ τοῦ μεγάλου καὶ δμολογητοῦ

Ηιστ. Απιαν. Οσίου έπειτα τοὺς ἀπὸ τῶν Παννονίων, καὶ Νωρικοῦ, καὶ Σισκίας, Δαλματίας τε καὶ Δαρδανίας, Δακίας τε καὶ Μυσίας, Μακεδονίας, Θεσσαλίας, καὶ πάσης τῆς 'Αχαΐας, καὶ Κρήτης, Κύπρου τε καὶ Λυκίας, καὶ πλείστους τῆς Παλαιστίνης τε καὶ 'Ισαυρίας, Αἰγύπτου, καὶ Θηβαΐδος, καὶ πάσης Λιβύης, καὶ Πενταπόλεως ταῦτα βλέποντες ἐκεῖνοι, φθόνφ καὶ φόβφ συνεσχέθησαν φθόνω μεν δια την τοσούτων κοινωνίαν, φόβω δὲ μὴ οἱ παρ' αὐτῶν ἀπατηθέντες προστεθῶσι τῆ τῶν τοσούτων όμοψυχία, καὶ λοιπὸν ἡ αἵρεσις αὐτῶν παραδειγματισθεῖσα θριαμβευθή καὶ στηλιτευθή πανταχού.

[A.D. 351.]

29. Πρώτον μεν τους περί Ουρσάκιον και Ουάλεντα, ως 2 Pet. ii. 22. τοὺς κύνας μεταπείθουσι μεταβάλλεσθαι, καὶ εἰς τὸν ἴδιον έμετον επιστρέψαι, και ώς τους χοίρους είς τον πρότερον βόρβορον της ἀσεβείας πάλιν κυλισθηναι, πρόφασίν τε της μετανοίας πλάσασθαι, ως διὰ φόβον τοῦ θεοσεβεστάτου Κώνσταντος είεν τοῦτο πεποιηκότες καίτοι, εί και φόβος ήν, άλλ' οὐκ έχρην, εἴπερ ἐθάρρουν οἷς ἔπραξαν, προδότας τούτων γίγνεσθαι. "Ότε δὲ οὐδὲ φόβος, ἀλλ' ἐψεύδοντο, πῶς οὐκ ἄξιοι πάσης καταγνώσεώς είσιν; Οὔτε γὰρ στρατιώτου παρόντος, οὐ παλατινών, ή νοταρίων ἀποσταλέντων, ὁποῖα νθν αὐτοὶ ποιοθσιν, άλλ' οὐδὲ βασιλέως παρόντος, οὐδὲ ὅλως κληθέντες παρά τινος έγραψαν άλλ' αὐτοὶ θέλοντες ἀνηλθον εἰς την 'Ρώμην, καὶ ἐν τη ἐκκλησία, ἔνθα φόβος μὲν ἔξωθεν οὐκ ην, μόνος δὲ ὁ τοῦ Θεοῦ φόβος ἐστὶ, καὶ ἐλευθέραν ἕκαστος ἔχει τὴν προαίρεσιν, δι' ξαυτών μετενόησαν καὶ ἔγραψαν. Καὶ ὅμως ᾿Αρειανοὶ δεύτερον γενόμενοι, τοιαύτην πάλιν ἀπρεπη πρόφασιν ἐπινοήσαντες, οὐκ ἐρυθριῶσιν.

C. 44. [After 350.]

> 30. Έπειτα κοινή προσελθόντες παρεκάλουν τον βασιλέα Κωνστάντιον, λέγοντες 'Καὶ τὸ πρώτον ἀξιοθντες, οὐκ ἐπιστεύθημεν ελέγομεν γάρ, ὅτε μετεπέμπου τὸν Αθανάσιον, ὅτι, τοῦτον προκαλούμενος, την ήμετέραν αίρεσιν εκβάλλεις. Οῦτος γὰρ ἐξ ἀρχῆς κατ' αὐτῆς γέγουε, καὶ οὐ παύεται ταύτην οῦτος ἀναθεματίζων. Αὐτὸς μεν οῦν ήδη πεπλήρωκε τὰ πανταχοῦ γράφων καθ' ἡμῶν' καὶ οἱ μὲν πλείστοι τὴν μετ' αὐτοῦ κοινωνίαν έχουσι των δε καὶ δοξάντων μεθ' ήμων είναι οί μεν προσετέθησαν αὐτῷ, οἱ δὲ μέλλουσιν ἡμεῖς δὲ ἐμείναμεν

μόνοι. Καὶ φόβος μὴ καὶ ἡ αίρεσις γνωσθῆ, καὶ λοιπὸν ήμεις και συ χρηματίσωμεν αιρετικοί καυ τουτο γένηται, σκόπει μη μετά Μανιχαίων λογισθώμεν. "Αρξαι πάλιν οὖν διώκειν, καὶ πρόστα τῆς αἰρέσεως καὶ γὰρ καὶ αὕτη σὲ βασιλέα ἔχει. Τοιαῦτα μεν οὖν ἦν τούτων τὰ τῆς πανουργίας ρήματα. Καὶ αὐτὸς δὲ διερχόμενος, ὅτε πρὸς Μαγνέντιον [A.D. 351.] έσπευδε, καὶ βλέπων την πρὸς 'Αθανάσιον τῶν ἐπισκόπων κοινωνίαν, ως ύπο πυρος αναφθείς μετεβάλλετο την γυώμην, καὶ ούτε των όρκων εμνημόνευσεν, αλλα καὶ ων έγραψεν επελάθετο, καὶ τῶν πρὸς τὸν ἀδελφὸν καθηκόντων ἀγνώμων γέγουε. Καὶ γὰρ καὶ αὐτῷ γράφων, καὶ ᾿Αθανάσιον έωρακως, όρκους δέδωκε μη άλλως ποιήσειν, η ώς αν ό λαος βούληται, καὶ τῷ ἐπισκόπῳ καταθυμίως τυγχάνοι. 'Αλλ' ἡ πρὸς τὴν ασέβειαν σπουδή πάντων αθρόως αὐτὸν ἐπιλαθέσθαι πεποίηκεν. Οὐ δεῖ δὲ θαυμάζειν εἰ μετὰ τοσαῦτα γράμματα καὶ τοσούτους όρκους ηλλοιώθη Κωνστάντιος, όπουγε καὶ ὁ τῆς Αλγύπτου τότε τύραννος Φαραώ, πολλάκις ἐπαγγελλόμενος, καὶ διὰ τοῦτο λαμβάνων τῶν βασάνων ἄνεσιν, μετετίθετο, έως εἰς τέλος ἀπώλετο σὺν αὐτοῖς τοῖς ὁμονοήσασιν αὐτῷ.

31. Τούτους μεν οθν κατά πόλιν πρώτον εβιάζετο μετατί-[A.D. 353. θεσθαι γενόμενος δὲ ἐν τῆ ᾿Αρελατῷ καὶ τῆ Μεδιολάνῳ, λοι- $^{355\cdot 1}$ που ως οι αιρετικοί συνεβούλευσαν και ύπέθεντο, ούτως αυτός έπραττε, μάλλου δε ούτως καὶ αὐτοὶ διεπράττουτο, καὶ ἐνήλλουτο κατὰ πάντων έχουτες την εξουσίαν. Καὶ εὐθὺς ὧδε μὲν εντολαὶ καὶ γράμματα πρὸς τὸν ἔπαρχον, ἵνα τέως ὁ σῖτος άφαιρεθη παρά 'Αθανασίου, καὶ δοθη τοῖς τὰ 'Αρείου φρονοῦσι, καὶ ἵνα ἐξῆ ὑβρίζειν τοῖς βουλομένοις τοὺς μετ' αὐτοῦ συναγομένους. 'Απειλή τε ην τοις δικασταίς, εί μη συνάγοιντο μετά τῶν ᾿Αρειανῶν. Ἦν δὲ ταῦτα προοίμια τῶν μετὰ ταῦτα γενομένων διὰ τοῦ δουκὸς Συριανοῦ. Εἰς δὲ τὰ ἔξω μέρη προστάγματα πάλιν, καὶ νοτάριοι κατὰ πόλιν καὶ παλατινοὶ φέροντες ἀπειλὰς ἀπεστέλλουτο πρός τε τοὺς ἐπισκόπους καὶ τοὺς δικαστάς τνα οι μεν δικασται επείγωσιν, οι δε επίσκοποι η ΐνα κατὰ 'Αθανασίου γράφωσι, κοινωνίαν έχουτες πρὸς τοὺς 'Αρειανούς, ἢ τιμωρίαν αὐτοὶ μὲν ὑπομένωσιν ἐξοριστίας, οἱ δὲ τούτοις συνερχόμενοι λαοί δεσμά, καὶ ὕβρεις, καὶ πληγάς κατ'

σκοιεν. Οὐκ ἡμελεῖτο δὲ τὸ πρόσταγμα καὶ γὰρ εἶχον οἱ άποσταλέντες μεθ' ξαυτών κληρικούς Ούρσακίου καὶ Οὐάλεντος, ίνα καὶ παροξύνωσι, καὶ ἀμελοῦντας τοὺς δικαστὰς κατενέγκωσι τῷ βασιλεί. Καὶ τὰς μὲν αἰρέσεις ὡς μικροτέρας ἐαντων αδελφας συνεχώρουν βλασφημείν είς τον Κύριον, μόνοις δε τοις Χριστιανοις επεβούλενον, ου φέροντες ακούειν περί Χριστοῦ λόγων εὐσεβῶν. Πόσοι τοιγαροῦν ἐπίσκοποι, κατὰ Mark xiii. 9. τὸ γεγραμμένον, ' ἐπὶ ἡγεμόνας καὶ βασιλέας ἤχθησαν,' καὶ παρὰ δικαστών ήκουσαν "Η ύπογράψατε, ή των εκκλησιών αναχωρείτε καθαιρεθήναι γὰρ ὑμᾶς βασιλεὺς προσέταξε; πόσοι διεσείσθησαν παρ' αὐτῶν κατὰ πόλιν, ἵνα μὴ ὡς φίλους τῶν έπισκόπων αὐτοὺς καταμέμψωνται· καὶ γὰρ καὶ πολιτευταῖς έγράφετο, καὶ ἢν ἀπειλὴ, ζημία χρημάτων, εἰ μὴ ἀναγκάζοι έκαστος τὸν τῆς ἰδίας πόλεως ἐπίσκοπον ὑπογράφειν καὶ ὅλως πας τόπος, και πασα πόλις ἐπεπλήρωτο φόβου και ταραχής, των μεν επισκόπων ελκομένων, των δε δικαστών δρώντων τους όδυρμούς καὶ στεναγμούς τῶν λαῶν.

Ηι ΕΤ. ΑΡΙΑΝ. αὐτῶν, καὶ ἀφαίρεσιν τῶν ἰδίων ὑπαρχόντων ἔσεσθαι γινώ-

32. Ταθτα μεν παρά των αποσταλέντων παλατινών επράττετο οί δε θαυμαστοί θαρρούντες αίς έχουσι προστασίαις, σπουδην τίθενται καὶ ούτως των ἐπισκόπων τοὺς μὲν πρὸς βασιλέα καλοῦσι, τοὺς δὲ πάλιν διὰ γραμμάτων μεθοδεύουσι, πλάττοντες κατ' αὐτῶν προφάσεις 'ίν' οἱ μὲν παρόντα Κωνστάντιον καταπτήξωσιν, οί δὲ, τοὺς ἀποσταλέντας καὶ τὰς άπειλας της έκ προφάσεως συκοφαντίας φοβηθέντες, μεταθωνται της ξαυτών δρθης καὶ εὐσεβούς μνήμης. Οὕτω γούν έβιάσατο βασιλεύς τὸ τοσούτον τῶν ἐπισκόπων πληθος, τὰ μεν ἀπειλών, τὰ δὲ ἐπαγγελλόμενος, εἰπεῖν 'Οὐκέτι κοινωνοῦμεν 'Αθανασίω.' Οἱ γὰρ ἐρχόμενοι πρὸς αὐτὸν οὐ πρότερου έβλεπου αὐτὸυ, οὖθ' ὅλως ἄνεσιν ἔχειν τινὰ, ἡ προϊέναι της ιδίας οικήσεως επετρέποντο, πρίν αν η ύπογράψωσιν, η ἀνανεύοντες έξορισθωσιν. Ἐποίει δὲ τοῦτο διὰ τὸ συνορᾶν άπὸ πάντων μισεῖσθαι τὴν αἵρεσιν διὸ μάλιστα καὶ ἢνάγκασε τους τοσούτους τοις όλίγοις συναριθμηθήναι. Καὶ ἐσπούδασαν όχλον δυομάτων συναγαγείν, προς φθόνον μεν κατά τοῦ ἐπισκόπου, φαντασίας δὲ χάριν τῆς 'Αρειανῆς ἀσεβείας, ῆς

αὐτὸς προίσταται, οἰομενος ὅτι, ὡς τοὺς ἀνθρώπους, οὕτω καὶ την αλήθειαν μεταστρέψαι δυνήσεται οὐκ είδως, οὐδε άναγνούς, ὅτι οὐδὲ Σαδδονκαῖοι καὶ Ἡρωδιανοὶ, προσλαβόμενοι τους Φαρισαίους, ἴσχυσαν ἐπικρύψαι τὴν ἀλήθειαν μᾶλλον γάρ καὶ ούτως αύτη μεν καθημέραν λαμπρά δείκνυται, ούτοι δὲ καὶ κράξαντες, 'Οὐκ ἔχομεν βασιλέα εἰ μὴ Καίσαρα,' καὶ John xix. έχουτες την Πιλάτου κρίσιν, οὐδεν ήττόν είσιν έρημοι, καὶ πάσης αλσχύνης, πάσης προσδοκώντες όσον οὐδέπω μένειν καὶ αὐτοὶ κατὰ 'τὸν πέρδικα' γυμνοὶ, ὅταν ἴδωσι καὶ τὸν Jerem. xvii. προστάτην ξαυτών αποθνήσκοντα.

33. Εί δὲ καὶ ἀπρεπὲς τὸ ὅλως ἐπὶ τούτοις φοβηθέντας Cp. Apol. de τινας των επισκόπων μεταθέσθαι, αλλα μαλλον απρεπέστερου, καὶ οὐ θαρρούντων οἰς πεπιστεύκασι, τὸ βιά(εσθαι, καὶ αναγκάζειν τους μη βουλομένους. Ούτως δ μεν διάβολος έπει μηδεν αληθες έχει, 'εν πελέκει και λαξευτηρίω' επιβαί- Psal. Ixxiv. 6 νων κατεάσσει τὰς θύρας τῶν δεχομένων αὐτόν. Ο δὲ Σωτηρ ούτως έστὶ πράος, ως διδάσκειν μεν, 'Εί τις θέλει όπίσω Matt. xvi. 24. μου έλθειν' καὶ 'Ο θέλων είναι μου μαθητής' έρχόμενον δε Luke viii. 23. πρὸς έκαστον μη βιάζεσθαι, άλλα μαλλον κρούειν τε καὶ λέγειν "Ανοιξόν μοι, αδελφή μου νύμφη" και ανοιγόντων μεν, Cant. v. 2. εἰσέρχεται, ὀκνούντων δὲ καὶ μὴ θελόντων ἐκείνων, ἀναχωρεί. Οὐ γὰρ ξίφεσιν, ἢ βέλεσιν, οὐδὲ διὰ στρατιωτῶν ἡ ἀλήθεια c. 67. καταγγέλλεται, ἀλλὰ πειθοῖ καὶ συμβουλία. Ποία οὖν πειθὼ, Fuga, 23. ἔνθα βασιλέως φόβος; "Η ποία συμβουλία, ἐν ή ὁ ἀντιλέγων τὸ τέλος εξορισμὸν έχει καὶ θάνατον; Καὶ ὁ μὲν Δαβὶδ καίτοι βασιλεύς ων, και τον έχθρον ύπο χείρας έχων, θέλοντάς τε τους στρατιώτας αποκτείναι του έχθρου, ου τη εξουσία κεκώλυκευ, αλλ', ως ή γραφή φησιν, έπεισε Δαβίδ τους ανδρας αὐτοῦ ἐν λόγοις, καὶ οὐκ ἔδωκεν αὐτοῖς, ἀναστάντας θανατῶσαι τὸν Σαούλ. Αὐτὸς δὲ τὸν λόγου οὐκ ἔχων, μετ' ἐξουσίας ι Kings (ι Sam.) xxvi. πάντας βιάζεται ' ίνα δειχθη πασιν, ὅτι ἡ φρόνησις αὐτῶν οὐκ 9. έστι κατά Θεον, άλλ' άνθρωπίνη, καὶ ὅτι οἱ τὰ ᾿Αρείου φρονοῦντες 'οὐκ ἔχουσιν ἀληθῶς βασιλέα, εἰ μὴ Καίσαρα' δί αὐτοῦ γὰρ πάντα μὲν ὅσαπερ βούλονται καὶ πράττουσιν οί Χριστομάχοι. Δόξαντες δε δι' αὐτοῦ πολλοῖς ἐπιβουλεύειν, ηγυόησαν πολλούς ποιήσαντες όμολογητας γενέσθαι, έξ ων

Apol. ad Const. 27. Apol. de Fuga, 4.

Ηι ΕΤ. ΑΝΙΑΝ. είσιν οἱ νῦν λαμπρᾶ χρησάμενοι τῆ ὁμολογία, ἄνδρες εὐλαβείς, καὶ ἐπίσκοποι ἀγαθοὶ, Παυλίνος ὁ ἀπὸ Τριβέρων τῆς μητροπόλεως των Γαλλιων ἐπίσκοπος, καὶ Λουκίφερ ὁ ἀπὸ μητροπόλεως της Σαρδινίας επίσκοπος, Εὐσέβιός τε δ από Βερκέλλων της Ίταλίας, καὶ Διονύσιος ὁ ἀπὸ Μεδιολάνων ἔστι δὲ καὶ αὕτη μητρόπολις τῆς Ἰταλίας. Τούτους γαρ βασιλεύς καλέσας εκέλευσε κατὰ 'Αθανασίου μεν ύπογράφειν, τοις δε αίρετικοις κοινωνείν. Είτα εκείνων θαυμαζόντων τὸ καινὸν ἐπιτήδευμα τοῦτο, καὶ λεγόντων μὴ είναι τοῦτον ἐκκλησιαστικὸν κανόνα, εὐθὺς ἐκεῖνος, ''Αλλ' ὅπερ έγω βούλομαι, τοῦτο κανων, ἔλεγε, 'νομιζέσθω' οὕτω γάρ μου λέγουτος ανέχουται οί της Συρίας λεγόμενοι επίσκοποι. \*Η τοίνυν πείσθητε, ἢ καὶ ὑμεῖς ὑπερόριοι γενήσεσθε.

> 34. Ταῦτα ἀκούσαντες οἱ ἐπίσκοποι, πάνυ γε θαυμάσαντες, καὶ τὰς χειρας ἀνατείναντες πρὸς τὸν Θεὸν, πολλή τή κατ' αὐτοῦ παρρησία μετὰ λόγων ἐχρήσαντο, διδάσκοντες μὴ εἶναι την βασιλείαν αὐτοῦ, ἀλλὰ τοῦ δεδωκότος Θεοῦ, ὃν καὶ φοβείσθαι αὐτὸν ήξίουν, μη εξαίφνης αὐτην ἀφέληται ήπείλουν τε την ημέραν της κρίσεως, καὶ συνεβούλευον αὐτῶ μη διαφθείρειν τὰ ἐκκλησιαστικὰ, μηδὲ ἐγκαταμίσγειν τὴν 'Ρωμαϊκὴν άρχην τη της εκκλησίας διαταγή, μηδε την 'Αρειανην αίρεσιν εἰσάγειν εἰς τὴν ἐκκλησίαν τοῦ Θεοῦ. 'Αλλ' οὔτε ἤκουεν έκεινος, ούτε τι πλέον αὐτοὺς λέγειν ἐπέτρεπεν, ἀλλὰ καὶ μαλλου ήπείλει, καὶ ξίφος εγύμνου κατ' αὐτῶν, καὶ ἀπάγεσθαι δέ τινας έξ αὐτῶν ἐκέλευσε καὶ πάλιν, ώς ὁ Φαραὼ, μετεγίνωσκεν. Ἐκτινάξαντες τοίνυν οἱ ἄγιοι τὸν κονιορτὸν, καὶ πρὸς τὸν Θεὸν ἀναβλέψαντες, οὕτε ἀπειλην βασιλέως έφοβήθησαν, ούτε ξίφους γυμνουμένου προδεδώκασιν, αλλά καὶ τὸν ἐξορισμὸν ώς λειτούργημα διακονίας ἐσχήκασι διερχόμενοι γὰρ κατὰ τόπον καὶ κατὰ πόλιν, καίπερ ἐν δεσμοίς όντες, εθηγγελίζοντο, την μεν εθσεβή πίστιν κηρύττουτες, την δε 'Αρειανην αξρεσιν αναθεματίζοντες, και την μετάνοιαν Ούρσακίου καὶ Οὐάλευτος στηλιτεύουτες. Έγίγ-

Cp. Apol. de νετο δὲ τοῦτο πρὸς ἐναντίου τοῖς ἐπιβουλεύουσιν' ὅσῳ γὰρ Fuga, 8. πολύ τὸ διάστημα της εξοριστίας, τοσούτω μείζον τὸ κατ' αὐτῶν μῖσος ηὕξανε, καὶ κήρυγμα ἢν κατὰ τῆς ἀσεβείας

αὐτῶν ἡ τούτων ἀποδημία. Τίς γὰρ, βλέπων τούτους διερχομένους, οὐκ αὐτοὺς μεν ως ομολογητας ὑπερεθαύμαζεν, έκείνους δε οὐκ ἀπεστρέφετο καὶ ἐβδελύττετο, οὐκέτι μόνον ώς ἀσεβεῖς, ἀλλὰ καὶ ώς δημίους καὶ ώς φονευτάς, καὶ πάντα μάλλον η Χριστιανούς δνομάζων;

35. Βέλτιον μεν οθν ήν κατά την άρχην Κωνστάντιον μηδόλως της αίρέσεως ταύτης γενέσθαι η γενόμενον, μη τοσοῦτον ἐνδοῦναι τοῖς ἀσεβέσιν ἢ ἐνδόντα μέχρι τούτων στήναι μετ' αὐτῶν, ἵνα κἂν έως τούτων έχωσι τῶν τολμηθέντων κοινήν την κρίσιν. 'Ως δὲ ἔοικε, κατὰ τοὺς ἄφρονας δεσμοίς της ἀσεβείας ξαυτούς περιπείρουτες, μείζουα καθ' έαυτων την κρίσιν ἐπισπωνται. Καὶ γὰρ οὐδὲ Λιβερίου τοῦ έπισκόπου 'Ρώμης κατά την άρχην έφείσαντο, άλλά καὶ μέχρι των ἐκεῖ τὴν μανίαν ἐξέτειναν καὶ οὐχ ὅτι ἀποστολικός έστι θρόνος ήδέσθησαν, οὔθ' ὅτι μητρόπολις ἡ Ἡώμη της 'Ρωμανίας ἐστὶν, εὐλαβήθησαν, οἴθ' ὅτι πρότερον 'ἀπο- Cp. Apol. c. στολικούς αὐτούς ἄνδρας' γράφοντες εἰρήκασιν, ἐμνημόνευσαν. 'Αλλά πάντα όμοῦ φύραντες, πάντων άθρόως ἐπελάθουτο, καὶ μόνης της ύπερ της ἀσεβείας σπουδης εφρόντισαν. Ἐπειδη γὰρ ξωράκασιν αὐτὸν ὀρθοδοξοῦντα, καὶ μισούντα μεν την 'Αρειανην αίρεσιν, σπουδάζοντα δε πάντας πείθειν ἀποστρέφεσθαι καὶ ἀναχωρείν ἀπ' αὐτῆς, ἐλογίσαντο οί δυσσεβείς, ὅτι ΄Εὶ τὸν Λιβέριον πείσαιμεν, πάντων ταχέως κρατήσομεν' καὶ διαβάλλουσι βασιλεί κἀκείνος ταχέως, προσδοκήσας διὰ Λιβερίου πάντας έλκειν πρὸς ξαυτὸν, γράφει, καὶ πέμπει σπάδοντα Εὐσέβιόν τινα καλούμενον μετὰ γραμμάτων καὶ δωρεων, ίνα τοις μεν δώροις κολακεύση, τοις δὲ γράμμασιν ἀπειλήση. ἀπελθων τοίνυν ὁ σπάδων εἰς την 'Ρώμην, πρώτον παρεκάλει τον Λιβέριον κατά 'Αθανασίου μεν ύπογράψαι, τοις δε 'Αρειανοίς κοινωνήσαι, λέγων' 'Τοῦτο βασιλεὺς βούλεται, καὶ κελεύει σε ποιῆσαι' εἶτα, ἐπιδεικυυς τὰ δῶρα, παρεκάλει καὶ χειρῶν ήπτετο, λέγων 'Πείσθητι βασιλεί, καὶ ταῦτα δέξαι.

36. Ο δε επίσκοπος λόγω πείθων εδίδασκε 'Πως οδόν τε τοῦτο γενέσθαι κατὰ 'Αθανασίου; δυ γὰρ οὐ μόνου μία, ἀλλὰ καὶ δευτέρα σύνοδος πανταχόθεν συναχθεῖσα καλῶς ἐκαθάρισε,

ΗΙ Τ.ΑΡΙΑΝ. καὶ ή Γωμαίων δὲ ἐκκλησία μετ' εἰρήνης ἀπέλυσε, πῶς δυνάμεθα κατακρίναι; "Η τίς ήμας ἀποδέξεται, εί δυ παρόυτα ήγαπήσαμεν, καὶ εἴχομεν τῆ κοινωνία, τοῦτον ἐὰν ἀποστραφωμεν ἀπόντα; Οὐκ ἔστιν οὖτος ἐκκλησιαστικὸς κανων, οὔτε τοιαύτην πώποτε παράδοσιν έσχομεν παρά τῶν πατέρων, τῶν καὶ αὐτῶν παραλαβόντων παρὰ τοῦ μακαρίου καὶ μεγάλου ἀποστόλου Πέτρου. 'Αλλ' εἴπερ ἄρα μέλει τῷ βασιλεῖ περὶ Cp. Apol. c. Ari. 35. της εκκλησιαστικής είρήνης, εί κελεύει λυθήναι τὰ παρ' ήμίν περὶ 'Αθανασίου γραφέντα' λυέσθω καὶ τὰ παρ' ἐκείνων κατ' αὐτοῦ γενόμενα, λυέσθω δὲ καὶ τὰ κατὰ πάντων καὶ γενέσθω λοιπον εκκλησιαστική σύνοδος μακράν του παλατίου, εν ή βασιλεύς οὐ πάρεστιν, οὐ κόμης παραγίνεται, οὐ δικαστής Cp. Apol. c. Ari. 8. απειλεί, αλλα μόνον δ τοῦ Θεοῦ φόβος αρκεί καὶ ή των αποστόλων διάταξις τν' ούτως προηγουμένως ή μεν εκκλησιαστική πίστις σώζηται, καθώς οἱ πατέρες ώρισαν ἐν τῆ κατὰ Νίκαιαν συνόδω οἱ δὲ τὰ ᾿Αρείου φρονοῦντες ἐκβάλλωνται, καὶ ἡ αίρεσις αὐτῶν ἀναθεματισθῆ καὶ τότε λοιπὸν, κρίσεως γενομένης περί ων 'Αθανάσιος, καὶ εἴ τις έτερος έγκαλείται, και περί ων έγκελεύονται και αὐτοί, οί μεν ὑπεύθυνοι ἐκβάλλωνται, οἱ δὲ καθαροὶ παρρησίαν ἔχωσιν. Οὐ γὰρ οδόν τε συνόδω συναριθμηθήναι τούς περί πίστιν ασεβούντας οὐδὲ πρέπει προκρίνεσθαι πράγματος ἐξέτασιν τῆς περὶ πίστεως έξετάσεως. Χρη γαρ πρώτον πασαν περί της πίστεως Cp. Soc. ii. διαφωνίαν εκκόπτεσθαι, καὶ τότε τὴν περὶ τῶν πραγμάτων έρευναν ποιείσθαι. Καὶ γὰρ ὁ Κύριος ἡμῶν Ἰησοῦς ὁ Χριστὸς οὐ πρότερου ἐθεράπευε τοὺς πάσχουτας, πρὶν αν δείξωσι καὶ εἴπωσιν, ὁποίαν πίστιν εἶχον εἰς αὐτόν. Ταῦτα παρὰ τῶν

μετενόησαν, καὶ, νῦν λέγοντες, οὐκ εἰσὶ πιστοί.'
37. Ὁ μὲν οῦν ἐπίσκοπος Λιβέριος τοιαῦτα ὁ δὲ εὐνοῦχος, λυπηθεὶς, οὐ τοσοῦτον ὅτι μὴ ὑπέγραψεν, ἀλλ' ὅτι τῆς αἰρέσεως ἐχθρὸν αὐτὸν εὖρεν, ἐπιλαθόμενός τε, ὅτι πρὸς ἐπίσκοπον ἢν, μεγάλως ἀπειλήσας ἐξήρχετο μετὰ τῶν δώρων πράττει δέ τι παράνομον, Χριστιανῶν μὲν ἀλλότριον, σπαδόντων

πατέρων ἐμάθομεν' ταῦτα ἐπάγγειλον τῷ βασιλεῖ' ταῦτα γὰρ καὶ αὐτῷ συμφέρει, καὶ τὴν ἐκκλησίαν οἰκοδομεῖ. Μὴ ἀκονέτω δὲ Οὐρσάκιος καὶ Οὐάλης' καὶ γὰρ καὶ ἐν τοῖς προτέροις δὲ τολμηρότερον. Τὴν γὰρ παράβασιν τοῦ Σαοὺλ μιμησά-  $_{\text{Cp. 1 Kings}}$  μενος, ἀπελθὼν εἰς τὸ μαρτύριον Πέτρου τοῦ ἀποστόλου, τὰ  $_{\text{9}}$ . δώρα αὐτῷ ἀνέθηκεν. 'Αλλὰ μαθών ὁ Λιβέριος, πρὸς μὲν τὸν τηροθυτα τὸν τόπον, καὶ μὴ κωλύσαντα, μεγάλως ἡγανάκτησεν αὐτὰ δὲ ὡς ἄθυτον θυσίαν ἀπέρριψε καὶ τοῦτο μᾶλλον εἰς ὀργην ἐκίνει τὸν θλαδίαν. Παροξύνει τοίνυν βασιλέα, λέγων ' Οὐκέτι περί τοῦ γράψαι Λιβέριον ἐστιν ἡμῖν ἡ φροντίς, ἀλλ' ότι κατὰ τῆς αἰρέσεως οὕτω φρονεῖ, ὡς ἐξ ὀνόματος τοὺς 'Αρειανούς αναθεματίζειν.' Είς τοῦτο δὲ κινεῖ καὶ τοὺς ἐτέρους σπάδοντας πολλοί δὲ, μᾶλλον δὲ τὸ ὅλον εἰσὶν εὐνοῦχοι παρά Κωνσταντίω, καὶ πάντα δύνανται παρ' αὐτῶ, χωρίς τε τούτων οὐδέν ἐστιν ἐκεῖ γενέσθαι. Γράφει δὴ οὖν βασιλεύς είς 'Ρώμην' καὶ πάλιν παλατινοί, καὶ νοτάριοι, καὶ κόμητες ἀποστέλλουται, καὶ γράμματα πρὸς τὸυ ἔπαρχου, ἵνα η πλανήσαντες δόλω τον Λιβέριον εξαγάγωσιν ἀπὸ της 'Ρώμης, καὶ πέμψωσιν είς τὸ στρατόπεδον πρὸς αὐτὸν, ἢ βία τοῦτον διώξωσιν.

38. Τοιούτων δή όντων των γραφέντων, λοιπον κάκει φόβος και έπιβουλή κατά πάσαν την πόλιν ήκμαζε. Κατά πόσων γοῦν οἴκων ἀπειλη γέγονε; πόσοι πόσας ἐπαγγελίας εἰλήφασι κατὰ Λιβερίου; πόσοι ταῦτα βλέποντες ἐκρύβησαν ἐπίσκοποι; πόσαι των έλευθέρων ἀνεχώρησαν είς χωρία διὰ τὰς διαβολὰς τῶν Χριστομάχων; πόσοις ἀσκηταῖς ἐπεβούλευσαν; πόσους έκει διατρίβουτας και λοιπου το έφέστιου έχουτας έκει διωχθηναι πεποιήκασι; ποσάκις καὶ ὅπως ἐφύλαξαν τὸν λιμένα καὶ τὰς εἰσόδους τῶν πυλῶν, ἵνα μή τις ὀρθόδοξος εἰσελθὼν θεωρήση Λιβέριου; "Εσχε καὶ 'Ρώμη πεῖραν τῶν Χριστομάχων, καὶ ἔγνω λοιπὸν ὅπερ οὐκ ἐπίστευεν ἀκούουσα πρότερου, πῶς καὶ αἱ ἔτεραι ἐκκλησίαι κατὰ πόλιν ἐπορθήθησαν παρ' αὐτων. Εὐνοῦχοι δὲ ἦσαν οἱ καὶ ταῦτα καὶ τὰ κατὰ πάντων κινούντες. Καὶ τὸ παράδοξον τῆς ἐπιβουλῆς τοῦτό ἐστιν, ὅτι ή 'Αρειανή αίρεσις, άρνουμένη τον Υίον του Θεού, έξ εύνούχων έχει την βοήθειαν, οίτινες, ώς τη φύσει, ούτως καὶ την ψυχην άρετης άγουοι τυγχάνοντες, οὐ φέρουσιν ἀκούειν ὅλως περὶ υίου. Ο μεν οθν εκ της Αλθιοπίας εθνοθχος, μη 'νοων à ανε- Acts viii 27. γίνωσκεν, ἐπείσθη τῷ Φιλίππῳ διδάσκοντι περὶ τοῦ Σωτῆρος·

ΗΙ ΑΠΙΑΝ. Οἱ δὲ τοῦ Κωνσταντίου σπάδοντες οὔτε τοῦ Πέτρου δμολογοῦντος ἀνέχονται, ἀλλὰ καὶ τὸν Πατέρα δεικνύντα τὸν Υίὸν ἀποστρέφουται, καὶ μαίνουται κατὰ τῶν λεγόντων γυήσιον είναι τὸν Υίὸν τοῦ Θεοῦ, ἐκδικοῦντες σπαδόντων αίρεσιν, μηδὲν είναι γυήσιου καὶ ἀληθινὸυ ἐκ τοῦ Πατρός. Διὰ τοῦτο γὰρ Nic. Can. τ. καὶ ὁ νόμος εἴργει τούτους εἰς ἐκκλησιαστικὴν συμβουλίαν προσλαμβάνεσθαι καὶ ὅμως τούτους νῦν τῶν ἐκκλησιαστικῶν κριμάτων κυρίους έλογίσαντο καὶ ὅπερ αν αὐτοῖς δόξη, τοῦτο Κωνστάντιος κρίνει, καὶ οἱ λεγόμενοι ἐπίσκοποι ὑποκρίνονται. \*Ω τίς ἂν γένοιτο τούτων λογογράφος; τίς ἀπαγγείλη ταῦτα είς γενεαν έτέραν; τίς αρα πιστεύσειεν ακούων, ὅτι σπάδοντες οί οἰκειακὰς ὑπηρεσίας μόγις πιστευόμενοι (φιλήδουου γὰρ τὸ τούτων είδος, και οὐδεν άλλο μεριμνώσιν, ώς τοῦθ', ὅπερ αὐτους ή φύσις άφείλατο, έμποδίζειν), οὖτοι νῦν τῶν ἐκκλησιαστικών κατάρχουσι, καὶ τούτοις ὑποπίπτων Κωνστάντιος, πάσιν έπεβούλευσε, καὶ Λιβέριον έξώρισεν;

[But cp. c. 47.]

Acts ix. 5.

39. Ἐπειδή γὰρ πολὺς ἦν εἰς Ῥώμην γράφων, ἀπειλων, αποστέλλων, επιβουλεύων, λοιπον δε εγεγόνει και δ κατά ' Αλεξάι δρειαν διωγμός Έλκεται καὶ Λιβέριος πρὸς βασιλέα, καὶ πρὸς πολλή καὶ αὐτὸς κέχρηται τη παρρησία, 'Παῦσαι,' λέγων, 'διώκων Χριστιανούς' μη πείραζε δι' ήμων εἰσάξαι την ασέβειαν είς την εκκλησίαν. Πάντα υπομένειν εσμεν έτοιμοι, η 'Αρειομανίται κληθηναι. Χριστιανούς όντας ημάς μη ανάγκαζε Χριστομάχους γενέσθαι. Τοῦτο καὶ σοὶ συμβουλεύομεν μη μάχου προς του δεδωκότα σοι την άρχην ταύτην μὴ ἀντ' εὐχαριστίας ἀσεβήσης είς αὐτόν μὴ δίωκε τοὺς πιστεύοντας είς αὐτὸν, μη ἀκούσης καὶ σύ "Σκληρόν σοι πρὸς κέντρα λακτίζειν." 'Αλλ' εἴθε κὰν ἀκούσης, ἵνα καὶ σὺ πεισθής, ως ὁ άγιος Παῦλος. Ἰδοὺ πάρεσμεν, ήλθομεν πρὶν πλάσωνται πρόφασιν' διὰ τοῦτο γὰρ καὶ ἐσπεύσαμεν, εἰδότες ότι έξορισμος ήμας μένει παρά σοῦ, ἵνα, πρὶν προφάσεως πάθωμεν, καὶ πᾶσι δειχθή φανερώς, ὅτι καὶ οἱ ἄλλοι πάντες ούτω πεπόνθασιν, ώς ήμεις, και αι λεχθείσαι κατ' αὐτῶν προφάσεις επλάσθησαν παρά των εχθρών, και πάντα τὰ κατ' αὐτούς ἐστι συκοφαντία καὶ ψευδη.

40. Ούτω μεν οθν δ Λιβέριος τότε λέγων, εθαυμάζετο παρά

πάντων ὁ δὲ, ἀντὶ τοῦ ἀποκρίνασθαι, μόνον ἐκέλευσε καὶ [Yet see Theod. ii. εξώρισεν, εκαστον διαστήσας, ὅπερ καὶ ἐπὶ τῶν προτέρων 16.] πεποίηκε. Τοῦτον γὰρ, εξορίζων, τὸν τύπον αὐτὸς ἐποίησεν. ίνα καὶ ἐν ταῖς τιμωρίαις ἀμότερος τῶν πρὸ αὐτοῦ τυράννων [Autumn of καὶ διωκτών γένηται. Τῷ μὲν γὰρ προτέρφ διωγμῷ κοινῆ καὶ 355.1 πολλούς άμα κελεύων ὁ τότε Μαξιμιανὸς ἐξώριζεν ὁμολογητὰς Cp. c. 64. καὶ την τιμωρίαν ἐπεκούφιζε, παραμυθούμενος αὐτοὺς τῆ συνουσία ουτος δε κακείνου γέγονεν ωμότερος, και διέστησε τους κοινή παρρησιασαμένους καὶ δμολογήσαντας, καὶ διεχώρισε τους συνδεθέντας τη πίστει, ίνα και αποθνήσκοντες αλλήλους μη βλέπωσι, νομίζων, ως δ χωρισμός τοῦ σώματος πάντως καὶ την της ψυχης διάθεσιν διίστησιν, η χωρισθέντες άφ' ξαυτών, έπιλάθωνται της αλλήλων δμοφροσύνης τε καὶ δμοψυχίας· οὐκ είδως ὅτι, κὰν ἕκαστος ἀπομείνη, ἀλλ' ἔχει μεθ' ἐαυτοῦ πάλιν δυ κοινή συνόντες ωμολόγησαν Κύριον, δς καὶ πλείους είναι ποιήσει μεθ' εκάστου (ώς πεποίηκεν επὶ Ἑλισσαίου τοῦ 4 Kings) (2 Kings) vi. 16. προφήτου), ήπερ είσι μετά Κωνσταντίου στρατιώται. Τυφλον άληθως ή κακία εν ώ γαρ έδοξαν λυπείν τους δμολογητας, διαχωρίζοντες αὐτοὺς ἀπ' ἀλλήλων, ἐν τούτω μᾶλλον ἐαυτοὺς μεγάλως ήδίκησαν. 'Όλως μεν γαρ είσυνησαν άλλήλοις, καὶ έπι τὸ αὐτὸ ἐτύγχανον, ἐξ ἐνὸς τόπου τῶν ἀσεβῶν ἐγνωρίζετο τὸ μύσος νῦν δὲ, διαστήσαντες αὐτοὺς, πεποιήκασιν εἰς πάντα τόπον διαδραμείν ξαυτών και γνωσθήναι την άσεβή αίρεσιν καὶ πουηρίαν.

41. Οξα γάρ καὶ ταῦτα πράττοντες ἔδρασαν, τίς ἀκούσας ούχ ήγήσεται πάντα μάλλον αύτους ή Χριστιανούς είναι; Λιβερίου γὰρ ἀποστείλαντος πρὸς βασιλέα Εὐτρόπιον πρεσβύτερου, καὶ διάκουου Ἱλάριου μετὰ γραμμάτων, ὅτε καὶ οἱ περὶ Λουκίφερον ώμολόγουν, τὸν μεν πρεσβύτερον εὐθὺς εξώρισαν, τὸν δὲ διάκονον Ἱλάριον γυμνώσαντες, καὶ τὰ νῶτα μαστίξαντες, εξώρισαν, επιφωνοῦντες ' Διὰ τί μὴ ἀντέστης Λιβερίω, άλλὰ καὶ παρ' αὐτοῦ κεκόμικας γράμματα;' ἐποίουν δὲ τοῦτο Οὐρσάκιος καὶ Οὐάλης, καὶ οἱ σὺν αὐτοῖς σπάδοντες. Καὶ ὁ μεν διάκονος μαστιζόμενος ηὐλόγει τον Κύριον, μνησθείς αὐτοῦ λέγουτος· 'Τὸυ νῶτόν μου ἔδωκα εἰς μάστιγας.' Οἱ δὲ καὶ Isa. l. 6. μαστίζοντες εγέλων καὶ εχλεύαζον αὐτὸν, οὐκ ερυθριῶντες ὅτι

εκτρέπονται.

ΗΙ ΑΙΙΑΝ, Λευίτην ύβριζον πρέποντα δε ξαυτοίς καὶ οὖτοι γελώντες έφρόνουν, κάκείνος εὐλογῶν ὑπέμενε. Τὸ μὲν γὰρ τύπτεσθαι Χριστιανών ἴδιόν ἐστι, τὸ δὲ μαστίζειν Χριστιανούς Πιλάτου καὶ Καϊάφα τὸ τόλμημα. Οὕτω μὲν οὖν καὶ τὴν Ῥωμαίων έκκλησίαν καὶ κατά τὴν ἀρχὴν ἐπεχείρησαν διαφθείραι, θελήσαντες έγκαταμίξαι καὶ έν αὐτῆ τὴν ἀσέβειαν ὁ δὲ Λιβέριος, Apol. c. Ari. έξορισθείς, ύστερου μετά διετή χρόνου ὤκλασε, καὶ φοβηθείς τὸν ἀπειλούμενον θάνατον, ὑπέγραψεν. ᾿Αλλὰ καὶ τοῦτο Ср. с. 31. δείκυυσιν έκείνων μεν την βίαν, Λιβερίου δε το κατά της αίρέσεως μίσος, και την ύπερ 'Αθανασίου ψήφου, ότε την προαίρεσιν είχεν έλευθέραν. Τὰ γὰρ ἐκ βασάνων παρὰ τὴν έξ ἀρχῆς γνώμην γιγνόμενα, ταῦτα οὐ τῶν φοβηθέντων, ἀλλὰ των βασανιζόντων έστι βουλήματα. Πάντα μέντοι ποιείν ύπερ της αιρέσεως επεχείρησαν καθ' εκάστην δε εκκλησίαν, τηροθυτες ην έμαθον πίστιν, τους μεν διδασκάλους προσδοκώσι, την δε Χριστομάχον αίρεσιν κατέλαβον, καὶ πάντες, ώς όφιν,

Apol. de Fuga, 5.

Cp. Apol. ad Const. 3.

42. Τοιαῦτα δὲ καὶ τοσαῦτα ποιήσαντες οἱ δυσσεβεῖς, οὐδὲν ἐνόμιζον πεποιηκέναι, ἔως ὁ μέγας 'Όσιος ἀπείρατος ἢν αὐτῶν τῆς πονηρίας. Καὶ γὰρ καὶ κατὰ τοῦ τηλικούτου γέροντος ἐκτεῖναι τὴν μανίαν ἑαυτῶν ἐσκέψαντο· καὶ οὔθ' ὅτι πατήρ ἐστι τῶν ἐπισκόπων ἠσχύνθησαν, οὔθ' ὅτι γέγονεν ὁμολογητὴς ηὐλαβήθησαν, οὔτε τὸν χρόνον τῆς ἐπισκοπῆς, ὅτι ἑξήκοντα ἔτη καὶ πλεῖον ἔχει ἐν αὐτῆ, ἠδέσθησαν ἀλλὰ πάντα ἐξουθένουν, καὶ πρὸς μόνην τὴν αἵρεσιν ἔβλεπον ἄνθρωποι ἀληθῶς

Τακε χνίϊι το 'μήτε του Θεου φοβούμενοι, μήτε ἄνθρωπου ἐντρεπόμενοι.'
Προσελθόντες τοίνυν Κωνσταντίω, τοιούτοις πάλιν ἐχρήσαντο ρήμασι· 'Πάντα μὲν πεποιήκαμεν, καὶ ἐξωρίσαμεν τον 'Ρωμαίων ἐπίσκοπου· ἐξωρίσαμεν δὲ καὶ πρὸ αὐτοῦ πλείστους ὅσους ἐπισκόπους· πάντα τε τόπου φόβου πεπληρώκαμεν· ἀλλ' εἰς οὐδὲν ἡμῖν ἐστι τὰ τηλικαῦτά σου ἔργα, οὐδὲ κατώρθωται ὁτιοῦν ἡμῖν, ἕως "Οσιος περιλείπεται. 'Εκείνου γὰρ ὄντος ἐν τοῖς ἰδίοις, καὶ πάντες ἐν ταῖς ἰδίαις ἐκκλησίαις εἰσίν· ἱκανός ἐστιν ἐν λόγω καὶ πίστει πείθειν πάντας καθ' ἡμῶν. Οῦτος καὶ συνόδων καθηγεῖται, καὶ γράφων ἀκούεται πανταχοῦ· οῦτος καὶ τὴν ἐν Νικαία πίστιν ἐξέθετο, καὶ τοὺς 'Αρειανοὺς

εκήρυξεν αίρετικούς είναι πανταχού. \*Αν τοίνυν ούτος μείνη, περιττός ὁ τῶν ἐτέρων ἐξορισμὸς γέγονεν ἡ γὰρ αίρεσις ἡμῶν έκποδων γίγνεται. "Αρξαι τοίνυν καὶ τοῦτον διώκειν, καὶ μὴ φείση, καν άρχαιος η και γαρ ή αιρεσις ήμων ουκ οίδεν ουδε γερόντων τιμᾶν πολιάν.

43. Ταῦτα ἀκούων, οὐκ ἐμέλλησε βασιλεὺς, ἀλλ' είδως τὸι άνθρωπου, καὶ τὸ ἱκανὸν τοῦ γέροντος, γράφει καὶ κελεύει τούτου έλθειν πρός αὐτὸν, ἡνίκα καὶ Λιβέριον κατά τὴν ἀρχὴν έπείραζεν. 'Ελθόντα δη οθν αθτον ήξίου, και προέτρεπε τα συνήθη λέγων, οίς δη και τους άλλους απατάν ενόμιζεν, ίνα καθ' ήμων μεν γράψη, προς δε τους 'Αρειανους έχη την κοινωνίαν. Ο δε γέρων, καὶ τὴν ἀκοὴν ἀηδῶς ἐνέγκας, καὶ λυπηθείς, ὅτι κὰν ὅλως ἐφθέγξατό τι τοιοῦτον, ἐπιπλήξας, καὶ πείσας αὐτὸν, ἀνεχώρησεν είς τὴν πατρίδα καὶ τὴν ἐκκλησίαν έαυτοῦ. ᾿Αλλὰ τῶν αἱρετικῶν ἀποδυρομένων, καὶ πάλιν παροξυνόντων, (είχε δε καὶ τοὺς εὐνούχους ὑπομιμνήσκοντας, καὶ μᾶλλου παροξύνουτας,) γράφει λοιπου βασιλεύς μετα απειλής καὶ ύβρίζεται μεν ό "Οσιος, οὐ κινείται δε δια τον φόβον της επιβουλης άλλ' έστηκως τῷ φρονήματι, καὶ ' ἐπὶ τὴν πέτραν' οἰκοδομή- Matt. vii. 24. σας ξαυτοῦ τὴν τῆς πίστεως 'οἰκίαν,' ἐπαρρησιάζετο κατὰ τῆς αίρέσεως, ρανίδας καὶ πνοὰς ἀνέμων ἡγούμενος τὰς ἐκ τῶν γραμμάτων ἀπειλάς. Πολλάκις γοῦν γράψαντος Κωνσταντίου, καὶ τὰ μὲν κολακεύοντος ὡς πατέρα, τὰ δὲ ἀπειλοῦντος, καὶ τοὺς έξορισθέντας ονομάζοντος, καὶ λέγοντος· "Ετι σὰ μόνος τυγχάνεις δ κατὰ τῆς αἰρέσεως; Πείσθητι, καὶ γράψον κατὰ 'Αθανασίου' ὁ γὰρ κατ' ἐκείνου γράφων πάντως τὰ 'Αρειανῶν μεθ' ήμων φρονήσει ' οὐ κατορρωδήσας ό 'Όσιος, ἀλλὰ καὶ πάσχων ύβρεις, έγραψε καὶ αὐτὸς τοιαῦτα, καὶ τὴν ἐπιστολὴν ἀνέγνωμεν, καὶ ἔστιν ἐν τῷ τέλει γεγραμμένη.

Οσιος Κωνσταντίω βασιλεί έν Κυρίω χαίρειν.

44. Έγω μεν ωμολόγησα καὶ τὸ πρώτον, ὅτε διωγμὸς γέγο- (Letter of Hosius to νεν ἐπὶ τῷ πάππῳ σου Μαξιμιανῷ. Εἰ καὶ σύ με διώκεις, Constanέτοιμος καὶ νῦν πᾶν ότιοῦν ὑπομένειν, ἢ ἐκκενοῦν ἀθῶον αἷμα, καὶ προδιδόναι τὴν ἀλήθειαν σὲ δὲ οὐκ ἀποδέχομαι τοιαῦτα γράφουτα καὶ ἀπειλοῦντα. Παῦσαι τοῦ τοιαῦτα γράφειν, καὶ

(Letter of Hosius to Constan-: 131S.)

Cp. Apol. c.

€. 23.

Apol. ad Const. 5.

C. 29.

ΗΙ ΑΤΙΑΝ. μη φρόνει τὰ Αρείου, μηδε ἄκουε των ἀνατολικων, μηδε πίστευε τοίς περί Οὐρσάκιον καὶ Οὐάλεντα. "Α γὰρ ἐκείνοι λέγουσιν, οὐ δι' 'Αθανάσιον φθέγγονται, ἀλλὰ διὰ τὴν ἰδίαν αίρεσιν. Πίστενέ μοι, Κωνστάντιε, πάππος εἰμί σου καθ' ήλικίαν εγενόμην αὐτὸς εν τη κατά Σαρδικήν συνόδω, ὅτε σύ τε καὶ ὁ μακαρίτης ἀδελφός σου Κώνστας πάντας ήμᾶς συνήγαγε. Καὶ δι' ἐμαυτοῦ τοὺς ἐχθροὺς 'Αθανασίου προσεκαλεσάμην, ελθόντας αὐτοὺς εἰς τὴν ἐκκλησίαν, ἐν ἡ ϣκουν ἐγω, ἵν', εί τι έχοιεν κατ' αὐτοῦ, λέγωσιν ἐπαγγειλάμενος αὐτοῖς θαβρείν, καὶ μὴ ἄλλο τι προσδοκάν, ἡ ὀρθὸν τὸ κριτήριον ἐπὶ πασιν έσεσθαι. Τοῦτο δὲ οὐχ άπαξ, ἀλλὰ καὶ δεύτερον έποίησα, προτρέπων, εί μη θέλοιεν έπὶ πάσης της συνόδου, καν έπ' έμου μόνου έπαγγειλάμενος πάλιν, ότι, αν μεν ύπεύθυνος δειχθη, πάντως ἀποβληθήσεται καὶ παρ' ήμων αν δε αναίτιος εύρεθη, καὶ ελέγξη συκοφάντας ύμας, εἰ παραιτείσθε τὸν ἄνθρωπου, ἐγὼ μετ' ἐμαυτοῦ πείθω τὸν 'Αθανάσιον ἐλθεῖν είς τὰς Σπανίας. Καὶ ὁ μὲν 'Αθανάσιος ἐπὶ τούτοις ἐπείθετο, καὶ οὐκ ἀντέλεγεν ἐκείνοι δὲ, πρὸς πάντα μὴ θαρροῦντες, ἴσως ανένευου. Έγένετο δὲ πάλιν ὁ Αθανάσιος εἰς τὸ σὸν στρατόπεδον, ἡνίκα μετεπέμψω γράψας αὐτῷ, καὶ παρόντας ἐν αὐτῆ τῆ 'Αντιοχεία τοὺς ἐχθροὺς κληθῆναι πάντας ἡ ἕκαστον αὐτῶν ηξίωσεν, ζυ η ἐλέγξωσιν, η ἐλεγχθῶσι καὶ ζνα η παρόντα δείξωσιν οίον λέγουσιν, ή ἀπόντα μη διαβάλλωσι. Καὶ οὖτε σὰ λέγουτος ἡνέσχου, ἀλλὰ κἀκεῖνοι παρητήσαυτο. Τί τοίνυν ἀκούεις ἔτι τῶν κακολογούντων αὐτόν; Πῶς ἀνέχη Οὐάλευτος καὶ Οὐρσακίου, καίτοι μετανοησάντων αὐτῶν, καὶ έγγράφως αὐτῶν ὁμολογησάντων τὴν συκοφαντίαν; 'Ωμολόγησαν γὰρ οὐ βίαν παθόντες, ώς αὐτοὶ προφασίζονται, οὐ στρατιωτών ἐπικειμένων, οὐκ είδότος τοῦ ἀδελφοῦ σου (οὐκ έγίγνετο γὰρ παρ' αὐτῷ τοιαῦτα, οἶα νῦν γίγνεται, μὴ γένοιτο), άλλ' αὐτοὶ θέλοντες έαυτοῖς ἀνηλθον εἰς την 'Ρώμην, καὶ τοῦ έπισκόπου καὶ τῶν πρεσβυτέρων παρόντων ἔγραψαν γράψαντες πρότερον καὶ 'Αθανασίω φιλικὴν καὶ εἰρηνικὴν ἐπιστολήν. Εί δὲ βίαν προφασίζονται, καὶ τοῦτο γινώσκουσι κακὸν, οὐκ ἀποδέχη δε οὐδε σύ παῦσαι τοῦ βιάζεσθαι, καὶ μήτε γράφε, μήτε πέμπε κόμητας άλλα και τους έξορισθέντας απόλυσον,

ίνα μη, βίαν αιτιωμένου σου, μείζονας βίας εκείνοι ποιώσι. Τί γὰρ τοιοῦτον γέγονε παρὰ Κώνσταντος; τίς ἐπίσκοπος εξωρίσθη; πότε κρίσεως εκκλησιαστικής μέσος γέγονε; ποίος αὐτοῦ παλατίνος ἡνάγκασε κατά τινος ὑπογράψαι, ἵνα οἱ περὶ Οὐάλευτα τοιαῦτα λέγωσι; Παῦσαι, παρακαλῶ, καὶ μυήσθητι, ότι θυητὸς ἄυθρωπος τυγχάνεις φοβήθητι τὴν ἡμέραν τῆς κρίσεως φύλαξου σεαυτου είς εκείνην καθαρόν. Μη τίθει σεαυτὸν είς τὰ ἐκκλησιαστικά μηδε σὰ περὶ τούτων ἡμίν παρακελεύου άλλὰ μᾶλλον παρ' ἡμῶν σὰ μάνθανε ταῦτα. Σοὶ βασιλείαν ὁ Θεὸς ἐνεχείρισεν ἡμῖν τὰ τῆς ἐκκλησίας έπίστευσε. Καὶ ώσπερ δ την σην αρχην ύποκλέπτων αντιλέγει τῷ διαταξαμένω Θεῷ, οὕτω φοβήθητι μὴ καὶ σὺ, τὰ τῆς έκκλησίας είς ξαυτου ξλκων, ύπεύθυνος εγκλήματι μεγάλω γένη· ''Απόδοτε,' γέγραπται, 'τὰ Καίσαρος Καίσαρι, καὶ τὰ Matt.xxii,21. τοῦ Θεοῦ τῷ Θεῷ.' Οὔτε τοίνυν ἡμῖν ἄρχειν ἐπὶ τῆς γῆς έξεστιν, οὖτε σὺ τοῦ θυμιậν ἐξουσίαν ἔχεις, βασιλεῦ. Ταῦτα μεν οθν κηδόμενος της σης σωτηρίας γράφω περί δε ων επέστειλας, ταύτης είμὶ της γνώμης έγω ούτε 'Αρειανοίς συγκατατίθεμαι, άλλα και την αίρεσιν αὐτῶν ἀναθεματίζω οὔτε κατὰ 'Αθανασίου γράφω, ον ήμεις τε καὶ ή 'Ρωμαίων ἐκκλησία, καὶ πᾶσα ἡ σύνοδος ἐκαθάρισε. Καὶ γὰρ ταῦτα καὶ σὺ συνορῶν μετεπέμψω τὸν ἄνθρωπον, καὶ συνεχώρησας αὐτῷ μετὰ Apol. c. Ari. τιμής είς την πατρίδα καὶ την έκκλησίαν έπανελθείν. Τίς 51. τοίνυν γέγονε πρόφασις της τοσαύτης μεταβολης; Οἱ αὐτοὶ γὰρ ἐχθροὶ οἱ καὶ πρότερον ὄντες καὶ νῦν εἰσιν αὐτοῦ καὶ ἃ νῦν ψιθυρίζουσιν (οὐ γὰρ παρόντος αὐτοῦ φθέγγονται), ταῦτα, καὶ πρὶν μεταπέμψη τὸν 'Αθανάσιον, κατελάλουν' ταῦτα καὶ έλθόντες είς την σύνοδον διεθρύλλουν καὶ ἀπαιτούμενοι παρ' έμοῦ, καθὰ προείπου, τὰς ἀποδείξεις οὐκ ἴσχυσαν παρασχείν· εὶ γὰρ εἶχον, οὐκ ἂν ἔφυγον οὕτως αἰσχρῶς. Τίς οὖν ἔπεισέ σε μετὰ τοσοῦτον χρόνον ἐπιλαθέσθαι τῶν σαυτοῦ γραμμάτων καὶ ἡημάτων; Ἐπίσχες, καὶ μὴ πείθου κακοῖς ἀνθρώποις, ἵνα μη διὰ τὸ πρὸς ἀλλήλους καθηκον σαυτὸν ὑπεύθυνον ποιήσης. Ωδε γὰρ τούτοις καθηκετεύεις, ἐν δὲ τῆ κρίσει μόνος μέλλεις [Qu. καθικεἀπολογεῖσθαι. Οὖτοι τὸν ἴδιον ἐχθρὸν διὰ σοῦ θέλουσιν άδικείν, καὶ βούλονταί σε διάκονον τῆς ξαυτών πονηρίας γενέ-

(Letter of Hosius to Constantius.)

ΗΙ Τ.ΑΡΙΑΝ. σθαι, ίνα διὰ σοῦ καὶ τὴν μυσαρὰν αίρεσιν είς τὴν ἐκκλησίαν έπισπείρωσιν. Οὐκ ἔστι δὲ φρόνιμον δι' ἄλλων ἡδονὴν ἑαντὸν εἰς προῦπτον κίνδυνον ἐμβάλλειν. Παῦσαι, παρακαλῶ, καὶ πείσθητί μοι, Κωνστάντιε. Ταῦτα γὰρ πρέπει καὶ ἐμὲ γράφειν, καὶ σὲ τούτων μὴ καταφρονείν.

45. Ταθτα μεν δ 'Αβραμιαίος γέρων, δ άληθως "Όσιος

έφρόνησέ τε καὶ έγραψεν, ὁ δὲ οὔτε τοῦ ἐπιβουλεύειν ἀνεχώρει, οὖτε πρόφασιν κατ' αὐτοῦ ζητῶν πέπανται ἀλλὰ καὶ ἀπειλῶν επέμενε δεινώς, ίνα η βιαζόμενος μεταγάγη, η μη πειθόμενον έξορίση. Πρόφασιν μεν οθν, ωσπερ οί τακτικοί καὶ σατράπαι της Βαβυλώνος, ζητούντες, ούχ εύρισκον κατά του Δανιηλ εί μη έν νόμοις Θεοῦ αὐτοῦ· οὕτω καὶ οἱ νῦν σατράπαι της ἀσεβείας οὐδὲ πλάσασθαι κατὰ τοῦ γέρουτος ἄλλην ήδυνήθησαν. (πασι γαρ γνώριμος ην δ αληθως "Οσιος, καὶ δ τούτου βίος

Dan. vi. 14. Luke xxiii.

Dan. vi. 5.

άνεπίληπτος,) εί μη τὸ κατά της αίρέσεως μίσος. Διαβάλλουσι τοίνυν καὶ αὐτὸν, οὐκέτι ὡς ἐκεῖνον Δαρείω (ἀηδῶς γὰρ ήκουσεν ὁ Δαρείος κατὰ τοῦ Δανιηλ), ἀλλ' ὡς Ἰεζάβελ κατὰ τοῦ  $^3$  Kings (τ Kings) xxi. Ναβουθαὶ, καὶ ὡς οἱ Ἰουδαῖοι τῷ Ἡρώδη, λέγοντες· 'Οὐ μόνον ούχ ύπογράφει κατὰ 'Αθανασίου, ἀλλὰ καὶ ἡμᾶς δι' αὐτὸι κατακρίνει και την αίρεσιν ούτω μισεί, ως και άλλοις γράφειν θάνατον μᾶλλον ὑπομένειν, ἢ προδότας γίνεσθαι τῆς ἀληθείας. Δι' αὐτὴν γὰρ καὶ ὁ ἀγαπητὸς ἡμῶν 'Αθανάσιος διώκεται, καὶ Αιβέριος ὁ Ρωμαίων ἐπίσκοπος, καὶ οἱ ἄλλοι πάντες ἐπιβουλεύονται. Ταῦτα ἀκούσας ὁ τῆς ἀσεβείας προστάτης, καὶ τῆς αίρέσεως βασιλεύς Κωνστάντιος, καὶ ὅτι μάλιστα καὶ ἕτεροί είσι κατά τὰς Σπανίας ταυτά τῷ 'Οσίφ φρονοῦντες, πειράσας κάκείνους ύπογράψαι, καὶ μὴ δυνηθείς ἀναγκάσαι, μεταπέμπεται τὸν "Οσιον καὶ ἀντὶ ἐξορισμοῦ κατέχει τοῦτον ὅλον ἐνιαντὸν ἐν τῶ Σιρμίω, οὕτε τὸν Θεὸν φοβηθεὶς ὁ ἄθεος, οὕτε τοῦ πατρός την διάθεσιν ην είχε πρός τον Όσιον, αίδεσθείς δ ανόσιος, οὕτε τὸ γῆρας (ἐκατονταέτης γὰρ λοιπὸν ἦν) αἰσχυνθεὶς ὁ ἄστοργος. Πάντα γὰρ ταθτα παρείδε διὰ τὴν ἀσέβειαν ό νέος 'Αχαὰβ, καὶ ἄλλος Βαλθασὰρ ἐφ' ἡμῶν γενόμενος. Τοσαύτην γὰρ βίαν πεποίηκε τῷ γέροντι, καὶ τοσοῦτον αὐτὸν

Apol. c. Ari. συνέσχεν, ως θλιβέντα αὐτὸν, μόγις κοινωνήσαι μεν τοῖς περὶ Οὐάλεντα καὶ Οὐρσάκιον, μὴ ὑπογράψαι δὲ κατὰ ᾿Αθανασίου. [A.D. 357.] ᾿Αλλὰκαὶ οὕτως οὐκ ἠμέλησεν ὁ γέρων μέλλων γὰρ ἀποθνήσκειν, ὅσπερ διατιθέμενος ἐμαρτύρατο τὴν βίαν, καὶ τὴν ᾿Αρειανὴν αῖρεσιν ἀνεθεμάτιζε, καὶ παρήγγελλε μηδένα ταύτην ἀποδέχεσθαι.

46. Τίς ταῦτα βλέπων, ἢ καὶ μόνον ἀκούων, οὐκ ἐξίσταται καὶ αὐτὸς, καὶ καταβοήσει πρὸς Κύριον, λέγων ' Μὴ ẫρα είς Ezek. xi. 13. έξάλειψιν σὺ ποιήσης τὸν Ἰσραήλ; Τίς, ταῦτα κατανοῶν, οὐκ εὐκαίρως καὶ αὐτὸς καταβοήσει, λέγων· 'Έκστασις καὶ Jerem. v. 30. Φρικτά έγενήθη έπὶ της γης, καὶ, ' Εξέστη ὁ οὐρανὸς ἐπὶ Jerem. ii. 12. τούτω, καὶ ἡ γῆ ἐπὶ πλείου ἔφριξε σφόδρα; ' Οἱ πατέρες τῶν λαών, καὶ διδάσκαλοι τῆς πίστεως αἴρονται, καὶ οἱ ἀσεβεῖς εἰς τας εκκλησίας εἰσάγονται. Τίς, ὅτε Λιβέριος ἐπίσκοπος Ῥώμης εξωρίσθη, καὶ ὁ πατὴρ τῶν ἐπισκόπων ὁ μέγας "Οσιος, ούτω πάσχουτα, η τίς δρων τοσούτους ἐπισκόπους ἀπὸ της Σπανίας και των άλλων μερων εξοριζομένους, οὐκ ἐπέγνω, κὰν ολίγην αἴσθησιν έχη, ὅτι καὶ τὰ κατὰ 'Αθανάσιον καὶ τοὺs άλλους προφάσεις είσι ψευδείς, και πάντα συκοφαντίας μεστά; Cp. c. 3. Τούτου γὰρ χάριν κἀκείνοι πάντα παθείν ὑπέμειναν, συνορῶντες την γενομένην έκ συκοφαντίας εκείνων επιβουλήν. Έπεὶ ποίου ἔγκλημα καὶ Λιβερίω; ἢ ποία κατηγορία κατὰ τοῦ γέρουτος Όσίου; τίς καν έψεύσατο κατά Παυλίνου, καὶ Λουκιφέρου, καὶ Διονυσίου, καὶ Εὐσεβίου; ἢ ποῖον ἁμάρτημα κατὰ των άλλων εξορισθέντων επισκόπων, καὶ πρεσβυτέρων, καὶ διακόνων; οὐκ ἔστι τοῦτο, μὴ γένοιτο, οὐ γὰρ δι' ἐγκλήματα γεγόνασιν αί συσκευαί, οὐδε διὰ κατηγορίαν έκαστος εξωρίσθη. άλλ' ἐπανάστασίς ἐστι τῆς ἀσεβείας κατὰ τῆς εὐσεβείας καὶ σπουδη μεν ύπερ της 'Αρειανης αιρέσεως, προοίμια δε καὶ της τοῦ ἀντιχρίστου παρόδου, Κωνσταντίου ταύτην προκατασκευάζουτος ἐκείνω.

47. Μετὰ γὰρ τὸ διαπράξασθαι πάντα, ὅσαπερ ἠθέλησεν Cp. c. 39. εἰς τὰς ἐκκλησίας τὰς ἐν τῷ Ἰταλίᾳ, καὶ τὰ ἄλλα μέρη μετὰ τὸ τοὺς μὲν ἐξορίσαι, τοὺς δὲ ἀναγκάσαι, καὶ πληρῶσαι φόβου τὰ πανταχοῦ, λοιπὸν εἰς ᾿Αλεξάνδρειαν ὥσπερ τι νόσημα τὸν ἑαυτοῦ θυμὸν ἔστρεψεν. Ἐγίγνετο δὲ τοῦτο πανούργως παρὰ τῶν Χριστομάχων Ἱνα γὰρ φαντασίαν ἔχωσιν ὑπογραφῆς πολλῶν ἐπισκόπων, καὶ Ἱνα διωχθεὶς ᾿Αθανάσιος μὴ ἔχῃ κἂν

Ηι Απιαν. ἀποδύρεσθαι πρὸς ἐπίσκοπον, διὰ τοῦτο, προλαμβάνοντες, τὰ πανταχοῦ πεπληρώκασι φόβου καὶ τοῦτον ἔφεδρον εἰς τὴν ἐπιβουλὴν ἐτήρησαν οὐκ εἰδότες οἱ ἄφρονες, ὅτι οὐ προαίρεσιν ἐπισκόπων, ἀλλὰ τὴν παρ αὐτῶν γενομένην βίαν ἐπεδείκοι καὶ στι, κὰν ἀδελφοὶ καταλείψωσι, κὰν φίλοι καὶ γνώριμοι μακρὰν ἀποστῶσι, καὶ μηδεὶς εὐρεθῷ συλλυπούμενος καὶ παρακαλῶν, ἀλλ ὑπὲρ πάντα μᾶλλον ἡ πρὸς Θεὸν ἐξαρκεί καταφυγή. Μόνος γὰρ ἦν καὶ Ἡλίας διωκόμενος, καὶ πάντα καὶ ἐν πᾶσιν ἦν ὁ Θεὸς τῷ ἁγίῳ. Καὶ τοῦτον δὲ τύπον ἡμῖν Ματι. ΧΧΝὶ. 56. δέδωκεν ὁ Σωτὴρ, καὶ μόνος καταληφθεὶς, ὑπὸ τῶν ἐχθρῶν ἐπεβουλεύετο το τνα κὰν ἡμεῖς διωκόμενοι καταλειφθῶμεν ὑπὸ ἀνθρώπων, μὴ ἐκκακῶμεν, ἄλλ ἔχωμεν εἰς αὐτὸν τὴν ἐλπίδα, καὶ μὴ προδίδωμεν τὴν ἀλήθειαν, ἥτις, κὰν κατὰ τὴν ἀρχὴν θλίβεσθαι δόξη, ἀλλ ὑστερον καὶ οἱ διώκοντες αὐτὴν ἐπιγνώ-

σονται.

Cp. Apol. ad 48. Παροξύνουσι τοίνυν, καὶ γράφει τὸ πρῶτον βασιλεὺς, καὶ πέμπει πρός τε τὸν δοῦκα καὶ τοὺς στρατιώτας ἀπειλήν. Νοτάριοί τε Διογένιός τε καὶ Ἱλάριος, καὶ παλατίνοι σὺν αὐτοῖς ἀποστέλλονται καὶ γέγονε τὰ τοσαῦτα δεινὰ καὶ ὡμὰ [?] κατὰ τῆς ἐκκλησίας, ἃ μικρῷ πρόσθεν δι ὀλίγων εἴρηται, καὶ

Contest. infr. πάντες ἔγνωσαν, ἐξ ὧν ἔθηκαν οἱ λαοὶ διαμαρτυριῶν, ἃς καὶ ἀναγνῶναι δύναταί τις γραφείσας ἐν τῷ τέλει τούτων. Εἶτα μετὰ τὸ γενέσθαι τὰ παρὰ Συριανοῦ, μετὰ τὸ γενέσθαι το-

Αροί. de Fuga, 24. σαῦτα, καὶ τὰς κατὰ τῶν παρθένων ὕβρεις, ἀποδεξάμενος τὰ οὕτω καὶ τὰ τοιαῦτα κακὰ, γράφει πάλιν τῆ βουλῆ καὶ τῷ δήμῳ τῆς ᾿Αλεξανδρείας, παροξύνων τοὺς νεωτέρους, ἵνα πάντες συνελθόντες ἢ διώξωσιν ᾿Αθανάσιον, ἢ γινώσκοιεν ἐχθροὺς αὐτοῦ τυγχάνειν αὐτούς. Αὐτὸς μὲν οῦν, καὶ πρὶν ἐλθεῖν ταῦτα, ἐξ οῦ τῆ ἐκκλησίᾳ Συριανὸς ἐπῆλθεν, ἀναχωρήσας ἢν,

Isa. xxvi. 20. εἰδὼς τὸ γεγραμμένον ''Αλλ' ἀποκρύβηθι μικρὸν ὅσον ὅσον,

Apol. ad
Const. 20.
διάκονος Ἡράκλειός τις τῷ ἀξιώματι κόμης, προοδεύων τινὸς

Cp. Apol. de Γεωργίου τοῦ ἀποστελλομένου παρὰ τοῦ βασιλέως κατασκόπου Fuga, 6.
c. 3. οὐ γὰρ ἂν εἴη ἐπίσκοπος ὁ παρ' ἐκείνου πεμπόμενος, μὴ γένοιτο, ὡς καὶ αὐτὰ τὰ γενόμενα, καὶ τὰ προοίμια τῆς εἰσόδου δείκνυσιν.

49-50. Τὰ μὲν οὖν γράμματα προὔθηκε δημοσία, καὶ πολ-[Montp. λην αλσχύνην εδείκνυον τοῦ γράφοντος επειδη γαρ, ως έγρα- at 49.] ψεν ὁ μέγας "Οσιος, οὐχ ευρισκε πιθανήν πρόφασιν της ξαυτοῦ μεταβολής, έπενόησε πολλώ καὶ μάλλον ἀπρεπεστέραν ξαυτώ. καὶ τοῖς τούτφ συμβουλεύσασιν έφησε γάρ 'Τὴν πρὸς τὸν άδελφον αίδούμενος φιλίαν, τον της θείας καὶ εὐσεβοῦς μνήμης, έπὶ καιρὸν αὐτῷ τὴν ὡς ὑμᾶς γενέσθαι πάροδον ἡνεσχόμην.' Τοῦτο δὲ καὶ τὴν ἐπαγγελίαν ψευσάμενον, καὶ πρὸς τὸν άδελφου μετά θάνατον άγνώμονα δείκνυσιν. Είτα 'θείας καὶ εὐσεβοῦς αὐτὸν μνήμης, ὡσπεροῦν καὶ ἔστιν, ἄξιον ὀνομάζει, οῦ τὴν ἐντολὴν καὶ τὴν 'φιλίαν,' ὡς αὐτὸς ἔγραψε, καίτοι, εἰ καὶ διὰ τὸν μακαρίτην Κώνσταντα συγχωρήσας ἦν, ἄφειλε μὴ άκαθήκων περί τὸν ἀδελφὸν γενέσθαι, ἵν', ὥσπερ τῆς βασιλείας, ούτω καὶ τῆς γνώμης αὐτοῦ κληρονόμος γένηται. 'Αλλὰ τὸν μὲν Βρετανίωνα καθείλεν, ἐθελήσας τὸ δίκαιον ἀπαιτείν, λέγων 'Τίνι μετὰ θάνατον ἀδελφων ή κληρονομία γίνεται;' Cp. c. 69. διὰ δὲ τὴν μυσαρὰν αἵρεσιν τῶν Χριστομάχων οὔτε τὸ δίκαιον οίδεν, άλλα και πρός τους άδελφους ακαθήκων γίνεται δι' ην αίρεσιν οὐδὲ τοῦ πατρὸς δλόκληρον τὴν γνώμην φυλάττειν ένενόησεν άλλα είς μεν το αρέσκον τοις ασεβέσι, τοῦτο τηρείν ύποκρίνεται είς δε το λυπούν εκείνους, ούκ οίδεν ούδε τὸ πρὸς τὸν πατέρα σέβας φυλάξαι. ᾿Απέστειλε μὲν γὰρ έκείνος του ἐπίσκοπου ἐκ διαβολής τῶυ περὶ Εὐσέβιου εἰς τὰς Γαλλίας ἐπὶ καιρὸν διὰ τὴν τῶν ἐπιβουλευόντων ὡμότητα (τοῦτο γὰρ ὁ μακαρίτης Κωνσταντίνος ὁ τούτου ἀδελφὸς μετὰ Apol. c. Ari. θάνατον τοῦ πατρὸς ἐδήλωσεν, ὡς ἐκ τῶν γραμμάτων αὐτοῦ δείκνυται) οὐκ ἐπείσθη δὲ τοῖς περὶ Εὐσέβιον ἀποστεῖλαι ὃν ήθελου ἐπίσκοπου αὐτοὶ, ἀλλὰ καὶ θέλουτας ἐκώλυσε, καὶ ἐπιχειρήσαντας έπέσχε μετά δεινης απειλης.

51. Πῶς οὖν, εἰ τὰ τοῦ ἑαυτοῦ γεννήτορος, ὡς γράφει, φυλάττειν ἤθελεν, ἀπέστειλε τὸ μὲν πρῶτον Γρηγόριον, καὶ νῦν δὲ τὸν ταμειοφάγον Γεώργιον; ἢ διὰ τί τοὺς ᾿Αρειανοὺς, οῢς c. 75. ἐκεῖνος Πορφυριανοὺς ὧνόμασε, τούτους οὖτος εἰς τὴν ἐκκλη- Soc. i. 9. σίαν εἰσαγαγεῖν σπουδάζει, καὶ τούτων προϊστάμενος, ἄλλους ἐξορίζει; Εἰ δὲ καὶ ἑώρακεν Ἅρειον ὁ πατὴρ αὐτοῦ, ἀλλ᾽ ἐπι- De Morte ορκήσας Ἅρειος καὶ ῥαγεὶς, ἔλυσε τὴν τοῦ πατρὸς φιλανθρω- Arii, 3.

Ηιςτ. ΑπιΑΝ. πίαν καὶ γὰρ καὶ αὐτὸς, μαθών, ὡς αἰρετικοῦ κατέγνω λοιπόν. Πῶς δὲ καὶ, προφασιζόμενος φροντίζειν τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ κανόνος, πάντα παρά τοῦτον ἐπενόησε πράττειν; Ποίος γάρ κανων ἀπὸ παλατίου πέμπεσθαι τὸν ἐπίσκοπον; \*Η ποῖος κα-2. Apol. c. Ari. νων στρατιώτας ἐπιβαίνειν ἐκκλησίαις; \*Η τίς παραδέδωκε κόμητας καὶ τοὺς ἀλογίστους σπάδοντας κατάρχειν τῶν ἐκκλησιαστικών, καὶ διατάγματι την κρίσιν των λεγομένων έπισκόπων δηλουσθαι; Πάντα ψεύδεται διὰ τὴν ἀνόσιον αίρεσιν καὶ γὰρ παρὰ γυώμην τοῦ πατρὸς καὶ τότε Φιλάγριον τὸ δεύ-Cp. Encycl. τερου ἔπεμψεν ἔπαρχου, καὶ τὰ νῦν γενόμενα γέγονε. διὰ τὸν ἀδελφὸν δὲ οὐκ ἀληθεύει καὶ γὰρ καὶ μετὰ τὸν ἐκείνου θάνατον οὐχ ἄπαξ, οὐδὲ δεύτερον, ἀλλὰ καὶ τρίτον ἔγραψε C. 24. Cp. Apol. ad τῷ ἐπισκόπῳ· καὶ πάλιν ἐπηγγείλατο μὴ μεταβάλλεσθαι· ἀλ-Const. 23. λὰ καὶ θαρρείν παρεκελεύσατο, ώστε παρὰ μηδενὸς αὐτὸν τα-

ράττεσθαι, άλλα και μένειν έν τη έκκλησία μετα πάσης άμεριμνίας καὶ ἐντολὰς δὲ δι' Αστερίου κόμητος καὶ Παλλαδίου νοταρίου ἔπεμψε Φηλικισσίμω τώ τότε δουκί, και Νεστορίω τῷ ἐπάρχῳ, ἵνα εἴτε Φίλιππος ὁ ἔπαρχος, εἴτε τις ἄλλος ἐπιβουλεύειν 'Αθανασίω τολμήσοι, τοῦτον ἐκεῖνοι κωλύωσιν.

Apol. ad Const. 22.

C. 23.

Eccles. vii. 13, 14.

52. Διὰ τοῦτο γὰρ καὶ ὅτε Διογένης ἦλθε, καὶ Συριανὸς ενήδρευσεν, αὐτός τε καὶ ἡμεῖς, καὶ ὁ λαὸς ἀπητοῦμεν γράμματα τοῦ βασιλέως, νομίζοντες, ὅτι, ὥσπερ γέγραπται, ΄ Μηδεν ψεύδος ἀπὸ στόματος λεγέσθω βασιλεί, ούτω καὶ βασιλεύς, επαγγειλάμενος, ούτε ψεύσεται, ούτε μεταβληθήσεται. Πως οθν, εί διὰ τὸν ἀδελφὸν συνεχώρησεν, ἔγραψε καὶ μετὰ θάνατον αὐτοῦ; Εὶ δὲ καὶ τότε διὰ τὴν ἐκείνου 'μνήμην' ἔγραψε, διὰ τί μετὰ ταῦτα τὸ ὅλον ἠγνωμόνησεν αὐτὸν, διώκων τὸν ἄνθρωπον, καὶ τοιαῦτα γράφων, ἐν οἶς προφασίζεται μὲν κρίσιν επισκόπων, πράττει δε αὐτὸς ώς αν αὐτῷ δοκῆ, οὐ λανθάνων ὅμως, ἀλλὰ καὶ ἐγγὺς ἔχων τὸν ἔλεγχον τῆς πανουργίας; Εὶ γὰρ ἐπισκόπων ἐστὶ κρίσις, τί κοινὸν ἔχει πρὸς ταύ-

Apol. c. Ari. την βασιλεύς; εί δε βασιλέως έστιν ἀπειλη, τίς ενταθθα χρεία των λεγομένων επισκόπων; Πότε γαρ εκ τοῦ αίωνος ήκούσθη τοιαῦτα; πότε κρίσις ἐκκλησίας παρὰ βασιλέως ἔσχε τὸ κῦρος, η όλως εγνώσθη τὸ κρίμα; Πολλαὶ σύνοδοι πρὸ τούτου γεγόνασι πολλά κρίματα της έκκλησίας γέγονεν άλλ' οὔτε οἱ

πατέρες ἔπεισάν ποτε περὶ τούτων βασιλέα, οὔτε βασιλεὺς τὰ της εκκλησίας περιειργάσατο. Παῦλος ἀπόστολος είχε φίλους τούς της του Καίσαρος οίκίας, και γράφων ησπάζετο τούς Φιλιππησίους ἀπὸ τούτων ἀλλ' οὐκ εἰς κρίματα τούτους κοι- Phil. iv. 22. νωνούς παρελάμβανε. Νύν δε θέαμα καινόν, καὶ τούτο τῆς 'Αρειανής αίρέσεως έστιν εύρημα' συνήλθον γαρ αίρετικοί καί Βασιλεύς Κωνστάντιος, ΐνα κάκεινος, την επισκόπων έχων πρόφασιν, τη έξουσία καθ' ων αν έθέλοι, πράττη, και διώκων μη λέγοιτο διώκτης καὶ οῦτοι δὲ, την βασιλέως ἔχοντες δυναστείαν, ἐπιβουλεύωσιν οίς αν ἐθέλωσι θέλουσι δὲ τοίς μη ἀσεβοῦσιν, ὡς αὐτοί. Τοῦτο δὲ ὡς ἐπὶ σκηνῆς ἄν τις ἴδοι Cp. Apol. c. κωμφδούμενον παρ' αὐτοῖς καὶ τοὺς μεν λεγομένους ἐπισκό- Ατί. 17. πους ύποκρινομένους, τὸν δὲ Κωνστάντιον τὰ ἐκείνων ἐνεργοθυτα, καὶ πάλιν ἐπαγγελλόμένον τοθτον, ὡς Ἡρώδης τῆς 'Ηρωδιάδος' τούτους δὲ πάλιν ὀρχουμένους τὰς διαβολὰς ἐπὶ έξορισμώ καὶ θανάτω των είς τον Κύριον εὐσεβούντων.

53. Τίνα οὖν οὐκ ἔβλαψαν διαβάλλοντες; τίνων οὐ γεγόνασιν ἐπίβουλοι οἱ Χριστομάχοι; τίνα Κωνστάντιος οὐκ ἐξώρισε κατενεχθέντα παρ' αὐτῶν; πότε καταθυμίως αὐτῶν οὐκ ήκουσε; καὶ τὸ παράδοξου, τίνα πώποτε λέγοντα κατ' ἐκείνων έδέξατο, καὶ οὐ μᾶλλον λέγοντας ἐκείνους οἷα καν εἴπωσιν ἀπεδέξατο; ποία ἐκκλησία νῦν τὸν Χριστὸν μετ' ἐλευθερίας προσκυνεί; ἄν τε γὰρ εὐσεβης ή, κινδυνεύει ἄν τε ὑποκρίνηται, φοβείται. Πάντα ύποκρίσεως καὶ ἀσεβείας, ὅσον εἰς αὐτὸν ἦκε, πεπλήρωκεν. Εἰ γὰρ καί πού τίς ἐστιν εὐσεβὴς καὶ φιλόχριστος (εἰσὶ δὲ πανταχοῦ πολλοὶ τοιοῦτοι, ὡς οἱ προφηται καὶ Ἡλίας ὁ μέγας), κρύπτονται, ἄν που καὶ αὐτοὶ, ώς Apol. de τὸν 'Αβδιοῦ, πιστὸν ἄνθρωπον εὕρωσι, καὶ ἢ εἰς σπήλαιον καὶ  $\frac{Fuga, 10}{3 \text{ Kings}}$  (κings) xviii. τὰς ὀπὰς τῆς γῆς ἀπέλθωσιν, ἢ ἐπ' ἐρημίαις περιερχόμενοι το. διατρίψωσι. Τοιαθτα γάρ διαβάλλουσιν οἱ ἄφρονες, οἶα καὶ ή Ἰεζάβελ ἐπλάσατο κατὰ τοῦ Ναβουθαὶ, καὶ οἱ Ἰουδαῖοι  $_3$  Kings (τ κατὰ τοῦ Σωτῆρος καὶ λοιπὸν ἐκεῖνος, προστάτης τῆς αἰρέ- $_7$ . σεως ὢν, τήν τε ἀλήθειαν μεταστρέψαι θέλων, ὡς ὁ ᾿Αχαὰβ τον αμπελωνα είς κηπον λαχανίας, α θέλουσιν έκεινοι πράττει, έπεὶ καὶ αὐτὸς ἄπερ ἤθελεν ἤκουσε παρ' αὐτῶν.

54. Ούτω, καθὰ προείπον, τοὺς ἀληθινοὺς ἐπισκόπους, ἐπεὶ

Ηι Απιαν. μη ησέβουν, ως ήθελεν αὐτὸς, εξωρισεν ούτως καὶ κατὰ 'Αθανασίου νθν ἀπέστειλεν Ἡράκλειον τὸν κόμητα, καὶ τὰ μὲν διατάγματα προέθηκε δημοσία, εντολάς δε βασιλέως απήγγειλεν, εὶ μὴ πεισθείεν τοίς γράμμασιν, ἀφαίρεσιν τοῦ ἄρτου, καὶ τῶν εἰδώλων ἔσεσθαι καταστροφήν, πολλῶν τε πολιτεντων, καὶ των ἀπὸ τοῦ δήμου πάντως αἰχμαλωσίαν γενήσεσθαι. Εἶτα ταῦτα ἀπειλῶν, οὐκ ἠσχύνθη δημοσία μεγάλη τῆ φωνῆ λέγειν' 'Τὸν μὲν 'Αθανάσιον παραιτεῖται βασιλεύς, τοῖς δὲ 'Αρειανοίς τὰς ἐκκλησίας παραδοθήναι ἐκέλευσε.' Πάντων τε έπὶ τούτω θαυμαζόντων, καὶ πρὸς ἀλλήλους νευόντων τε καὶ λεγόντων 'Εὶ Κωνστάντιος αἱρετικὸς γέγονε;' δέον ἐρυθριᾶν, ό δὲ μᾶλλον ἢνάγκαζε βουλευτὰς καὶ δημότας εθνικούς νεωκόρους των είδωλων έπὶ τούτοις ύπογράφειν καὶ όμολογείν, δέ-Cp. Encycl. χεσθαι δυ αν αποστείλη βασιλεύς επίσκοπου. Πάνυ γε καυόνας έκκλησίας έκδικων, έποίει τοῦτο γενέσθαι Κωνστάντιος· άντὶ γὰρ ἐκκλησίας τὴν ἀγορὰν, ἀντὶ τῶν λαῶν τοὺς νεωκόρους απήτει γράμματα έγίγνωσκε γάρ οὐκ ἐπίσκοπον αὐτὸν Χριστιανοίς, αλλά τινα φιλοπράγμονα πέμπειν αὐτοίς τοίς γρά-

> φουσιν. 55. Έλληνες μεν οθν, ώσπερ ωνούμενοι τη υπογραφή την τῶν εἰδώλων ξαυτῶν ἀσυλίαν, καί τινες τῶν ἐργασιῶν, ἄκοντες μεν, έγραψαν δε όμως, ώς περί ήγεμόνος, ή άλλου τινός άποστελλομένου δικαστού, διὰ τὰς παρ' ἐκείνου λεγομένας ἀπειλάς τί γὰρ ἔμελλον Ελληνες ὄντες ποιείν, ἢ τοῦθ ὅπερ δοκεί τῷ βασιλεί; Τῶν δὲ λαῶν ἐν τῆ μεγάλη ἐκκλησία συνελθόντων (τετάρτη γὰρ ἦν Σαββάτου), λαμβάνει μεθ' ξαυτοῦ τῆ έξης Ἡράκλειος δ κόμης του ἔπαρχου της Αλγύπτου Κατα-Φρόνιον, καὶ Φαυστίνον τὸν καθολικὸν, τόν τε Βιθυνὸν αίρετικου όντα, καὶ παροξύνουσι τῶν ἀγοραίων τοὺς νεωτέρους καὶ σεβομένους εἴδωλα, ταύτην ἐντολὴν εἶναι βασιλέως λέγοντες, ίνα ἐπέλθωσιν ἐκκλησία, καὶ λιθάσωσι τοὺς λαούς. "Ηδη μὲν οθυ ήσαν οι πλείστοι τοθ λαοθ, γενομένης ἀπολύσεως, έξελθόντες, γυναικών δε δλίγων απομεινασών, γέγονεν ώς προσέταξαν. Καὶ θέαμα οἰκτρὸν ἦν ἄρτι γὰρ ἦσαν ἀπὸ τῆς εὐχῆς ολίγαι καθεζόμεναι, καὶ γυμνοὶ μετὰ λίθων εὐθὺς καὶ ξύλων έπηλθου οι νεώτεροι και τὰς μεν ελίθαζου, τὰ δὲ τῶν παρθέ-

νων ἄγια σώματα κατέκοπτον πληγαῖς οἱ ἄθεοι, εἶλκόν τε τὰ Cp. Apol. ad σκεπάσματα, καὶ τὰς κεφαλὰς αὐτῶν ἐγύμνουν, καὶ ἀνθελκούσας ἐλάκτιζον τοῖς ποσὶν οἱ δείλαιοι. Δεινὰ μὲν οὖν ταῦτα καὶ λίαν ἐστὶ δεινά ἀλλὰ τὰ μετὰ ταῦτα δεινότερα, καὶ πάσης ὕβρεως ἀφορητότερα γέγονεν. Εἰδότες γὰρ τὸ σεμνὸν τῶν παρθένων, καὶ τὸ τῆς ἀκοῆς ἄχραντον, καὶ ὅτι μᾶλλον λίθους καὶ ξίφη ἢ τὰ τῆς αἰσχροβρημοσύνης φέρειν δύνανται βήματα, τούτοις ἐχρῶντο κατ αὐτῶν ἐπερχόμενοι ᾿Αρειανοὶ δὲ ταῦτα τοῖς νεωτέροις ὑπέβαλλον καὶ γὰρ ἐγέλων τούτων λεγομένων καὶ γιγνομένων. Καὶ αἱ μὲν ἅγιαι παρθένοι καὶ ἄλλαι σεμναὶ γυναῖκες ὡς ἀσπίδων δήγματα τὰ τοιαῦτα φθέγματα ἔφευγον οἱ δὲ Χριστομάχοι συνήργουν, τάχα δὲ καὶ συνεφθέγγοντο τοῖς νεωτέροις καὶ γὰρ ἥδοντο τοῖς παρ᾽ ἐκείνων ἐκβαλλομένοις μετὰ ἀσελγείας βήμασιν.

36. Εἶτα, ὡς τὸ ὅλον τῆς ἐντολῆς πληροῦντες (τοῦτο γὰρ ην τὸ σπουδαζόμενον, τοῦτο καὶ κόμης καὶ ὁ καθολικὸς παρήγγελλον), ἀρπάσαντες τὰ συμψέλλια, καὶ τὸν θρόνον, καὶ τὴν τράπεζαν (ξυλίνη γὰρ ην), καὶ τὰ βῆλα τῆς ἐκκλησίας, τά τε ἄλλα, ὅσα ἠδυνήθησαν, ἐξενέγκαντες, ἔκανσαν ἔμπροσθεν τοῦ πυλῶνος ἐν τῆ πλατεία τῆ μεγάλη, καὶ λίβανον ἐπέβαλον. "Ω! τίς ἀκούσας οὐ δακρύσειε, τάχα καὶ τὴν ἀκοὴν κλείσειεν, ἵνα μηδὲ ἐτέρον λέγοντος ἀνέχηται, βλάβην ἡγούμενος καὶ τὸ μόνον ἀκοῦσαί τι τοιοῦτον; Τά τε γὰρ εἴδωλα ἑαντῶν εὐφήμουν, καὶ ἔλεγον ' Ελλην γέγονε Κωνστάντιος, καὶ οἱ "Αρειανοὶ τὰ ἡμῶν ἐπέγνωσαν' οὐ φροντίζονσι γὰρ οὐδὲ 'Ελληνισμὸν ὑποκρίνασθαι, ἵνα μόνον ἡ αἴρεσις ἔχη τὴν σύστασιν. Καὶ γὰρ βοίδιον ἐπαντλοῦν τοὺς κηπενομένονς ἐν τῷ Καισαρείῳ τόπους ἐπεχείρησαν θῦσαι, καὶ ἔθυσαν ἃν, εἰ μὴ θῆλυ τοῦτο Cp. c. 74. ην τὰ τοιαῦτα γὰρ ἔλεγον μὴ ἐξεῖναι παρ' αὐτοῖς θύεσθαι.

57. Τοιαῦτα μὲν οὖν οἱ δυσσεβεῖς ᾿Αρειανοὶ, νομίζοντες εἰς ἡμῶν ὕβριν ταῦτα φθάνειν, μετὰ τῶν Ἑλλήνων ἔπραττον. Θεία δὲ δίκη τὴν πονηρίαν τούτων ἤλεγξε, καὶ σημεῖόν τι μέγα καὶ ἐξαίρετον εἰργάσατο, δεικνύουσα καὶ διὰ τούτου πᾶσι φανερῶς ὅτι, ὥσπερ ἀσεβοῦντες οὐκ εἰς ἄλλον, ἀλλ᾽ εἰς τὸν Κύριον τολμῶσιν, οὕτω, ταῦτα ποιοῦντες. εἰς αὐτοῦ πάλιν ὕβριν ἐπεχείρησαν πρᾶξαι καὶ τοῦτο μᾶλλον ἐκ τοῦ γενομένου

Ηι ΕΤ. ΑΡΙΑΝ, θαύματος φανερωτέραν έσχε την απόδειξιν. Των ασελγων

1 Kings (1 Sam.) v. 6.

Acts i. 18.

γάρ τις νεώτερος εἰσδραμων, καὶ τολμήσας ἐπεκάθισε τῷ θρόνω. Καὶ καθίσας διὰ τῶν ρινῶν τι πορνικὸν ἀπήχησεν ὁ ἄθλιος· εἶτα ἀναστὰς ἐβιάζετο τὸν θρόνον ἀποσπᾶν καὶ πρὸς έαυτου έλκειν ήγυόει δε καθ' έαυτοῦ την δίκην επισπώμενος. 'Ως γὰρ οἱ τότε τὴν 'Αζωτον κατοικοῦντες, τολμήσαντες ἄψασθαι της κιβωτού, ή καν προσβλέψαι θέμις οὐκ ην αὐτοίς, παρ' αὐτης εὐθὺς ἀπώλλυντο, πρότερον διαφθειρόμενοι ταῖς βασάνοις τὰς έδρας ούτως καὶ ούτος ὁ ἄθλιος μόνον ἐτόλμησεν έλκειν, καὶ ὅπερ εἶλκεν, εἰς ἐαυτὸν ἐπεσπάσατο, καὶ ὡς αντιπεμπούσης της δίκης το ξύλον, εν αὐτῷ την ιδίαν κοιλίαν ἔπληξε καὶ ἀντὶ τοῦ θρόνου τῆ πληγῆ τὰ ἴδια ἐξήνεγκεν ἔντερα καὶ μάλλον ὁ θρόνος ἐκείνου τὸ ζῆν ἀπέσπασεν, ἢ αὐτὸς ἀπεσπάσθη παρ' ἐκείνου. Ἐξεχύθη γοῦν, ὡς γέγραπται κατὰ τὸν Ἰούδαν, τοῖς σπλάγχνοις, καὶ καταπεσων έβαστάχθη, καὶ μετὰ μίαν ἡμέραν ἀπώλετο. Καὶ ἔτερος δὲ μετὰ θαλλῶν εἰσελθων, καὶ ώς Έλλην κινών αὐτὰ τῆ χειρὶ καὶ χλευάζων, εὐθὺς ἐσκοτώθη, καὶ οὐκ ἔβλεπεν, οὐδὲ ἐγίνωσκεν ἔτι λοιπὸν όποι γης ετύγχανε μέλλων τε καὶ αὐτὸς καταπίπτειν, χειραγωγούμενος ύπὸ τῶν συνόντων, καὶ ὑποβασταζόμενος ἐξήρχετο αὐτὸς, μόγις μεθ' ἡμέραν διανήψας, καὶ οὐ γινώσκων οὖτε τί πεποίηκεν, ούτε τί πέπονθεν δ τολμηρός.

58. Ταθτα βλέποντες, Έλληνες μεν εφοβήθησαν, καὶ οὐδεν πλέον ἐτόλμησαν 'Αρειανοί δὲ οὐδὲ οὕτως ήσχύνθησαν, ἀλλ' ώς 'Ιουδαίοι σημεία βλέποντες, οὐκ ἐπίστενον οἱ ἄπιστοι' μάλλου γὰρ ἐσκληρύνουτο κατὰ τὸν Φαραω, τὰς ἐλπίδας ἔχοντες καὶ αὐτοὶ κάτω που κειμένας ἐν τῷ βασιλεῖ καὶ ἐν τοῖς εὐνούχοις αὐτοῦ. Τοὺς μεν οὖν Ελληνας, μᾶλλον δε τῶν Ελλήνων τους εκβλητοτέρους, τὰ προειρημένα ποιείν ἐπέτρεπον° είχου γὰρ τὸυ ὑποκρινόμενου αὐτοῖς τὰ τοιαῦτα, καὶ παροξύνουτα τοὺς Έλληνας, Φαυστίνου, τὸν καθολικὸν μὲν λεγόμενον, αγοραίον δε τον τρόπον, και ασελγή την ψυχήν. Αὐτοί δὲ τὰ ὅμοια τούτοις ἀνεδέξαντο δι' ξαντῶν ποιεῖν τν', ὤσπερ Cp. Ep. Æg. την αίρεσιν ἀπὸ τῶν ἄλλων αίρεσεων ἀπεμάξαντο, οὕτω καὶ την πονηρίαν μετά των άσελγεστέρων έχωσι μεμερισμένην. Τὰ μὲν οὖν ἄλλα δι' ἐκείνων, καθὰ προείπον, ἔπραττον' ἃ δὲ

δι' έαυτῶν ἐπλημμέλουν, πῶς οὐ πᾶσαν ὑπερβάλλει πονηρίαν, καὶ παυτὸς δημίου νικὰ κακίαν; Ποῖον γὰρ οἶκον οὐκ ἐπόρθησαν; ποίαν οἰκίαν, προφάσει τοῦ ἐρευνᾶν, οὐ διήρπασαν; ποίου κήπου οὐ κατεπάτησαυ, καὶ τάφου οὐκ ἐπήνοιξαυ; πρόφασιν μεν ως ' Αθανάσιον επιζητοῦντες' προβαλλόμενοι, τὸ δ' δλου ήν αὐτοῖς σπουδαζόμενου διαρπάζειν καὶ σκυλεύειν τοὺς απαντώντας. Πόσων ἐπεσφραγίσθησαν οἶκοι; πόσων τὰ ἐν Apol. de ταις ξενίαις εκδεδώκασι τοις ύπουργούσιν αὐτοις στρατιώταις; τίς τούτων ἀπείρατος της κακίας γέγονε; τίς, τούτοις ἀπαντήσας, οὐκ ἐκρύβη κατὰ τὴν ἀγοράν; τίς διὰ τούτους οὐ, καταλείψας την οἰκίαν, ἐπὶ της ἐρημίας διηγε την νύκτα; τίς, τούτων χάριν φυλάξαι τὰ ἴδια σπεύδων, οὐκ ἀπώλεσε τὰ πλείστα; τίς ἄπειρος θαλάττης οὐ μᾶλλον είλετο ταύτην, καὶ των ταύτης κινδύνων πείραν λαβείν, ή τούτους δράν ἀπειλοῦντας; Πολλοί και οἴκους μετήλθον και μετέστησαν ἀπὸ λαύρας είς λαθραν, και ἀπὸ τῆς πόλεως είς τὰ προάστεια. Πόσοι τε ζημίας πόσας ὑπέστησαν, καὶ μὴ ἔχοντες εδανείσαντο παρ' έτέρων, ίνα μόνον τὰς ἐπιβουλὰς τούτων ἐκφύγωσιν;

59. Πᾶσι γὰρ φοβεροὺς έαυτοὺς έδείκυνου, καὶ πρὸς πάντας ηλαζονεύοντο, βασιλέα πασιν ονομάζοντες, και απειλουντες μεν του εκείνου φόβου, έχουτες δε ύπουργούς είς την πονηρίαν του δούκα Σεβαστιανου, Μανιχαίου όντα, καὶ ἀσελγῆ νεώτερου, καὶ τὸν ἔπαρχον, καὶ τὸν κόμητα, καὶ ὑποκριτὴν τὸν καθολικόν. Cp. c. 55. Πολλάς γοῦν παρθένους καταγνούσας αὐτῶν τῆς ἀσεβείας, καὶ την αλήθειαν επιγνούσας, κατήνεγκαν από των οἰκιων, καὶ άλλας περιπατούσας ύβριζον, καὶ ἐποίουν ὑπὸ τῶν παρ' αὐτοῖς νεωτέρων γυμνοῦσθαι τὰς κεφαλὰς αὐτῶν καὶ γυναιξὶ δὲ ταῖς παρ' αὐτῶν δεδώκασιν εξουσίαν ύβρίζειν ἡν θέλουσι. Καὶ αί μεν σεμναί και πισταί γυναίκες εξέκλινον και παρεχώρουν έκείναις την όδόν αι δε ώσπερ μαινάδες και έριννύες περιερχόμεναι, συμφορὰν ἡγοῦντο τὸ μὴ εύρίσκειν ἀδικείν, καὶ τὴν ήμέραν ἐκείνην μετὰ λύπης διῆγον, ἐν ἡ μὴ ἠδύναντο κακοποιείν. Καὶ ὅλως οὕτως ἦσαν πᾶσιν ἄγριοι καὶ πικροὶ, ὥστε όδημίους, φονευτάς, άθεμίτους, φιλοπράγμονας, κακούργους, καὶ πάντα μᾶλλον αὐτοὺς ἢ 'Χριστιανοὺς' παρὰ πάντων καλεῖ- $\sigma\theta a\iota$ .

ΗΙ Τ.ΑΡΙΑΝ. 60. Καὶ γὰρ καὶ τοὺς Σκύθας μιμούμενοι, ήρπασαν Εὐτύχιον ύποδιάκουου, ἄνδρα καλῶς ύπηρετοῦντα τῆ ἐκκλησία καὶ ποιήσαντες είς τὰ νῶτα ταυρέαις ἴσα θανάτφ κατακοπῆναι, ήξίωσαν είς μέταλλου αποσταλήναι, και μέταλλου ούχ άπλως, αλλ' είς τὸ τῆς Φαινω, ἔνθα καὶ φονεὺς καταδικαζόμενος ὀλίγας ἡμέρας μόγις δύναται ζήσαι. Καὶ τὸ παράδοξον, οὐδὲ κἂν ὀλίγας ώρας επέτρεψαν αὐτὸν θεραπευθήναι διὰ τὰς πληγάς ἀλλ' εὐθὺς ἐποίησαν ἀποσταληναι, φάσκοντες 'Εὶ τοῦτο γένηται, πάντες φοβηθήσονται, καὶ μεθ' ἡμῶν ἔσονται λοιπόν.' Οὐ πολύ δε διέστη, και μη δυνηθείς είς το μέταλλον φθάσαι δια τὸν πόνον τῶν πληγῶν, ἀπέθανεν ἐν τῆ ὁδῷ. Καὶ ὁ μὲν ἐτελεύτα χαίρων, έχων τὸ καύχημα τοῦ μαρτυρίου οἱ δὲ ἀσεβείς ούδε ούτως ήσχύνοντο, κατά δε το γεγραμμένον, ' ἀνελεήμονα Prov. x. 12. σπλάγχνα έχοντες, κωὶ τοῦτο μελετήσαντες, σατανικόν τι πάλιν πεποιήκασιν. 'Αξιούντων γὰρ τῶν λαῶν διὰ τὸν Εὐτύχιου, καὶ δεομένων περὶ αὐτοῦ, πεποιήκασιν άρπασθηναι [Qu. Ερμείαν καλούς καὶ έλευθέρους ἄνδρας τέσσαρας, Ερμείαν, λούοντα τους ανεξόδους, και πάνυ γε τούτους πληγαίς κατακόψας ενέβαλεν είς τὸ δεσμωτήριον ὁ δούξ. 'Αλλ' οἱ 'Αρειανοὶ, καὶ Σκυθων ωμότεροι τυγχάνοντες, έπεὶ έωράκασιν μὴ τελευτήσαντας εκείνους από των πληγων, εμέμφοντο και ηπείλουν 'Γράφομεν,' λέγοντες, 'τοις εὐνούχοις, ὅτι μὴ μαστίζει ὡς ἐθέλομεν ήμεις. Έκεινος δε ακούσας και φοβηθεις, ήναγκάσθη και δεύτερον τύψαι τους ανθρώπους. Καὶ οἱ μεν τυπτόμενοι, εἰδότες διὰ τί τύπτονται, καὶ παρὰ τίνων διεβλήθησαν, οὐδὲν έτερου έλεγου ή ' Διὰ μεν την αλήθειαν τυπτόμεθα, οὐ κοινωνούμεν δε τοις αιρετικοίς τύπτε λοιπον, ως θέλεις, καί σε μέλλει διὰ τοῦτο κρίνειν ὁ Θεός. Οἱ μὲν οὖν ἀσεβεῖς ἤθελον αὐτοὺς καὶ ἐν τῷ δεσμωτηρίω κινδυνεῦσαι καὶ ἀποθανεῖν ὁ δὲ τοῦ Θεοῦ λαὸς, είδως τὸν καιρὸν, ηξίωσαν, καὶ μεθ' ήμέρας

61. Οἱ δὲ, ὥσπερ λυπηθέντες, ἔτερόν τι πάλιν ὦμότερον καὶ ἀνόσιον ποιείν ἐπεχείρησαν, ώμὸν μὲν πρὸς πάντας, άρμόζου δὲ τῆ Χριστομάχω αὐτων αἰρέσει. Ὁ μὲν γὰρ Κύριος Luke xii. 33. ἐνετείλατο τῶν πτωχῶν μνημονεύειν, 'Καὶ πωλήσατε,' λέγων, 'τὰ ὑπάρχοντα, καὶ δότε ἐλεημοσύνην' καὶ, ''Επείνων, καὶ

έπτά που η καὶ πλέον ἀπελύθησαν.

Ср. с. 38.

Matt. xxv. 35, 40.

εδώκατέ μοι φαγείν εδίψων, και εποτίσατέ με. 'Εφ' όσον γὰρ ἐποιήσατε ἐνὶ τῶν μικρῶν τούτων, ἐμοὶ ἐποιήσατε.' Οὖτοι Cp. Matt. xviii. 6. δε, ως τῷ ὄντι κατὰ Χριστοῦ φρονοῦντες, καὶ ἐν τούτοις ἀντιπράξαι τῷ βουλήματι αὐτοῦ τετολμήκασι. Τοὺς γὰρ δεομένους καὶ τὰς χήρας, ἐπειδη τὰς ἐκκλησίας παραδέδωκεν ὁ δοὺξ τοις 'Αρειανοις, και εν αὐταις διατρίβειν οὐκ ἢδύναντο, καθεζομένας εν οίς ωρισαν αὐταῖς τόποις οἱ πεπιστευμένοι τὰς χήρας κληρικοί, ἐπειδὴ ἔβλεπον τοὺς ἀδελφοὺς προθύμως έπιδιδόντας αὐταῖς, καὶ τρέφοντας τὰς χήρας, αὐτάς τε κατὰ των ποδων τύπτοντες εδίωκον, καὶ τοὺς παρέχοντας διέβαλλον τῷ δουκί. Καὶ τοῦτο ἐγίγνετο διὰ Δυναμίου τινὸς στρατιώτου Cp. Contest, φίλον δὲ ην τοῦτο Σεβαστιανώ παρά Μανιχαίοις γὰρ έλεος οὐκ ἔστιν, ἀλλὰ καὶ ἐχθρόν ἐστι παρ' αὐτοῖς τὸ ἐλεεῖν πένητα. Ήν τοίνυν καινή μέμψις, καὶ δικαστήριον νθν πρώτον ἐπινοηθεν παρ' αὐτῶν. Ἐπὶ εὐεργεσία τις ἐκρίνετο καὶ ὁ μὲν ἐλεῶν κατηγορείτο, δ δε εὐεργετούμενος ετύπτετο καὶ μάλλον ήθελον πεινάν τὸν πένητα, ἢ τὸν βουλόμενον ἐλεεῖν παρέχειν. Καὶ τούτο δὲ παρὰ τῶν παλαιῶν πάλιν Ἰουδαίων ἔμαθον, νέοι Cp. c. 19. όντες Ἰουδαίοι καὶ αὐτοί καὶ γὰρ κἀκείνοι βλέποντες τὸν ἐκ γενετής τυφλου λοιπου βλέπουτα, καὶ του πολλώ τώ χρόνω John ix παραλυτικου γενόμευου ύγιη· του μεν εύεργετήσαυτα Κύριου Matt. ix. 7. ήτιωντο, τοὺς δὲ εὖ παθόντας ὡς παραβάτας ἔκρινον.

62. Τίς οὖν ἐπὶ τούτοις οὐκ ἐθαύμαζε; Τίς οὐ κατηρᾶτο τὴν αἵρεσιν, καὶ τοὺς ἐκδικοῦντας αὐτήν; Τίς οὐκ ἐγίνωσκεν, ὅτι καὶ θηρίων ἀγριώτεροι τυγχάνουσιν οἱ 'Αρειανοί; οὐδὲ γὰρ οὐδὲ ὧν ἕνεκα ταῦτα ἐποίουν ἐκέρδαινον οἱ μιαροὶ, ἀλλὰ καὶ μᾶλλον τὸ καθ' ἑαυτῶν μῖσος παρὰ πᾶσιν ηὕξανον. Ἐνόμιζον ἐξ ἐπιβουλῆς καὶ φόβου βιάζεσθαί τινας εἰς τὴν αἵρεσιν, ὥστε καὶ συνάγεσθαι μετ' αὐτῶν. 'Απέβαινε δὲ αὐτοῖς τὰ ἐναντία· οἱ μὲν γὰρ πάσχοντες ὡς μαρτύριον ὑπέφερον τὰ παρ' ἐκείνων γιγνόμενα, καὶ οὕτε προεδίδουν, οὕτε ἠρνοῦντο τὴν εἰς Χριστὸν εὐσέβειαν· οἱ δὲ θεωροῦντες ἔξωθεν αὐτοὺς, λοιπὸν δὲ καὶ οἱ Ἑλληνες βλέποντες, ὡς ἀντιχρίστους, ὡς δημίους κατηρῶντο· φιλόπτωχὸν γὰρ καὶ συμπαθὲς τὸ τῶν ἀνθρώπων γένος. Οῦτοι δὲ καὶ τὸν ἀνθρώπων λογισμὸν ἀπώλεσαν· καὶ οἳ πάσχοντες ἃν ηὕξαντο παρ' ἐτέρων εὖ παθεῖν, αὐτοὶ τοῦτο παθεῖν τοὺς

ΗΙ ΑΠΙΑΝ. ἄλλους οὐκ ἐπέτρεπου, ἔχουτες τὴυ τῶυ δικαστῶυ, καὶ μάλιστα τὴυ παρὰ τοῦ δουκὸς ἐπιτριβὴυ καὶ ἐξουσίαυ.

63. Α γάρ καὶ τοῖς πρεσβυτέροις καὶ διακόνοις πεποιήκασι, καὶ πῶς αὐτοὺς ἐπὶ τοῦ δουκὸς καὶ τῶν δικαστῶν ἐφυγάδευσαν, καταφέροντες έκ των οίκων τούς οίκείους αὐτων διὰ των στρατιωτών, καὶ τοῦ στρατηγοῦ Γοργονίου καὶ πληγαῖς κατακόπτοντος, καὶ πῶς αὐτῶν (τό γε πάντων ἀμότερον) καὶ τῶν ήδη τετελευτηκότων τους άρτους μεθ' όσης ύβρεως διήρπασαν, ούκ έστιν οὐδε λόγω φράσαι, νικώσης της ωμότητος αὐτων την εκ των λόγων διήγησιν. Τί γαρ άν τις είπων είρηκέναι δόξειεν; \*Η ποίου πρώτου μνημονεύσας, ούχ εύρίσκει τὰ δεύτερα δεινότερα, τῶν δευτέρων τὰ μετὰ ταῦτα; Πάντα γὰρ αὐτῶν τὰ έπιχειρήματα καὶ τὰ ἀσεβήματα φόνου καὶ ἀσεβείας πεπλήρωται καὶ ούτως εἰσὶ πανοῦργοι τὴν γνώμην, καὶ ποικίλοι τὸν τρόπου, ως καὶ ἐπαγγελία προστασίας, καὶ δόσει χρημάτων έπιχειρείν ἀπατάν τν', ἐπεὶ μὴ ἐξ εὐλόγων ἔχουσι τὴν σύστασιν, καν έκ τούτων δόξωσι φαντασίαν τινα τοις ακεραίοις έμποιείν.

64. Τίς οὖν ἔτι τούτους κὰν ἐθνικοὺς καλέσειεν ἀπλῶς, μήτιγε Χριστιανούς; τίς τούτων του τρόπου αυθρώπινου, καὶ μη μαλλον τοῦτον θηριώδη ύπολάβοι, διά τε τὸ ώμὸν καὶ τὸ άγριου της πράξεως; Καὶ γὰρ καὶ δημίων εἰσὶ πουηρότεροι, καὶ τῶν ἄλλων αἰρέσεων τολμηρότεροι Ελλήνων γὰρ πολὺ δεύτεροι, μάλλον δε καὶ μακράν αὐτῶν τυγχάνουσιν. Έγω γάρ ήκουσα των πατέρων, καὶ πιστὸν ἡγοῦμαι τὸν ἐκείνων λόγον, ὅτι τὸ πρῶτον, ὅτε γέγονε καὶ ἐπὶ Μαξιμιανῷ τῷ πάππφ Κωνσταντίου διωγμός, Ελληνες έκρυπτον τους άδελφους ήμων, τους Χριστιανους ζητουμένους και πολλάκις απώλεσαν αυτοί χρήματα, δεσμωτηρίων τε έπειράσθησαν, ίνα μόνον των φενγόντων μη γένωνται προδόται ώς γάρ ξαυτούς ξφύλαττον τούς προσφεύγοντας, καὶ κινδυνεύειν πρὸ αὐτῶν ἐβουλεύοντο. 'Αλλὰ νῦν οἱ θαυμαστοὶ οὖτοι, οἱ τῆς νέας αἰρέσεως ἐφευρεταὶ, ἐκ μηδενος έτέρου ή έκ τοῦ ἐπιβουλεύειν ἐπιγινωσκόμενοι, πάντα τάναντία πράττουσιν. Αὐτοί τε γὰρ, δι' ξαυτῶν δήμιοι γιγνόμενοι, πάντας ζητοῦσι παραδιδόναι καὶ τοὺς κρύπτοντας ἐπιβουλεύεσθαι ποιοῦσιν, ἴσον ἐχθρὸν ἡγούμενοι τόν τε κρύπτοντα

4.D. 503.

καὶ τὸν κρυπτόμενον οὕτως εἰσὶ φονευταὶ, καὶ τὴν Ἰούδα πονηρίαν ἐζήλωσαν οἱ κακοῦργοι.

65. Καὶ οὐκ ἔστι κατ' ἀξίαν ὧν διαπράττονται κακῶν εἰπεῖν η τοῦτο μόνου, ὅτι γράφουτά με καὶ θέλουτα καταλέγειν τῆς πουηρίας ἐκείνων τὰς πράξεις, ὑπεισέρχεται νοεῖν, μὴ ἇρα τῆς έν ταις Παροιμίαις 'βδέλλης ή τετάρτη θυγάτηρ' εστίν ή αίρεσις Prov.xxx. 15. αύτη, ήτις μετά τὰς τοσαύτας ἀδικίας καὶ τοὺς τοσούτους φόνους οὐκ εἶπεν, ''Αρκεῖ.' Έτι γὰρ νεανιεύεται καὶ τοὺς μεν μηδέπω γνωσθέντας αὐτη περιέρχεται ζητοῦσα, οθς δε έφθασεν αδικήσαι, πάλιν επαδικείν σπουδάζει. 'Ιδού γαρ μετά την νυκτερινην έφοδον, μετά τὰ έξ αὐτης γενόμενα κακά, Apol. de μετὰ τὸν δι' Ἡρακλείου γενόμενον διωγμὸν, πάλιν οὐ παύονται <sup>Fuga, 24</sup> διαβάλλοντες βασιλεί θαρρούσι γαρ ως ασεβούντες ακούονται ίνα πλέον τι τοῦ ἐξορισμοῦ γένηται, καὶ τὸ λοιπὸν οἱ μὴ πειθόμενοι ταις ἀσεβείαις αὐτῶν ἀναιρῶνται. Οὕτω γὰρ καὶ νῦν καταθρασυνόμενοι Σεκοῦνδος μεν ὁ παγκάκιστος Πενταπολίτης, Apol. c. Ari. καὶ ὁ τούτου συνωμότης Στέφανος, εἰδότες, ὅτι, κἂν ἀδικῶσιν, Æg. 7, 19. έχουσι πρός ἀπολογίαν την αίρεσιν, ἐπειδη μη πειθόμενον αὐτοῖς ἐν Βάρκη πρεσβύτερον ἐωράκασι Σεκοῦνδος δὲ ἐκαλεῖτο, όμωνυμος μεν, ούχ όμόπιστος δε τῷ αίρετικῷ ἀπέκτειναν λακτίσμασιν αὐτόν. Καὶ ὁ μὲν ἀναιρούμενος ἐμιμεῖτο τὸν ἅγιον, λέγων ' Μηδείς με παρά δικασταίς εκδικείτω έχω του εκδικοῦντά με Κύριον, δι' δν καὶ ταῦτα πάσχω παρ' αὐτῶν.' Οἱ δὲ ούτε λέγοντα ήλέουν, ούτε τὰς ἡμέρας ἐδυσωποῦντο ἐν αὐτῆ γὰρ τη Τεσσαρακοστη λακτίζοντες απέκτειναν του ανθρωπον.

66. \*Ω καινης αίρεσεως, όλον ενδυσαμένης τον διάβολον εν ασεβεία καὶ πράξει ἄρτι γὰρ πρώτον επενοήθη τοῦτο τὸ κακόν. Εἰ δὲ καί τινες εδόκουν ποτὲ περὶ αὐτης λογίζεσθαι, ἀλλ' ἔκρυπτον καὶ ἐλάνθανον ταῦτα φρονοῦντες. Εὐσέβιος δὲ καὶ "Αρειος, ὡς ὄφεις εξελθόντες ἀπὸ φωλεοῦ, τὸν ιὸν της ἀσεβείας ταύτης εξήμεσαν καὶ ὁ μὲν "Αρειος τὴν τοῦ βλασφημεῖν εκ φανεροῦ τόλμην ἀνεδέξατο ὁ δὲ Εὐσέβιος τὴν ταύτης Αροί. c. Ari. προστασίαν ἀλλ' οὐ πρότερον ἴσχυσε προστηναι της αἰρέσεως, εἰ μὴ, καθὰ προεῖπον, βασιλέα εὖρε προστάτην ταύτης. Οἱ Cp. c. 45. μὲν οὖν πατέρες ἡμῶν οἰκουμενικὴν σύνοδον πεποιήκασι, καὶ τριακόσιοι πλεῖον ἢ ἔλαττον συνελθόντες κατέκριναν τὴν 'Αρεια- Αροί. c. Ari.

Ηιστ. Απιαν. υὴν αξρεσιν, καὶ ἀπεφήναντο πάντες ἀλλοτρίαν αὐτὴν καὶ ξένην τῆς ἐκκλησιαστικῆς πίστεως εξναι. Οἱ δὲ προστάται ταύτης, 
ὁρῶντες ἑαυτοὺς λοιπὸν ἀσχημονοῦντας, καὶ μηδὲν εὔλογον 
ἔχοντας, ἄλλην ὁδὸν ἐπενόησαν, καὶ διὰ τῆς ἔξωθεν ἐξουσίας 
ἐκδικεῖν ταύτην ἐπεχείρησαν. Ἐφ' ῷ μᾶλλον ἄν τις αὐτῶν 
θαυμάσειε τὸ καινὸν καὶ πονηρὸν ἐπιτήδευμα, καὶ πῶς ὑπερ-

Cp. Ep. Æg. βάλλουσι τὰς ἄλλας αἷρέσεις. Τῶν μὲν γὰρ ἄλλων αἷρέσεων τὰ ἐφευρήματα ἐν πιθανότητι ῥημάτων ἔχει τὴν μανίαν πρὸς ἀπάτην τῶν ἀκεραίων. Καὶ ελληνες μὲν, ὡς εἶπεν ὁ ἀπό-

<sup>1</sup> Cor. ii. 4. στολος, ἐν ὑπεροχῆ καὶ πειθοῖ λόγων καὶ σοφίσμασι πιθανοῖς ἐπιχειροῦσιν<sup>\*</sup> Ἰονδαῖοι δὲ, ἀφέντες τὰς θείας γραφὰς, λοιπὸν,

τ Tim. i. 4. ώς εἶπεν ὁ ἀπόστολος, 'ἐν μύθοις καὶ γενεαλογίαις ἀπεράντοις' 
ἔχουσι τὴν ἔριν Μανιχαῖοι γὰρ καὶ Οὐαλεντῖνοι σὺν αὐτοῖς, 
καὶ ἄλλοι, καπηλεύοντες τὰς θείας γραφὰς, τοῖς ἑαυτῶν ἐπιπλάστοις λόγοις μυθολογοῦσιν οἱ δὲ ᾿Αρειανοὶ τῶν μὲν ἄλλων 
αἰρέσεών εἰσι τολμηρότεροι, καὶ μικροτέρας ἑαυτῶν ἀδελφὰς 
ἀπέδειξαν ἐκείνας, πλέον αὐτῶν ἀσεβοῦντες, καθάπερ εἴρηται,

άπέδειξαν έκείνας, πλέον αύτων άσεβούντες, καθάπερ είρηται, καὶ πάντας, μάλιστα δὲ τοὺς Ἰουδαίους, ζηλωσαντες ἐν πονηρία. <sup>6</sup>Ως γὰρ ἐκεῖνοι, μὴ δυνάμενοι τὸν Παῦλον ἐλέγξαι περὶ ων <sup>6</sup>Cp. Acts xxi. ἐπροφασίζοντο, εὐθὺς ἤγαγον αὐτὸν πρὸς τὸν χιλίαρχον καὶ τὸν <sup>6</sup>36, etc.

ήγεμόνα ούτως ούτοι, καὶ πλέον ἐκείνων ἐπινοοῦντες, τῆ ἐξουσία μόνη τῶν δικαστῶν κέχρηνται καὶ μόνον τις αὐτοῖς ἀντείρηκεν, ἔλκεται πρὸς τὸν ἡγεμόνα, ἢ τὸν στρατηλάτην.

67. Καὶ αἱ μὲν ἄλλαι αἱρέσεις, ἐλεγχόμεναι ταῖς ἀποδείξεσιν ὑπ' αὐτῆς τῆς ἀληθείας, σιωπῶσι, μηδὲν πλέον ἢ ἐντρεπόμεναι τοῖς ἐλέγχοις ἡ δὲ νέα καὶ μυσαρὰ τούτων αἵρεσις, ὅταν ἀνατραπῆ τοῖς λόγοις, ὅταν ὑπ' αὐτῆς τῆς ἀληθείας αἰσχυνθεῖσα πέση, λοιπὸν οὺς μὴ δεδύνηται πεῖσαι λόγοις, τούτους τῆ βία, καὶ πληγαῖς, καὶ δεσμωτηρίοις ἔλκειν ἐπιχειρεῖ, γνωρίζουσα ἐαυτὴν καὶ οὕτως, ὡς πάντα μᾶλλόν ἐστιν ἢ θεοσεβής. Θεοσεβείας μὲν γὰρ ἴδιον μὴ ἀναγκάζειν, ἀλλὰ πείθειν, ὥσπερ εἴπαμεν. Καὶ γὰρ ὁ Κύριος αὐτὸς οὐ βιαζόμενος, ἀλλὰ τῆς προαιρέσει διδοὺς ἔλεγε πᾶσι μέν ' Εἴ τις θέλει ἀπίσω μον ἐλθεῖν' τοῖς δὲ μαθηταῖς 'Μὴ καὶ ὑμεῖς θέλετε ἀπελθεῖν; Αὕτη παντελῶς ἀλλοτρία τῆς θεοσεβείας ἐστί. Τί ποιεῖν αὐτὴν ἐχρῆν ἢ τὰναντία τοῦ Σωτῆρος, ὡς Χριστομάχον ἡγεμόνα τῆς

c. 33. Apol. de Fuga, 23. Matt. xvi. 24. John vi. 68.

ασεβείας επιγραφομένην Κωνστάντιον, ως αὐτὸν τὸν 'Αντίχριστον; Αὐτὸς γὰρ διὰ τὴν αίρεσιν ἐσπούδασε πρώτον καὶ του Σαούλ εν ωμότητι ζηλωσαι εκείνος μεν γαρ, επειδή δεδώκασιν οἱ ἱερεῖς ἐπισιτισμὸν τῷ Δαβὶὸ, κελεύει, καὶ ἀναιροῦνται πάντες, τὸν ἀριθμὸν ὄντες 'τριακόσιοι καὶ πέντε' οὖτος δὲ, τ Kings (τ Sam.) χχιίι. 18 επειδή την μεν αίρεσιν πάντες φεύγουσιν, ή δε ύγιαίνουσα LXX. πίστις ή είς τὸν Κύριον ώμολογήθη, τριακοσίων όλων σύνοδον επισκόπων αναιρεί· καὶ τοὺς μεν επισκόπους αὐτοὺς εξορίζει, τους δε λαους εμποδίζει μελετάν την ευσέβειαν και εύχεσθαι τῶ Θεῷ, κωλύων αὐτῶν τὰς συναγωγάς. Καὶ ὥσπερ Σαοὺλ κατέσκαψε την Νομβά την πόλιν των ίερέων, ούτως ούτος καὶ πλέον τὸ κακὸν αὐξάνων, τὰς ἐκκλησίας τοῖς ἀσεβοῦσι παραδέδωκε καὶ ώς ἐκεῖνος Δωὴκ τὸν διαβαλόντα προτετίμηκε τῶν άληθῶς ἱερέων, τόν τε Δαβὶδ ἐδίωκε προσέχων τοῖς Ζιφαίοις <sup>1</sup> Kings (<sup>1</sup> Sam.) xxvi. ούτως οὖτος τοὺς μὲν αἰρετικοὺς προκρίνει τῶν εὐσεβῶν, τοὺς τ. δὲ φεύγοντας αὐτὸν ἔτι διώκει, προσέχων τοῖς θλαδίαις ξαυτοῦ, τοις και διαβάλλουσι τους δρθοδόξους μη συνορών, ώς όσα δ' αν ύπερ της αιρέσεως των 'Αρειανών πράττη τε και γράφη, ταῦτα κατὰ τοῦ Σωτῆρος ἔχει τὴν ἐπιχείρησιν.

Cp. Apol. c.

68. Ούχ ούτως 'Αχαὰβ κατὰ τῶν ἱερέων τοῦ Θεοῦ γέγονεν, ώς οὖτος κατὰ τῶν ἐπισκόπων τετόλμηκεν. "Ολως γὰρ ἐκεῖνος καὶ, φονευθέντος τοῦ Ναβουθαὶ, κατενύγη, καὶ τὸν Ἡλίαν ¾ Kings (1 Kings) xxi. έωρακως έφοβήθη ούτος δε ούδε του τηλικούτου "Οσιου 20. ηδέσθη, οὐδὲ τοὺς τοσούτους ἐπισκόπους ἐξορίσας, ἐνάρκησεν, η καν κατευύγη άλλ' ως άλλος Φαραω, μαλλον έπιτριβόμενος, σκληρύνεται, καὶ χείρονα καθημέραν ἐπενόει. Καὶ ἔστιν αὐτοῦ τοῦτο παράδοξον τῆς πονηρίας τῶν γὰρ ἐπισκόπων ἐξοριζομένων, συνέβαινε καὶ άλλους τινὰς δι έγκλήματα φόνου, η στάσεως, η κλοπης, κατὰ την τοῦ ἐγκλήματος ποιότητα, λαμβάνειν την καταδίκην καὶ τούτους μεν μετὰ μηνας όλίγους άξιούμενος, ως τὸν Βαραβαν Πιλατος, ἀπέλυε· τοὺς δὲ τοῦ [Qu. Βαραβ-Χριστοῦ δούλους οὐ μόνον οὐκ ἡφίει, ἀλλὰ καὶ μᾶλλον ἀνηλεως κατεδίκαζεν εν τοις εξορισμοις, αθάνατον κακον γιγνόμενος είς αὐτούς. Των μεν γὰρ διὰ τὸν τρόπον φίλος ην, των όρθοδόξων δε διὰ την είς Χριστον εὐσέβειαν έχθρος ετύγχανεν. Αρ' οὖν οὖ πᾶσιν ἐκ τούτου λευκῶς ἐδείκνυεν, ὅτι καὶ τότε οἱ

ΗΙ Τ.Α ΤΙΑΝ. Ιουδαίοι, του μεν Βαραβάν αίτησάμενοι, του δε Κύριου στανρώσαντες, τοιοῦτοι ήσαν, οίοι καὶ νῦν εἰσιν οἱ μετὰ Κωνσταντίου Χριστομάχοι; Καὶ τάχα πικρότερος οὖτος ἢ Πιλᾶτος ὁ μεν γαρ καν 'ενίψατο' συνορών την αδικίαν ουτος δε και μάλλου τρίζει τοὺς οδόντας, έξορίζων τοὺς άγίους.

69. Τί δὲ θαυμαστὸν εἰ, πλανηθεὶς εἰς ἀσέβειαν, οὕτω κατὰ των ἐπισκόπων ἐστιν ώμὸς, ὅπου γε οὐδὲ τῆς ίδίας συγγενείας ώς ἄνθρωπος εφείσατο; Τοὺς μεν γὰρ θείους κατέσφαξε, καὶ τους ανεψιούς ανείλε και πενθερού μεν, έτι την θυγατέρα γαμών αὐτοῦ, συγγενεῖς δὲ πάσχοντας οὐκ ἡλέησεν ἀλλὰ καὶ ὅρκων ἀεὶ πρὸς πάντας παραβάτης γέγονεν. Οὕτω γὰρ καὶ εἰς τὸν ἀδελφὸν ἀσεβεῖν τετόλμηκε. Καὶ προσποιεῖται μὲν οἰκοδομεῖν αὐτῷ μνημεῖον, τὴν δὲ μνηστὴν αὐτοῦ τὴν 'Ολυμπιάδα βαρβάροις ἐκδέδωκεν, ἡν ἐκεῖνος μέχρι τελευτής ἐφύλαττε, καὶ ώς ιδίαν ἀνέτρεφεν ξαυτώ γυναίκα. Καὶ την γνώμην δε αὐτοῦ παραλύειν ἐπεχείρησεν, οῦ καὶ κληρονόμος εύχεται είναι, γράφων τοιαθτα, έφ' οίς καὶ ολίγην αἴσθησιν έχων ἄν τις ήσχύνθη. Έγω δε, συμβάλλων αὐτοῦ τὰς επιστολάς, εύρίσκω τοῦτον μὴ κατὰ φύσιν ἔχοντα τὰς φρένας, άλλα μόνον προς τους υποβάλλοντας κινούμενον, ίδιον δε νουν καθόλου μὴ ἔχουτα. 'Ο μεν οὖν Σολομών φησι 'Βασιλέως

70. Πότε οὖν οὖτος, τοιοῦτος ὢν, καὶ τοιούτοις χαίρων, δύναταί τι δίκαιον η κατά λόγον φρονήσαι; ἄνθρωπος δεδεμένος τη των συνόντων παρανομία καὶ τούτων όντων ἐπαδόντων, οίτινες τον εγκέφαλον μάλλον εν ταίς πτέρναις καταπεπατημένον έχουσι. Διὰ τοῦτο γὰρ καὶ γράφει, καὶ γράφων μεταμελείται, καὶ μεταμελόμενος παροξύνεται, πάλιν τε οδύρεται, καὶ οὐκ ἔχων ὁ πράξει, δείκυνσιν ξαυτοῦ τῆς ψυχῆς τὸ ἔρημον τῶν φρενῶν. Οὕτω δὲ τοῦτον ὄντα τοιοῦτον οἰκτείρειεν ἄν τις μάλλον δικαίως, ὅτι μετ' ἐλευθέρου σχήματος καὶ ὀνόματος δούλός έστι των έλκόντων αὐτὸν πρὸς τὴν ἰδίαν ἡδονὴν τῆς Cp. Prov. vii. ἀσεβείας. 'Αμέλει τὸ ἀνόητον καὶ κέπφον, ώς εἶπεν ἡ γραφὴ, καθηκεύειν θέλων άλλοις, έαυτον είς καταδίκην τη μελλούση

ύπακούοντος λόγον άδικον, πάντες οι ύπ' αὐτὸν παράνομοι. Ούτος δε εξ ών ποιεί, δείκνυσιν ξαυτόν ξκείνον είναι τὸν ἄδι-

κου, καὶ τοὺς περὶ αὐτὸν παρανόμους.

[Julius-Constantius, the Dalmatii, [πειθερόν.]

Cp. c. 50.

Prov. xxix.

Cp. c. 51.

22. LXX.

κρίσει τοῦ πυρὸς παρανάλωμα δέδωκεν ήδη πράττων à θέλουσιν έκείνοι, καὶ προπίνων αὐτοῖς τήν τε κατὰ τῶν ἐπισκόπων έπιβουλην, καὶ την των έκκλησιων έξουσίαν. 'Ιδού γάρ καὶ νῦν πάλιν ἐτάραξε τὰς ἐν ᾿Αλεξανδρεία ἐκκλησίας, καὶ τὰς ἐν Apol. ad Const. 27. Αλγύπτω καὶ Λιβύαις πάσαις καὶ φανερώς προσέταξε τοὺς μεν της καθολικης εκκλησίας και της εύσεβείας επισκόπους έκβάλλεσθαι των έκκλησιων, τοις δε τὰ Αρείου φρονοῦσι πάσας αὐτὰς παραδίδοσθαι. Τοῦτό τε ποιεῖν ὁ στρατηλάτης ήρ- Cp. c. 54. ξατο καὶ λοιπὸν ἐπίσκοποι δέσμιοι, πρεσβύτεροί τε καὶ μονάζοντες σεσιδηρωμένοι, καὶ πληγαῖς κατακοπέντες ἴσα θανάτω, παρεπέμφθησαν. Πάντα τε κατὰ τόπον τετάρακται καὶ ἡ Αἴγυπτος καὶ Λιβύη πᾶσα κινδυνεύει, τῶν λαῶν δυσανασχετούντων έπὶ τῷ παρανόμω προστάγματι τούτω, καὶ βλεπόντων την τοῦ 'Αντιχρίστου παρασκευην, καὶ τὰ ἴδια ἀπ' αὐτῶν μὲν άρπαζόμενα, τοῖς δὲ αίρετικοῖς ἐκδιδόμενα ταῦτα.

71. Πότε οὖν ἠκούσθη τοσαύτη παρανομία; πότε τι τοιοῦτο καν εν διωγμώ γέγονε κακόν; "Ελληνες γεγόνασιν οί πρότερον διώξαντες άλλ' οὐκ εἰς τὰς ἐκκλησίας εἰσήνεγκαν τὰ εἴδωλα. 'Ιουδαία ην Ζηνοβία, καὶ Παύλου προέστη τοῦ Σαμοσατέως. άλλ' οὐ δέδωκε τὰς ἐκκλησίας τοῖς Ἰουδαίοις εἰς συναγωγάς. Καινόν έστι τοῦτο μύσος οὐκ έστιν ἁπλῶς διωγμὸς, ἀλλὰ διωγμού μεν πλέον προοίμιον δε καὶ παρασκευή τοῦ 'Αντιχρίστου. Έστω γάρ, καὶ κατὰ 'Αθανασίου, καὶ κατὰ τῶν άλλων επισκόπων, οθς εξώρισαν, προφάσεις επλάσαντο ψευδείς τί πρὸς τὸ καινὸν ἐπιτήδευμα τοῦτο; ποίαν ἄρα πρόφασιν έχουσι κατά πάσης της Αλγύπτου, καὶ Λιβύης, καὶ Πενταπόλεως είπειν; Οὐδε γάρ καθ' έκαστον επιβουλεύειν ήρξαντο, ίνα κὰν ψεύσασθαι δυνηθώσιν άλλ' άθρόως πάσιν έπέθεντο, ίνα, καν θέλωσι πλάσασθαι, καταγνωσθώσιν. Ἐτύφλωσε γοῦν αὐτῶν ἐν τούτοις τὴν διάνοιαν ἡ κακία, καὶ Wisd. ii. 21. πάντας άπλως τους επισκόπους απροφασίστως ήξίωσαν εκβάλλεσθαι· ΐνα δείξωσιν ὅτι κατὰ ᾿Αθανασίου καὶ κατὰ τῶν άλλων ἐπισκόπων, οθε ἐξώρισαν, προφάσεις ἐπλάσαντο ψενδείς, δι' οὐδὲν ἔτερον ἢ διὰ τὴν μιαρὰν αίρεσιν τῶν Χριστομάχων 'Αρειανών. Τοῦτο γὰρ λοιπὸν οὐ κέκρυπται, ἀλλὰ πᾶσι μάλιστα νθν γέγονε φανερόν. 'Αθανάσιον μεν γάρ προσέ-

ΗΙ Τ.ΑΡΙΑΝ. Ταξεν εκβάλλεσθαι της πόλεως, εκείνοις δε παραδέδωκε τας έκκλησίας. Καὶ οἱ μὲν πρεσβύτεροι καὶ οἱ διάκονοι, οἱ μετ' αὐτοῦ, ἀπὸ Πέτρου καὶ ᾿Αλεξάνδρου τυγχάνοντες, ἐκβάλλονται καὶ φυγαδεύονται οἱ δὲ ἀληθως 'Αρειανοὶ, οἱ μὴ ἔξωθεν ἀληθως ύπονοούμενοι, άλλ' οἱ ἐξ ἀρχῆς διὰ τὴν αῖρεσιν ἐκβληθέντες μετ' αὐτοῦ τοῦ 'Αρείου παρὰ 'Αλεξάνδρου τοῦ ἐπισκόπου, ἐν μὲν τῆ ἄνω Λιβύη Σεκοῦνδος, ἐν δὲ τῆ ᾿Αλεξανδρεία Εὐζώϊος ὁ Χαναναῖος, καὶ Ἰούλιος, καὶ Ἄμμων, Μάρκος τε, Cp. Soc. i. καὶ Εἰρηναίος, καὶ Ζώσιμος, καὶ Σαραπίων ἐπίκλην Πελύκων, καὶ ἐν Λιβύη Σισίννιος, καὶ οἱ σὺν αὐτῷ νεώτεροι συνασεβούντες αὐτοίς ούτοι τὰς ἐκκλησίας παρειλήφασιν.

τόπον πραιποσίτοις καὶ στρατιωτικαῖς έξουσίαις καὶ οἱ μὲν άληθως επίσκοποι εδιώχθησαν, οί δε τὰ τῆς ἀσεβείας φρονοθντες αντ' εκείνων εισήχθησαν. Καὶ εξώρισαν μεν επισκόπους γηράσαντας έν τῷ κλήρῳ, καὶ πολυετεῖς έν τἢ ἐπισκοπῆ, Cp. Apol. de ἀπὸ ᾿Αλεξάνδρου ὄντας τοῦ ἐπισκόπου ᾿Αμμώνιον μὲν καὶ Fuga, 7. Έρμην, καὶ 'Ανάγαμφον, καὶ Μάρκον, εἰς τὴν ἄνω ὅασιν. Μοῦϊν δὲ καὶ Ψενόσιριν, καὶ Νειλάμμωνα, καὶ Πλήνην, καὶ Μάρκου, καὶ 'Αθηνόδωρου, εἰς την 'Αμμωνιακην, δι' οὐδεν έτερον ή ίνα διὰ τῶν ἐρήμων διερχόμενοι τελευτήσωσι. Καὶ

> γαρ οὐδὲ νοσοῦντας αὐτοὺς ηλέησαν άλλα καὶ βαρέως δια την ασθένειαν φέροντες ήλαυνον, ώστε φορείοις αὐτοὺς αποφέρεσθαι, καὶ διὰ τὴν νόσον ἐπακολουθεῖν αὐτοῖς τὰ ἐντάφια. ' Απέθανε γοῦν εἶς ἐξ αὐτῶν, καὶ οὐδὲ τὸ σῶμα συνεχώρησαν αποφέρεσθαι τοις ίδίοις. Δια τουτο και Δρακόντιον μεν επίσκοπου είς τὰ ἔρημα περὶ τὸ Κλύσμα ἐξώρισαν, Φίλωνα δὲ είς Βαβυλώνα, καὶ 'Αδέλφιον εἰς Ψίναβλα τῆς Θηβαΐδος, 'Ιέρακά τε καὶ Διόσκορον τοὺς πρεσβυτέρους εἰς Σοήνην εξώρισαν καὶ 'Αμμώνιου μεν καὶ 'Αγαθον, καὶ 'Αγαθοδαίμονα, καὶ 'Απολλώνιον, καὶ Εὐλόγιον, καὶ ᾿Απολλω, καὶ Παφνούτιον, καὶ Γάϊον, καὶ Φλάβιον, ἀρχαίους ἐπισκόπους, καὶ Διόσκορου, καὶ 'Αμμώνιον, καὶ Ἡρακλείδην, καὶ Ψάϊν, πάλιν ἐπισκόπους, ἐφυγάδευσαν καὶ τοὺς μὲν εἰς λιθουργίαν παραδεδώκασι, τοὺς δὲ έδίωξαν αναιρήσαι θέλοντες, άλλους τε πολλούς διήρπασαν. Καὶ λαϊκούς μεν μ' καὶ παρθένους, πρότερον παρὰ πῦρ στή-

72. Καὶ ὁ μὲν στρατηλάτης Σεβαστιανὸς ἔγραψε τοῖς κατὰ

σαντες αὐτὰς, ἐξώρισαν· οὕτω κόψαντες πληγαίς ταίς ἀπὸ Apol. de φοινίκων ράβδοις, ώς μετὰ ἡμέρας πέντε τὰς μεν αὐτῶν ἀποθανείν, τὰς δὲ χειρουργείσθαι διὰ τοὺς ἐμπαγέντας ἐν τοῖς μέλεσι σκόλοπας, καὶ μείζονας θανάτου τὰς βασάνους ὑπομένειν. Καὶ τό γε δεινότερον παντί μεν Ισχύοντι, οἰκείον δε των ἀσεβων ἐπειδὴ κοπτόμεναι τὸν Χριστὸν ἐπεκαλοῦντο, μειζόνως έτριζον κατ' αὐτῶν τοὺς ὀδόντας. 'Αμέλει οὐδὲ τὰ σώματα των απογιγνομένων απεδίδουν τοις ίδίοις είς ταφήν άλλ' ἔκρυπτου, ἵια δόξωσι λαυθάνειν την ἀνδροφονίαν. 'Αλλ' οὐκ ἔλαθον πᾶσα γὰρ ἡ πόλις ἐώρακε, καὶ πάντες ὡς δημίους, ώς κακούργους καὶ ληστάς ἀπεστρέφουτο. Καὶ γὰρ καὶ μουαστήρια κατέστρεψαν, καὶ εἰς πῦρ ἐμβαλεῖν μοναχοὺς ἐπείρασαν καὶ διήρπασαν οἴκους, καὶ παραθήκας τεθείσας παρὰ τοῦ έπισκόπου εls οίκου ελευθέρωυ επεισελθόντες ήρπασαν, καὶ ἀπεστέρησαν τὰς χήρας κατὰ πελμάτων ἔκοπτον, καὶ τὰς έλεημοσύνας έκώλυον.

73. Τοιαθτα μεν οθν τὰ πονηρεύματα τῶν ᾿Αρειανῶν. Οἶα δὲ αὐτῶν καὶ τὰ τῆς ἀθεότητος ἐπιχειρήματα, τίς ἀκούσας οὐ φρίξειε; Τοὺς μεν γὰρ τηλικούτους γέροντας καὶ πολυετείς έπισκόπους έξορισθηναι πεποιήκασιν αντί δε τούτων νεωτέρους ἀσελγεῖς Έλληνας, μήτε κατηχηθέντας, δόξαντες εὐθὺς περαίνειν και άλλους διγυναίους, και έπι μείζοσιν αιτίαις έγκαλουμένους, διὰ τὸν περὶ αὐτοὺς πλοῦτον, καὶ τὴν ἐκ τῆς Apol. ad Const. 28. πολιτείας δυναστείαν, χρυσίον διδόντας, ως από πωλητηρίου ἀπέστελλου αὐτοὺς ὀυομάσαντες ἐπισκόπους. Καὶ λοιπὸυ τοις λαοις δεινοτέρα εγίγνετο ή συμφορά αποστρεφόμενοι γάρ τους μισθωτους έκείνων, και άλλοτρίους έαυτων, έμαστίζουτο, έδημεύουτο, είς τὰ δεσμωτήρια κατεκλείουτο παρὰ τοῦ στρατηλάτου. Ἐποίει γὰρ τοῦτο προθύμως Μανιχαίος ὤυ· ίνα τους μεν ιδίους μη επιζητώσιν, ους δε απεστρέφοντο, δέχωνται, ανθρώπους τοιαθτα πράττοντας, οξα καὶ πρὸ τούτου έν τοις είδωλοις έπαιζον.

74. Τίς οὖν ταῦτα βλέπων ἢ ἀκούων, τίς ὁρῶν τὴν ἀλαζονείαν των ἀσεβων, καὶ τοσαύτην ἀδικίαν, εἰ δίκαιός ἐστιν, οὖ στενάξειεν ; ''Εν τόποις' γὰρ 'ἀσεβῶν στένουσι δίκαιοι.' Prov. xxviii. Τίς, τούτων γιγνομένων καὶ τῆς ἀσεβείας τοσαύτην ἀναισχυν-

[Dimin. of Constantius.]

Ηι Τίαν λαβούσης, έτι τολμά λέγειν 'Κοστύλλιον' Χριστιανον, καὶ οὐ μᾶλλου 'Αντιχρίστου τὴν εἰκόνα; Τί γὰρ τῶν τούτου γυωρισμάτων παραλέλοιπεν; "Η πως οὐ πανταχόθεν οὖτος έκείνος είναι νομισθήσεται, κάκείνος τοιούτος αν ύπονοηθείη, οδός έστιν οθτος; Οὐ τὰς ἐν τῆ μεγάλη ἐκκλησία, τῆ ἐν τῷ

Cp. c. 56.

Καισαρείω, γινομένας θυσίας, καὶ κατὰ Χριστοῦ βλασφημίας, ώς έξ έντολης αὐτοῦ πεποιήκασιν 'Αρειανοί τε καὶ "Ελληνες;

Dan. vii. 24,

ούχ ή δρασις τοῦ Δανιὴλ οὕτω σημαίνει τὸν Αντίχριστον, ὅτι ποιήσει πόλεμον μετά των άγίων, καὶ ἰσχύσει πρὸς αὐτοὺς, καὶ ὑπεροίσει ἐν κακοῖς πάντας τοὺς ἔμπροσθεν, 'καὶ τρεῖς βασιλείς ταπεινώσει, καὶ λόγους πρὸς τὸν "Υψιστον λαλήσει, καὶ ὑπονοήσει τοῦ ἀλλοιῶσαι καιρὸν καὶ νόμον; ' Τίς οὖν ἄλλος πώποτε τοιαθτα έπεχείρησε πράξαι ή μόνος Κωνστάντιος; Οῦτος γὰρ τοιοῦτός ἐστιν, οἶος ὰν ἐκεῖνος γένοιτο. Λαλεῖ γάρ λόγους πρός του "Υψιστου, προϊστάμενος της ἀσεβους αίρέσεως και πρός τους άγίους ποιεί πόλεμου, εξορίζων τους ἐπισκόπους· εἰ καὶ πρὸς ὀλίγου ἐπὶ τῆ ἑαυτοῦ ἀπωλεία ταύτηυ την έξουσίαν έχει. Καὶ γὰρ οῦτος τοὺς πρὸ αὐτοῦ νενίκηκεν έν κακία, καινον έπινοήσας τρόπον του διωγμού· καὶ τρείς βασιλείς, Βρετανίωνα, καὶ Μαγνέντιον, καὶ Γάλλον καθελών, εὐθὺς προέστη της ἀσεβείας καὶ ὡς γίγας πρὸς τὸν "Υψιστον ετόλμησεν επαρθήναι τη αλαζονεία. Οῦτος ὑπενόησεν αλλοιῶσαι νόμον, παραλύων τὴν μὲν τοῦ Κυρίου διὰ τῶν ἀποστόλων διάταξιν, τὰ δὲ τῆς ἐκκλησίας ἀλλάττων ἔθη, καὶ καινὸν αὐτὸς έπινοῶν τρόπον τῶν καταστάσεων. Ἐξ ἄλλων γὰρ τόπων καὶ πρὸ πεντήκοντα μονῶν μετὰ στρατιωτῶν ἐπισκόπους ἀποστέλλει πρὸς τοὺς μὴ θέλοντας λαούς καὶ ἀντὶ γνώσεως τῆς πρὸς τούς λαούς, ἐκείνοι φέρουσι τὰς ἀπειλὰς, καὶ τὰ πρὸς τούς δικαστάς γράμματα. Ούτω Γρηγόριον άπὸ Καππαδοκίας

[A.D. 350, 353, 354.]

Encycl. 2. ἔπεμψεν είς 'Αλεξάνδρειαν' καὶ είς μεν το Σίρμιον ἀπὸ Κυζίκου μετεπέμψατο Γερμίνιον ἀπὸ δὲ τῆς Λαοδικείας Κε-

κρόπιου είς τηυ Νικομήδειαν απέστειλευ.

75. Καὶ Αὐξέντιον μέν τινα φιλοπράγμονα μᾶλλον ἢ Χρισ-Ep. Æg. 7. τιανον ἀπο Καππαδοκίας είς Μεδιόλανον μετεστείλατο "ίν', έπειδή τὸν ἐπίσκοπον τὸν ἐκεῖ Διονύσιον, ἄνθρωπον εὐλαβή, διὰ τὴν εἰς Χριστὸν εὐσέβειαν εξώρισε, τοῦτον ἐκεῖ κελεύση

είναι άνθρωπον μήπω μηδέ την 'Ρωμαϊκήν είδότα γλώτταν, ή μόνον ἀσεβεῖν νῦν δὲ πάλιν Γεώργιόν τινα Καππαδόκην ἄν- c. 51. Ερ.  $_{\rm Eg. 7. \ Apol.}$  θρωπον, ὑποδέκτην ἐν Κωνσταντινουπόλει ταμιακῶν γενόμενον, de Fuga, 6. De Syn. 12. καὶ σφετερισάμενον πάντα, καὶ δι' αὐτὸ τοῦτο φυγόντα, προσέταξεν είς 'Αλεξάνδρειαν είσελθείν μετὰ στρατιωτικής φαντασίας, καὶ της τοῦ στρατηλάτου εξουσίας. Εἶτα εύρων Ἐπί- Ερ. Æg. 7. κτητόν τινα νεόφυτον, καὶ νεώτερον θρασύν, ήγάπησεν, δρων αὐτὸν ἔτοιμον εἰς κακίαν καὶ δι' αὐτοῦ οἶς ἐθέλοι λοιπὸν έπισκόποις έπιβουλεύει έτοιμος γαρ έκεινός έστι πάντα ποιείν à βούλεται βασιλεύς. Τούτω γοῦν ὑπηρέτη χρώμενος, καὶ έν τη 'Ρώμη πεποίηκε παράδοξον, καὶ ἀληθῶς ὁμοίωμα της 'Αυτιχρίστου κακουοίας' άυτι γάρ της έκκλησίας το παλάτιου παρασκευάσας, καὶ ἀντὶ τῶν λαῶν τρεῖς που θλαδίας ἐαυτοῦ πεποίηκε παρείναι καὶ λοιπὸν ἢνάγκασε τρείς κακοήθεις κατασκόπους (οὐ γὰρ ἄν τις ἐπισκόπους εἴποι') καταστήσαι δήθεν έπίσκοπου έν τῷ παλατίω Φήλικά τινα ἄξιον ξαυτῶν. Οἱ γὰρ λαοὶ πάντες, εἰδότες την παρανομίαν τῶν αίρετικῶν, οὕτε συνεχώρησαν αὐτοῖς εἰς τὰς ἐκκλησίας εἰσελθεῖν, ἀλλὰ μακρὰν ἀπ' Cp. Theod. αὐτῶν ἀνεχώρησαν.

76. Τί οὖν οὖτος τοῦ ἀΑντιχρίστου παραλέλοιπεν; ἢ τί πλέου εκείνος ελθων τούτου ποιήσειευ; \*Η πως εκείνος ελθων οὐχ εύρήσει πρὸς ἀπάτην εὔκολον προετοιμασθεῖσαν αὐτῷ παρὰ τούτου την όδόν; Καὶ γὰρ πάλιν ἀντὶ τῶν ἐκκλησιῶν εἰς τὰ C. 44. 5.2. παλάτια πρὸς ξαυτὸν τὰς κρίσεις προκαλείται. Καὶ τούτων μεν αὐτὸς εξάρχει τὸ δε θαυμαστὸν, ὅτι, καν θεωρήση τοὺς κατηγόρους ἀποροῦντας, αὐτὸς ἀναδέχεται τὴν κατηγορίαν ' ίνα μηδε ἀπολογείσθαι λοιπον εξή τοις άδικουμένοις διά την παρ αὐτοῦ βίαν. Καὶ τοῦτο πεποίηκεν ἐν τοῖς κατὰ ᾿Αθανασίου・ την γαρ Παυλίνου, καὶ Λουκιφέρου, καὶ Εὐσεβίου, καὶ Διονυσίου των έπισκόπων παρρησίαν βλέπων, καὶ ώς έκ της μετανοίας Ουρσακίου καὶ Οὐάλεντος διήλεγχον τοὺς κατὰ τοῦ ἐπι- Apol. c. Ari. σκόπου λέγοντας, καὶ συνεβούλευον μηκέτι χρῆναι πιστεύεσθαι <sup>58</sup>. τους περί Οὐάλεντα μεταγνόντας ἐφ' οἶς λέγουσι νῦν, εὐθὺς αναστας εἶπεν· 'Έγω κατήγορός εἰμι νῦν 'Αθανασίου, δι' ἐμὲ Cp. c. 33. πιστεύσατε οίς έὰν λέγωσιν οῦτοι. Εἶτα, ἐκείνων λεγόντων, 'Πως δύνασαι κατήγορος είναι, μη παρόντος του κατηγορουΗιστ.Απιλη. μένου; εὶ γὰρ σὰ κατήγορος εἶ, ἀλλ' ἐκεῖνος μὴ παρὼν, οὰ δύναται κρίνεσθαι. Οὰ γὰρ 'Ρωμαϊκή ἐστιν ἡ κρίσις, ἵν' ὡς βασιλεὰς πιστευθῆς, ἀλλὰ περὶ ἐπισκόπου ἐστὶ τὸ κρίμα καὶ δεῖ τὴν κρίσιν ἴσην εῗναι τῷ κατηγοροῦντι καὶ τῷ κρινομένῳ. Πῶς δὲ καὶ κατηγορεῖς; συνεῖναι γὰρ οὐκ ἤδύνασο τῷ μακράν σου τυγχάνοντι εἰ δὲ παρὰ τούτων ἀκούσας λέγεις, δίκαιόν ἐστί σε καὶ τὰ παρ' ἐκείνου λεγόμενα πιστεύειν εἰ δὲ μὴ πιστεύεις ἐκείνῳ, πιστεύεις δὲ τούτοις, φαίνονται μᾶλλον οὖτοι διὰ σὲ λέγοντες ταῦτα, καὶ εἰς σὴν χάριν κατηγοροῦντες 'Αθανασίου.' Ταῦτα ἀκούσας, καὶ νομίσας ὕβριν εῖναι τὸ λεχθὲν ὀρθῶς, ἐκείνους μὲν ἐξώρισε κινηθεὶς δὲ κατὰ 'Αθανασίου, ἀγριώτερον ἔγραψεν αὐτόν τε παθεῖν τὰ γενόμενα, καὶ τοῖς 'Αρειανοῖς παραδοθῆναι τὰς ἐκκλησίας, καὶ τούτοις ἐξεῖναι πράττειν ἃ βούλονται.

77. Δεινὰ μὲν οὖν καὶ πέρα δεινῶν τὰ τοιαῦτα πρέπουσα

Dan. ix. 27. Matt. xxiv. δὲ πρᾶξις ὅμως τῷ σχηματιζομένῳ τὰ τοῦ ἀντιχρίστου. Τίς γὰρ, βλέπων αὐτὸν ἐξάρχοντα τῶν νομιζομένων ἐπισκόπων καὶ προκαθήμενον τῶν ἐκκλησιαστικῶν κρίσεων, οὐκ ἀκολούθως ἃν εἴποι τοῦτ εἶναι τὸ διὰ τοῦ Δανιὴλ εἰρημένον 'βδέλυγμα τῆς ἐρημώσεως;' Τὸν γὰρ Χριστιανισμὸν περιβεβλημένος, καὶ εἰς τοὺς ἁγίους τόπους 'εἰσερχόμενος,' ἐστηκώς τε ἐν αὐτοῖς, ἐρημοῖ τὰς ἐκκλησίας, παραλύων τοὺς τούτων κανόνας, καὶ τὰ ἴδια κρατεῖν βιαζόμενος. ᾿Αρα τίς ἔτι τολμῷ λέγειν τὸν καιρὸν τοῦτον εἰρηνικὸν εἶναι Χριστιανῶν, καὶ οὐ μᾶλλον διωγμόν; καὶ διωγμὸν, οῖος οὕτε πώποτε γέγονεν, οὕτε τάχα τις ποιήσει ποτὲ τοιοῦτον, εἰ μὰ ἄρα 'ὁ νίὸς τῆς ἀνομίας' οἱ Χριστομάνου.

2 Thess. ii. 8. ποτὲ τοιοῦτον, εἰ μὴ ἄρα 'δ υίδς τῆς ἀνομίας,' οἱ Χριστομάχοι δεικνύουσιν, ἀναζωγραφοῦντες ἐν αὐτοῖς ἤδη. Διὸ καὶ μάλιστα προσήκει νήφειν, μήπως ἡ αἵρεσις αὕτη, πολλὴν ἀναισχυντίαν

Prov. xxiii. 32. προσήκει νήφειν, μήπως ἡ αίρεσις αὕτη, πολλην ἀναισχυντίαν ἔχουσα, καὶ διαχυνομένη ὡς ' lòs κεράστου,' καθὼς ἐν ταῖς Παροιμίαις γέγραπται, διδάσκουσά τε κατὰ τοῦ Σωτηρος φρονεῖν, αὕτη ἃν εἴη ἡ ἀποστασία μεθ' ἡν ἐκεῖνος ἀποκαλυφθήσεται, πάντως ἔχων τὸν πρόδρομον ἑαυτοῦ Κωνστάντιον. 'Επεὶ διὰ τί οὕτως μαίνεται κατὰ τῶν εὐσεβῶν; διὰ τί ὡς ὑπὲρ ἰδίας αἱρέσεως ἀγωνίζεται; καὶ ἐχθρὸν μὲν ἴδιον λέγει τὸν μὴ πειθόμενον τῆ 'Αρείου μανία, τὰ δὲ παρὰ τῶν Χριστομάχων λεγόμενα καταθυμίως δέχεται, καὶ τοιαύτας καὶ τοσαύτας συνόδους

ἀτιμάζει; διὰ τί τοῖς 'Αρειανοῖς ἐκέλευσε τὰς ἐκκλησίας παραδίδοσθαι; οὐχ ἵνα ἐκεῖνος ἐλθὼν εὕρῃ, πῶς εἰς αὐτὰς εἰσέλθῃ, καὶ ἀποδέξηται τοῦτον ἑτοιμάσαντα τοὺς τόπους αὐτῷ; Οἱ μὲν γὰρ ἀπὸ 'Αλεξάνδρου, καὶ τοῦ πρὸ αὐτοῦ 'Αχιλλᾶ, καὶ πάλιν τοῦ πρὸ τούτου Πέτρου, γέροντες ἐπίσκοποι ἐξεβάλλοντο ἐκεῖνοι δὲ εἰσήγοντο, οῦς ἃν ἔλεγον οἱ ἀκολουθοῦντες τοῖς στρατιώταις ἔλεγον δὲ τοὺς τὰ αὐτῶν φρονεῖν ἐπαγγελλομένους.

78. Εὔκολον δὲ τοῦτο Μελιτιανοῖς ἦν τὸ πρόβλημα· οἱ γὰρ Cp. Ep. Æg. πλείστοι, μάλλον δὲ οἱ πάντες, οὐκ ἀπὸ  $\theta$ εοσεβοῦς ἀγωγῆς  $^{22}$ είσιν, οὐδὲ γινώσκουσι τὴν είς Χριστὸν ύγιαίνουσαν πίστιν, οὐδ' ὅλως τί ἐστι Χριστιανισμός, ἢ ποίας ἔχομεν ἡμεῖς οἱ Χριστιανοί γραφάς. Οἱ μὲν γὰρ αὐτῶν ἐξ εἰδώλων ἐλθόντες, οί δὲ ἐκ τοῦ βουλευτηρίου καὶ τῆς πρώτης πολιτείας διὰ τὴν ταλαίπωρου αλειτουργησίαυ καὶ προστασίαυ πείσαυτές τε Cp. Apol. c. χρήμασι τοὺς πρὸ αὐτῶν Μελιτιανοὺς, εἰς τοῦτο παρῆλθον, καὶ Ατί. 54. πρίν κατηχηθωσιν. Εί δὲ καὶ ἔδοξαν, ποία κατήχησις παρά Μελιτιανοίς έστιν; ὅμως οὐδὲ δόξαντες κατηχείσθαι, ἦλθον άμα καὶ εὐθὺς, ώσπερ παίδες ὄνομα λαβόντες, ἐκλήθησαν έπίσκοποι. Καὶ διὰ τοῦτο, τοιοῦτοι ὄντες, οὐδὲν ἡγήσαντο τὸ πράγμα, οὐδε διαφέρειν εὐσέβειαν ἀσεβείας ενόμισαν. Προθύμως γοῦν καὶ ταχέως ἐκ Μελιτιανῶν ᾿Αρειανοὶ γεγόνασιν. \*Αν δὲ καὶ ἔτερόν τι προστάξη βασιλεύς, καὶ εἰς τοῦτο πάλιν είσιν έτοιμοι μεταβάλλεσθαι. ή γαρ της εύσεβείας άγνοια ταχέως ἐπὶ τὴν συνήθη καὶ τὴν ἐξ ἀρχῆς, ἡν μεμαθήκασιν, άφροσύνην καταφέρει τούτους. Καὶ γὰρ οὐδέν ἐστιν αὐτοῖς ' ἀνέμω παντί και κλύδωνι περιφέρεσθαι, έως μόνον εἰσίν ἀλει- Cp. Eph. iv. τούργητοι, καὶ προστασίαν ἀνθρωπίνην ἔχουσι τάχα δὲ οὐδὲ μεταβάλλεσθαι, οίοι καὶ πρὸ τούτου ήσαν, καὶ οίοι ήσαν ὅτε πάλιν Έλληνες ετύγχανον. 'Αμέλει, τοιοῦτοι τὸν τρόπου ουτες εύκολοι, καὶ νομίζοντες πολιτείαν βουλης είναι την έκκλησίαν, καὶ τὰ τῶν εἰδώλων Φρονοῦντες, ὥσπερ ἔθνη, εἰσελθόντες είς 'τὸ καλὸν ὄνομα' τοῦ Σωτῆρος, ἐμίαναν τὴν Αἴγυπτον James ii. 7. πασαν ποιήσαντες καν όλως ονομασθηναι την Αρειανήν αίρεσιν έν αὐτῆ. Έτι γὰρ έν ὁλοκλήρω μόνη τῆ Αἰγύπτω παρρησία της ὀρθοδοξίας ην καὶ διὰ τοῦτ' ἐσπούδασαν καὶ ταύτη

Ηι ΕΤ. ΑΡΙΑΝ. Φθόνον ἐπαγαγεῖν οἱ δυσσεβεῖς, μᾶλλον δὲ οὐκ αὐτοὶ, ἀλλ' δ κινήσας αὐτοὺς διάβολος τν' ἐλθων ὁ τούτου κῆρυξ' Αντίχριστος εύρη καὶ ἐν τῆ Αἰγύπτω τὰς ἐκκλησίας ἑαυτοῦ γενομένας, τούς τε Μελιτιανούς προκατηχηθέντας ήδη τὰ ἐκείνου, καὶ έπιγνώ ξαυτόν εν εκείνοις ήδη μορφωθέντα.

79. Τοιούτον μεν οθν έστι τὸ έξελθον παρά Κωνσταντίου παράνομον πρόσταγμα· των δε λαων προθυμία μεν ην είς μαρτύριον, καὶ μᾶλλον μίσος κατὰ τῆς ἀσεβεστάτης αἰρέσεως, πένθος δὲ ὅμως διὰ τὰς ἐκκλησίας, καὶ στεναγμὸς παρὰ πάντων, βοώντων πρὸς τὸν Κύριον 'Φείσαι, Κύριε, τοῦ λαοῦ σου, καὶ μὴ δῷς τὴν κληρονομίαν σου εἰς ὄνειδος τοῖς ἐχθροῖς σου άλλα και τάχυνον του έξελέσθαι ήμας έκ χειρος ανόμων. Ίδου γάρ των μέν σου θεραπόντων οὐκ ἐφείσαντο, τῷ δὲ 'Αντιχρίστω την δδον παρασκευάζουσιν. Ου γαρ αντιστήσονταί ποτε Μελιτιανοί τούτω, οὐδὲ φροντίσουσι περὶ ἀληθείας, οὐδὲ αρνήσασθαι τὸν Χριστὸν φαῦλον ἡγήσονται άνθρωποι μηδόλως γυησίως προσελθόντες τῷ Λόγφ, πρὸς πάντα κατὰ τὸν χαμαιλέοντα σχηματιζόμενοι, καὶ μισθωτοὶ τῶν ἀνυόντων αὐτων την χρείαν γιγνόμενοι. Οὐ γὰρ πρὸς την ἀλήθειαν ἔχουσι τὸν σκοπὸν, ἀλλὰ ταύτης τὴν παραυτίκα προκρίνουσιν ἡδονήν r Cor. xv. 32. καὶ μόνον λέγουσι· · Φάγωμεν καὶ πίωμεν· αὔριον γὰρ ἀποθνή-

σκομεν. Των μεν οθν υποκριτών Ἐπικριτιανών ἀντὶ Μελιτιανών ή πρόθεσις τοιαύτη, καὶ ὁ τρόπος ἄπιστος οἱ δὲ πιστοὶ δούλοι τού Σωτήρος καὶ ἀληθῶς ἐπίσκοποι, οἱ γνησίως πιστεύσαντες, καὶ μὴ ἐαυτοῖς, ἀλλὰ τῷ Κυρίφ ζῶντες, οὖτοι, πιστῶς εὐσεβοῦντες εἰς τὸν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν, καὶ γινώσκουτες, καθά προείπου, ώς κατά της άληθείας προφάσεις είσι ψευδείς, καὶ φανερώς ἐπλάσθησαν διὰ τὴν 'Αρειανὴν αίρεσιν' καὶ γὰρ ἐκ τῆς Οὐρσακίου καὶ Οὐάλευτος μεταυοίας κατεμάν-Apol. c. Ari.

θανον την κατά 'Αθανασίου συντεθείσαν συκοφαντίαν, ίνα αὐτὸν μὲν ἐκποδών ἄρωσι, τὴν δὲ ἀσέβειαν τῶν Χριστομάχων είς τὰς ἐκκλησίας εἰσάξωσι ταῦτα συνορῶντες, ὡς ἀληθείας όντες ύπέρμαχοι καὶ κήρυκες, ύβρισθηναι καὶ έξορισθηναι μάλλου είλουτο, καὶ ὑπέμειναυ, ἡ κατ' αὐτοῦ ὑπογράψαι, καὶ τοῖs 'Αρειομανίταις κοινωνήσαι. Οὐ γὰρ ἐπελάθοντο, ὰ ἐδίδαξαν' άλλα και μαλλον γιγνώσκουσιν, ως τοις μεν προδόταις ατιμία

Joel ii. 17.

πολλή, τοίς δε δμολογούσι την αλήθειαν, βασιλεία οὐρανων καὶ τοῖς μὲν ὀλιγώροις καὶ φοβηθεῖσι Κωνστάντιον οὐδὲν ἔσται άγαθόν τοις δε ύπομείνασι τὰς ὧδε θλίψεις, ὡς ἐκ χειμώνος ναύταις εύδιος λιμην, ως άθληταις μετά τὸν άγωνα στέφανος, ούτω και αὐτοις μεγάλη και αιώνιος χαρά και εὐφροσύνη έν τοις ουρανοις γενήσεται οίαν έσχεν Ίωσηφ μετά τας θλίψεις έκείνας· οίαν ὁ μέγας Δανιὴλ μετὰ τοὺς πειρασμοὺς καὶ τὰς πολλας ἐπιβουλας των βασιλικων οίαν ἔχει νῦν ὁ Παῦλος στεφανούμενος ύπὸ τοῦ Σωτήρος οίαν προσδοκώντες καὶ οί πανταχοῦ τοῦ Θεοῦ λαοὶ, ταῦτα βλέποντες, οὐκ ἠσθένησαν τῆ προαιρέσει, αλλα μαλλον ενεδυναμώθησαν τῆ πίστει, καὶ πλέον ηύξησαν την προθυμίαν. Πληροφορηθέντες γαρ ύπερ της συκοφαντίας και ασεβείας των αίρετικων, καταγινώσκουσι μεν τοῦ διώκουτος, συντρέχουσι δὲ τοῖς διωκομένοις τῆ γνώμη καὶ τη δμοφροσύνη τνα καὶ αὐτοὶ τὸν της δμολογίας ἀπολάβωσι στέφανον.

80. Πολλά μεν οὖν ἄν τις δύναιτο λέγειν κατά τῆς μυσαρᾶς καὶ Χριστομάχου ταύτης αἰρέσεως πολλὰ δὲ καὶ ἀποδείξειεν άν τις είναι προοίμια τοῦ 'Αντιχρίστου τὰ ἐπιτηδεύματα Κωνσταντίου· ἐπειδὴ δὲ, ὡς εἶπεν ὁ προφήτης, 'ἀπὸ ποδῶν ἔως Isa. i. 6. κεφαλής οὐδέν ἐστιν' εὔλογον 'ἐν αὐτῆ,' παντὸς δὲ ῥύπου καὶ πάσης ἀσεβείας πεπλήρωται, ώστε καὶ μόνον εξ ἀκοῆς φευκτέαν αὐτὴν εἶναι, ώς ἐξέραμα κυνὸς, καὶ δρακόντων ἰόν ἔστι δὲ καὶ Κοστύλλιος ἐκ φανεροῦ τὴν εἰκόνα φέρων τοῦ ἀντικειμένου τνα μη μακρός ὁ λόγος γένηται, διὰ τοῦτο καλὸν ἀρκεσθηναι τη θεία γραφη, καὶ πάντας αὐτη πεισθηναι παραγγελλούση διά τε τὰς ἄλλας αἰρέσεις, καὶ μάλιστα διὰ ταύτην ἔστι δὲ αὐτῆς τὸ παράγγελμα τοῦτο· ''Απόστητε, ἀπόστητε, ἐξέλ- Isa. lii. 11. θετε ἐκεῖθεν, καὶ ἀκαθάρτου μὴ ἄψησθε, ἐξέλθετε ἐκ μέσου αὐτῶν, καὶ ἀφορίσθητε, οἱ φέροντες τὰ σκεύη Κυρίου. Τοῦτο γὰρ πρὸς διδασκαλίαν ἀρκεῖ πᾶσιν τν, εἰ μέν τις ἡπατήθη παρ' αὐτῶν, ἐξελθὼν ὡς ἀπὸ Σοδόμων, μηκέτι πρὸς αὐτοὺς επιστρέψη, μήποτε πάθη τὰ τῆς γυναικὸς τοῦ Λώτ· εἰ δέ τις καθαρὸς έξ ἀρχης ἀπὸ της ἀσεβοῦς ταύτης αἰρέσεως διέμεινεν, ἔχῃ τὸ καύχημα ἐν Χριστῷ λέγων ' Οὐκ ἐξεπετάσαμεν χεῖρας  $^{\text{Psal. xliii}}$  ἡμῶν πρὸς Θεὸν ἀλλότριον, οὐδὲ προσεκυνήσαμεν τοῖς ἔργοις (xliv).21.

ΗΙST. ΑRIAN. τῶν χειρῶν ἡμῶν, οὐδὲ ἐλατρεύσαμεν τῆ κτίσει παρὰ σὲ τὸν κτίσαντα τὰ πάντα Θεὸν, διὰ τοῦ σοῦ Λόγου τοῦ μονογενοῦς Υἱοῦ τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, δι' οὖ σοὶ τῷ Πατρὶ, καὶ σὺν αὐτῷ τῷ Λόγῳ ἐν Πνεύματι Ἡγίῳ, ἡ δόξα καὶ τὸ κράτος εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ᾿Αμήν.՝

('Αθανασίου ἐπισκόπου πρὸς τοὺς ἁπανταχοῦ μοναχοὺς περὶ τῶν γεγενημένων παρὰ τῶν 'Αρειανῶν ἐπὶ Κωνσταντίου. Οὖ-τος ὁ λόγος διόλου κατὰ Κωνσταντίου συντέτακται τῷ πάπᾳ.)

81.

#### Διαμαρτυρία δευτέρα.

('Contesta- Τάδε δημοσία διαμαρτύρεται διὰ τῶν έξῆς ὑπογραφόντων ὁ λαὸς τῆς ἐν tio Secunda.') 'Αλεξανδρεία καθολικῆς ἐκκλησίας, ἥτις ἐστὶν ὑπὸ 'Αθανάσιον τὸν αἰδεσιμώτατον ἐπίσκοπον.

Cp. Apol. de Fuga, 24.

"Ηδη μεν διεμαρτυράμεθα περί ής πεπόνθαμεν νυκτερινής έφόδου ήμεις τε και τὸ Κυριακὸν, εί και διαμαρτυρίας χρεία οὐκ ἦν ἐφ' οἷς πᾶσα ἡ πόλις ἔγνωκέ τε καὶ γινώσκει. Τά τε γαρ εύρεθέντα σώματα των αναιρεθέντων δημοσία προετέθη, καὶ τὰ ἐν τῷ Κυριακῷ ὅπλα τε καὶ τόξα κέκραγε τὴν παρανομίαν. Ἐπειδή δὲ καὶ μετὰ τὴν διαμαρτυρίαν δ λαμπρότατος δούξ Συριανός βιάζεται πάντας συνθέσθαι αὐτώ, ώς οὔτε θορύβου γενομένου, οὖτε τινὸς ἀποθανόντος ἔλεγχος δὲ οὖτος οὖκ ολίγος μη γεγενήσθαι ταῦτα κατὰ γνώμην τοῦ φιλανθρωποτάτου Αὐγούστου Κωνσταντίου οὐκ αν γαρ ἐφοβήθη ἐπὶ τοῖς ούτω γενομένοις, εὶ ἐκ προστάξεως ταῦτα ἐπεποιήκει καὶ γαρ και ἀπελθόντας ήμας προς αὐτον, και ἀξιοῦντας μηδενί βίαν ποιείν, μηδε άρνείσθαι τὰ γενόμενα, εκέλευσε, Χριστιανους ήμας όντας, κατακοπήναι ροπάλοις δεικνύς και έκ τούτων τὸν γενόμενον νυκτὸς πόλεμον κατὰ τῆς ἐκκλησίας διὰ τοῦτο καὶ νῦν ταῦτα διαμαρτυρόμεθα, ήδη καὶ μελλόντων τινῶν ἐξ ήμων ἀποδημείν παρὰ τὸν εὐσεβέστατον Αὔγουστον. Ορκίζομεν δε κατά τοῦ παντοκράτορος Θεοῦ ὑπερ τῆς σωτηρίας τοῦ εὐσεβεστάτου Αὐγούστου Κωνσταντίου, τόν τε ἔπαρχον τῆς Αλγύπτου Μάξιμου καὶ τοὺς κουριώσους, ἀνενεγκεῖν πάντα ἐπὶ τὴν εὐσέβειαν τοῦ Αὐγούστου, καὶ τὴν ἐξουσίαν τῶν λαμπροτάτων ἐπάρχων. 'Ορκίζομεν δὲ καὶ τοὺς ναυκλήρους πάντας

κηρύξαι ταθτα πανταχοθ, καὶ εἰς ἀκοὰς τοθ εὐσεβεστάτου Αὐγούστου ἀνενεγκείν, καὶ είς τοὺς ἐπάρχους, καὶ είς τοὺς κατὰ τόπου δικαστάς τυα γυωσθη δ γενόμενος πόλεμος κατὰ της εκκλησίας, και ότι εν καιροίς του Αθγούστου Κωνσταντίου έποίησε Συριανός γενέσθαι μάρτυρας παρθένους τε καὶ ἄλλους πολλούς. Ἐπιφωσκούσης γὰρ τῆ πρὸ πέντε εἰδῶν Φενβρονα- [Feb. 9: qu. 6 Id. = Feb. ρίων, τουτέστι της ιδ΄ του Μεχίρ μηνός, άγρυπνούντων ήμων έν 8.1 τῷ Κυριακῷ, καὶ ταῖς εὐχαῖς σχολαζόντων (σύναξις γὰρ ἔμελλε τη παρασκευή γίνεσθαι), έξαίφνης περί το μεσονύκτιον έπηλθεν ήμιν τε καὶ τῆ ἐκκλησία ὁ λαμπρότατος δοὺξ Συριανὸς μετὰ πολλων λεγεώνων στρατιωτών, έχόντων ὅπλα, καὶ ξίφη γυμνά, καὶ βέλη, καὶ ἄλλα πολεμικὰ σκεύη, καὶ τὰς περικεφαλαίας ἐπὶ τῶν κεφαλῶν. Καὶ ἀληθῶς εὐχομένων ἡμῶν καὶ αναγνώσεως γινομένης, τας μεν θύρας κατέαξαν ώς δε τη βία τοῦ πλήθους ηνεώγεισαν αἱ θύραι, ἐκέλευσε καὶ οἱ μὲν ἐτόξευον, οἱ δὲ ἢλάλαζον, καὶ κτύπος ἐγίγνετο τῶν ὅπλων, καὶ τὰ ξίφη ἀντέλαμπον τῷ ἐκ τῶν λύχνων φωτί. Καὶ λοιπὸν τὰ ἐκ τούτων, παρθένοι ανηρούντο, καὶ πολλοὶ κατεπατούντο, καὶ συνέπιπτον άλλήλοις, ἐπερχομένων τῶν στρατιωτῶν, καὶ ἄνδρες τοξενόμενοι εθανατούντο ένιοι δε των στρατιωτών καὶ έπὶ τὸ διαρπάζειν ἐτρέποντο, καὶ γυμνὰς ἴστων τὰς παρθένους, όπότε φόβος ην ανταίς μείζων του θανάτου τὸ καν όλως άπτεσθαί τινας αὐτῶν. Καὶ ὁ μὲν ἐπίσκοπος ἐκάθητο ἐπὶ τοῦ θρόνου, προτρέπων πάντας εὔχεσθαι ὁ δὲ δοὺξ ἐστρατήγει, ἔχων μεθ' έαυτοῦ καὶ Ἱλάριον τὸν νοτάριον, ἐνεργοῦντα τοιαῦτα οἶα c. 48. καὶ τὸ τέλος ἔδειξεν. 'Ο μεν γὰρ ἐπίσκοπος, ελκόμενος, παρ' δλίγου διεσπάσθη. Παραλυθείς γοῦν μεγάλως, καὶ ώς νεκρός γενόμενος, οὐκ οἴδαμεν ποῦ γέγονεν ἀφανής παρ' αὐτῶν ἀποκτείναι γὰρ αὐτὸν ἐσπούδαζον. Οἱ δὲ, ὡς εἶδον πολλοὺς ἀποθανόντας, προσέταττον τοις στρατιώταις άφανή τὰ σώματα καταστήσαι των τετελευτηκότων. Αι δε καταλειφθείσαι νεκραὶ ἀγιώταται παρθένοι ἐτάφησαν ἐν τοῖς μνήμασιν, ἔχουσαι καύχημα ὅτι ἐν τοῖς καιροῖς τοῦ εὐσεβεστάτου Κωνσταντίου γεγόνασι μάρτυρες. Διάκονοι δὲ ἐν αὐτῷ τῷ Κυριακῷ κατεκόπτουτο πληγαις, και συνεκλείουτο. Οὐκ ἄχρι δὲ τούτων έστη τὸ πρᾶγμα· ἀλλὰ γὰρ μετὰ τὸ ταῦτα γενέσθαι, ὁ βουλό-

CONTESTA-

c. 63.

U. 61.

C. 22,

[Feb. 12; qu. 3 Id.=Feb. 11.]

μενος λοιπον ην ηδύνατο θύραν κατεάσσων ήνοιγε, καὶ ηρεύνα; καὶ ήρπα(ε τὰ ἔνδον καὶ είς τοιούτους τόπους εἰσήρχοντο, είς οθε οὐδὲ πᾶσι τοῖε Χριστιανοῖε ἔξεστιν εἰσελθεῖν. Οἶδε ταῦτα καὶ ὁ στρατηγὸς τῆς πόλεως Γοργόνιος ἐκεῖ γὰρ ἦν. Οὐ μικρός γὰρ ἔλεγχος τῆς τοιαύτης πολεμικῆς ἐφόδου τὸ ἐν τῷ Κυριακώ καταλιπείν τὰ παρὰ τών εἰσελθόντων ὅπλα καὶ βέλη, καὶ ξίφη μέχρι γὰρ νῦν ἐκρεμάσθη ἐν τῆ ἐκκλησία, ἵνα μὴ άρνήσασθαι δυνηθώσι. Καὶ γὰρ πολλάκις ἀπέστειλε τὸν τῆς τάξεως Δυνάμιον καὶ τὸν στρατηγὸν, θέλων αὐτὰ άραι καὶ τέως οὐ συνεχωρήσαμεν, έως πᾶσι γνωσθή. Εἰ μεν οὖν πρόσταγμά έστι διώκεσθαι ήμας, έτοιμοι πάντες μαρτυρήσαι εί δε μη έστι τοῦ Αὐγούστου πρόσταγμα, ἀξιοῦμεν τὸν ἔπαρχον τῆς Αλγύπτου Μάξιμου, καὶ τοὺς πολιτευτὰς πάντας, ἀξιῶσαι αὐτὸν μηκέτι τοιαθτα έπιχειρήσαι. 'Αξιοθμεν δε καὶ ταύτην ήμων την δέησιν ανενεχθηναι ίνα μη άλλον τινα επίσκοπον επιχειρήσωσιν είσαγαγείν ώδε μέχρι γάρ θανάτου έστήκαμεν, αὐτὸν έπιθυμοθυτες του αίδεσιμώτατου 'Αθανάσιου, δυ εξ άρχης δ Θεός ήμιν δέδωκε κατά διαδοχήν των πατέρων ήμων ου καί αὐτὸς ὁ εὐσεβέστατος Αύγουστος Κωνστάντιος μετὰ γραμμάτων καὶ ὅρκων ἀπέστειλε. Πιστεύομεν γὰρ ὅτι, ἐὰν μάθη ἡ εὐσέβεια αὐτοῦ, ἀγανακτήσει μὲν ἐπὶ τοῖς γενομένοις, οὐδὲν δὲ παρά τους όρκους ποιήσει άλλα και πάλιν κελεύσει του έπίσκοπον ήμων 'Αθανάσιον μένειν μεθ' ήμων. Τοίς μετὰ τὴν ύπατείαν 'Αρβαιθίωνος καὶ Κολλιανοῦ τῶν λαμπροτάτων ἀποδειχθησομένοις ὑπάτοις, Μεχίρ ιζ', ήτις ἐστὶ τῆ πρὸ μιᾶς είδων Φευβρουαρίων.

(Ἡ μὲν προγεγραμμένη πρὸς τοὺς ἁπανταχοῦ μοναχοὺς ἐπιστολὴ τελευτᾶ εἰς τὰ γεγενημένα ἐν ᾿Αλεξανδρεία ἐπὶ τῆ χειροτονία Γεωργίου τοῦ Καππάδοκος ἀπὸ ὑποδεκτῶν, τοῦ ᾿Αρειανοῦ ἡ δὲ ἑξῆς ἐπιστολὴ, περὶ τῶν ἐν τῆ ᾿Αριμίνῳ καὶ ἐν Σελευκεία τῆς Ἰσαυρίας γεγενημένων συνόδων διηγουμένη, τὸν προειρημένον Γεώργιον ἐν τῆ Σελευκεία καθηρῆσθαί φησιν. Ἦστε καλῶς πρώτη τέτακται ἡ πρὸς τοὺς μοναχοὺς, ἐν τῷ ἀντιγράφῳ δευτέρα κειμένη.)

# ΤΟΥ ΕΝ ΑΓΙΟΙΣ ΠΑΤΡΟΣ ΗΜΩΝ

## AΘANAΣΙΟΥ

ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΑΛΕΞΑΝΔΡΕΙΑΣ,

## ΕΠΙΣΤΟΛΗ

ΠΕΡΙ ΤΩΝ ΓΕΝΟΜΕΝΩΝ ΕΝ ΤΗ ΑΡΙΜΙΝΩ ΤΗΣ ΙΤΑΛΙΑΣ, ΚΑΙ  $\hbox{En Seaeykeia The isaypias synodon}.$ 

1. "Εφθασε μεν ίσως και παρ' ύμας ή ακοή περί της και υθν θρυλουμένης συνόδου καὶ γὰρ βασιλέως καὶ τῶν ἐπάρχωι έφοίτησε πανταχή γράμματα καλούντα τούς είς ταύτην συνερχομένους έπειδη δε καὶ, φιλομαθεῖς ὄντες, ζητεῖτε γνωναι τὰ πεπραγμένα, ἀκόλουθον είναι νενόμικα, ἄπερ εώρακα καὶ έγνων τες, αμφίβολον έχητε την διάνοιαν μάλιστα ὅτι τινὲς εἰώθασιν έτέρως απαγγέλλειν τα πραττόμενα η ώς γέγονεν. Έν μεν οθν τη Νικαία, ώσπερ ην δρισθεν, οὐκέτι γέγονε τὸ συνέ- Cp. Soz. iv. δριον, άλλα δεύτερον πρόσταγμα πεφοίτηκεν ώστε τους μεν έν τοις δυτικοίς μέρεσιν έπισκόπους έν 'Αριμίνω της 'Ιταλίας συνελθείν, τοὺς δὲ ἐν τοῖς ἀνατολικοῖς μέρεσιν ἐν τῆ λεγομένη Τραχεία Σελευκεία της Ίσαυρίας συγκροτηθήναι. Ἡ δὲ πρόφασις της τοιαύτης συνελεύσεως έθρυλείτο περί πίστεως της els του Κύριου ήμῶυ Ἰησοῦν του Χριστόυ. Οἱ δὲ ταύτηυ παρασχόντες είσιν ἀπὸ μεν τῆς Παννονίας, Οὐρσάκιος, καὶ Οὐάλης, καὶ Γερμίνιός τις· ἀπὸ δὲ τῆς Συρίας, 'Ακάκιος, Εὐδό- Cp. Ep. Æg. ξιος, καὶ Πατρόφιλος ὁ ἀπὸ τῆς ἐπωνύμου τῶν Σκυθῶν πόλεως 7. τυγχάνων. Οῦτοι γὰρ, ἀεὶ τῆς ᾿Αρείου μερίδος ὄντες, καὶ μὴ

DE SYNOD. Cp. 1 Tim. 1. 7. Gal. ii. 6. Cp. Apol. de Fuga, 26.

' νοοῦντες μήτε πως πιστεύουσι, μήτε περὶ τίνων διαβεβαιοῦνται, ἀπατωντες δε έκαστον ήρέμα, καὶ σπέρματα τῆς αἰρέσεως ξαυτών ξπισπείροντες, ύφήρπασάν τινας των δοκούντων είναί τι,' καὶ αὐτὸν τὸν βασιλέα Κωνστάντιον αίρετικὸν ὄντα, σχηματισάμενοι περί πίστεως, ώστε ποιήσαι γενέσθαι σύνοδον νομίζοντες δύνασθαι καλύψαι την έν Νικαία σύνοδον καὶ τους πάντας μεταπείθειν, ώστε την ασέβειαν αντί της αληθείας κρατήσαι πανταχού.

2. Πρώτον μεν οθν έγωγε θαυμάζω (ήγοθμαι δε καὶ πάντα δυτιναοθυ φρόνιμου τοθτο συνοράν), ότι, καθολικής δρισθείσης συνόδου, καὶ ταύτην πάντων προσδοκώντων, έξαίφνης διηρέθη. καὶ οἱ μὲν ἐκεῖ συνηλθον, οἱ δὲ ὧδε συνεκρότησαν ἐαυτούς. 'Ην δὲ ἄρα τοῦτο τῆς Προνοίας ἔργον, ἵνα ἐν ἑκάστη, τῶν μὲν τὸ ἄδολον καὶ καθαρὸν τῆς πίστεως δειχθη φρόνημα, τῶν δὲ τὸ ύποπτον καὶ ἀμφίβολον ήθος ἐλεγχθή. Έπειτα κάκεῖνο διενοούμην μετά των ένταθθα γνησίων άδελφων, καὶ καθ' ξαντούς ήσχάλλομεν, θεωρούντες τὸ ἀπρεπες της τοσαύτης συνδρομης. Τί γὰρ τοσούτον ἤπειζεν, ὥστε τὴν οἰκουμένην διαταραχθῆναι, καὶ τοὺς λεγομένους ἐν τῷ καιρῷ τούτω κληρικοὺς διατρέχειν άνω καὶ κάτω, καὶ ζητεῖν, πῶς ἄρα μάθωσι πιστεύειν εἰς τὸν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν; Εἰ γὰρ ἐπίστευον, οὐκ ἂν ώς μη έχουτες εζήτουν. Τοῦτο δε τοῖς μεν κατηχουμένοις οὐκ ολίγου σκάυδαλου τοις δε Ελλησιν οὐ τὸ τυχὸν, αλλά καὶ πλατύν γέλωτα παρέσχεν, εί Χριστιανοί, ώσπερ έξ ύπνου νύν έγερθέντες, ζητοῦσι πῶς δεῖ περὶ Χριστοῦ πιστεύει. Οἱ δὲ λεγόμενοι κληρικοί τούτων, καίτοι τὰ πρεσβεῖα παρὰ τῶν λαῶν έκδικουντες, ως διδάσκαλοι, νυν ήλεγξαν ξαντούς απίστους, ζητοθντες όπερ οὐκ ἔχουσι. Καὶ ἢγνόησαν οἱ περὶ Οὐρσάκιον, τούτων αίτιοι γενόμενοι, όσην ξαυτοίς ' έθησαύρισαν όργην,' λέγουτος τοῦ Κυρίου διὰ μεν των άγίων 'Οὐαὶ, δι' οθς τὸ ὄνομά μου βλασφημείται έν τοίς έθνεσι 'διὰ δὲ ξαυτοῦ έν τοίς εὐαγγελίοις· "Os οὖν ἐὰν σκανδαλίση ἕνα τῶν μικρῶν τούτων, συμφέρει αὐτῷ ίνα μύλος ὀνικὸς κρεμασθῆ εἰς τὸν τράχηλου αὐτοῦ, καὶ καταπουτισθη ἐυ τῷ πελάγει της θαλάσσης ή ίνα, ' ώς ὁ Λουκᾶς προσέθηκε, ' σκαυδαλίση τῶν μικρῶν τούτων Eva.

Rom. ii. 5. Isa. lii. 5; Rom. ii. 24.

Matt. xviii. 6; Luke xvii.

3. Τί γὰρ ἔλειπε διδασκαλίας εἰς εὐσέβειαν τῆ καθολική Cp. Soc. ii. έκκλησία, ίνα νθν περί πίστεως ζητώσι, και την υπατείαν τών παρόντων χρόνων προτάσσωσι τῶν παρ' αὐτῶν ἐκτιθεμένων ρημάτων δηθεν περί πίστεως; Ούρσάκιος γάρ καὶ Οὐάλης, καὶ Γερμίνιος, καὶ οἱ σὺν αὐτοῖς πεποιήκασιν δ μήτε γέγονε, μήτε Cp. c. 8.  $\mathring{\eta}$ κούσθη πώποτε παρὰ Χριστιανοῖς. Γράψαντες γὰρ,  $\mathring{\omega}$ ς  $\mathring{\eta}\theta$ ε- Cp. Soz. iv. λου αὐτοὶ πιστεύειν, προέταξαν τὴν ὑπατείαν, καὶ τὸν μῆνα, καὶ τὴν ἡμέραν τοῦ παρόντος χρόνου τνα δείξωσι πᾶσι τοῖς φρονίμοις ότι μη πρότερον, άλλα νθν έπὶ Κωνσταντίου άρχην έχει τούτων ή πίστις. Πάντα γὰρ πρὸς τὴν ιδίαν αίρεσιν βλέπουτες έγραψαν. Πρός τούτοις, περί τοῦ Κυρίου προσποιούμενοι γράφειν, άλλον 'δεσπότην' ονομάζουσιν έαυτοις Κων- [Soc. έαυτων.]! στάντιον αὐτὸς γὰρ ἦν ὁ τὴν δυναστείαν τῆς ἀσεβείας αὐτοῖς παρέχων καὶ 'αἰώνιον' δὲ αὐτὸν 'βασιλέα' εἰρήκασιν οἱ τὸν Υίὸν αΐδιον αρνούμενοι ούτως είσι πρός ασέβειαν Χριστομάχοι. 'Αλλ' ἴσως αὐτοῖς ἐστι πρόφασις τῆς ὑπατείας ἡ τῶν ἁγίων προφητών χρονογραφία. 'Αλλά κἂν τοῦτο τολμήσωσιν εἰπεῖν, πολύ την αμαθίαν ξαυτών εξαγγέλλουσιν αι μεν γαρ τών άγίων προφητεΐαι χρόνων έχουσι μνήμην. Καὶ Ἡσαΐας μὲν Isa. i. r. Hos, i. r. καὶ 'Ωσηὲ ' ἐν ἡμέραις 'Οζίον, καὶ 'Ιωάθαμ, καὶ 'Αχὰζ, καὶ 'Εζεκίου ' γεγόνασιν. 'Ιερεμίας δε εν ήμεραις 'Ιωσίου, 'Ιεζεκιηλ δε καὶ Δανιὴλ ἐπὶ Κύρου καὶ Δαρείου, καὶ ἄλλοι ἐν ἄλλοις χρόνοις προεφήτευσαν, οὐ τῆς θεοσεβείας ἀρχὴν καταβαλλόμενοι ην γαρ και προ αυτών, και άει ην, και προ καταβολης κόσμου ταύτην ήμεν ὁ Θεὸς ἐν Χριστῷ προητοίμασεν οὐδὲ τῆς αὐτῶν δη πίστεως τους χρόνους έσήμαινου ήσαν μεν και πρό τούτων των χρόνων αὐτοὶ πιστοί ἀλλὰ τῆς δι' αὐτων ἀπαγγελίας ήσαν οι χρόνοι. Ήν δε ή άπαγγελία προηγουμένη μεν περί της έπιδημίας του Σωτήρος, έπακολούθημα δὲ περὶ τῶν ἐσομένων τῷ 'Ισραὴλ καὶ τοῖς ἔθνεσι. Καὶ ἦσαν οἱ χρόνοι σημαινόμενοι οὐκ ἀρχῆς πίστεως, καθὰ προεῖπον, ἀλλ' αὐτῶν τῶν προφητών, καθ' οθς οθτοι γενόμενοι τοιαθτα προεφήτευον. Ούτοι δε οί νῦν σοφοί, οὐχ ἱστορίας εξηγούμενοι, οὐδε τὰ μέλλουτα προλέγουτες, άλλα γράψαντες, ' Έξετέθη ή πίστις ή καθολική, εὐθὺς προσέθηκαν καὶ τὴν ὑπατείαν, καὶ τὸν μῆνα, καὶ τὴν ἡμέραν ζνα, ὥσπερ οἱ ἄγιοι τῶν ἱστοριῶν καὶ τῆς

DE SYNOD.

ξαυτών διακονίας τοὺς χρόνους ἔγραφον, οὕτως οὖτοι τῆς ξαυτών πίστεως τὸν χρόνον σημάνωσι. Καὶ εἴθε περὶ τῆς ξαυτών ἔγραφον νῦν γὰρ ἤρξατο, καὶ μὴ ὡς περὶ τῆς καθολικῆς ἐπεχείρουν οὐ γὰρ ἔγραψαν, 'Οὕτω πιστεύομεν,' ἀλλ' ὅτι 'ἐξετέθη ἡ καθολικὴ πίστις.'

4. Τὸ μὲν οὖν τολμηρὸν τῆς προαιρέσεως ἐλέγχει τὴν ἀμαθίαν αὐτῶν τὸ δὲ καινὸν ἐπινόημα τῆς γραφῆς ἴσον ἐστὶ τῆς 'Αρειανής αίρέσεως. Ούτω γαρ γράψαντες έδειξαν πότε μεν ήρξαντο πιστεύειν αὐτοί ἀπὸ δὲ τοῦ νῦν βούλονται τὴν πίστιν αὐτῶν καταγγέλλεσθαι. Καὶ Εσπερ, κατὰ τὸν εὐαγγελιστὴν Λουκαν, ' ετέθη δόγμα' περί της ἀπογραφης, καὶ τοῦτο τὸ δόγμα πρότερον μεν ούκ ήν, άπο δε των ήμερων εκείνων ήρξατο, έν αις και έτέθη παρά τοῦ γράψαντος ούτω και ούτοι γράψαντες, 'Έξετέθη νῦν ἡ πίστις,' ἔδειξαν ὅτι νεώτερόν έστι τὸ τῆς αἰρέσεως αὐτῶν φρόνημα, καὶ οὐκ ἦν πρότερον. Εὶ δὲ προστιθέασι, 'τῆς καθολικῆς,' ἔλαθον ἐαυτοὺς πεσόντες είς την παράνοιαν των ἀπὸ Φρυγίας· ώστε καὶ αὐτοὺς κατ έκείνους είπειν ' Ήμιν πρώτον ἀπεκαλύφθη, και ἀφ' ἡμών ἡ πίστις ἄρχεται τῶν Χριστιανῶν. Καὶ ὥσπερ ἐκεῖνοι Μαξιμίλλαν καὶ Μοντανὸν, οὕτως οῦτοι ἀντὶ τοῦ Χριστοῦ Κωνστάντιου 'δεσπότηυ' επιγράφουται. Εί δε κατ' αὐτοὺς ἀπὸ τῆς νῦν ύπατείας άρχην ή πίστις έχει, τί ποιήσουσιν οἱ πατέρες καὶ οί μακάριοι μάρτυρες; τί δὲ καὶ αὐτοὶ ποιήσουσι τοὺς παρ αὐτῶν κατηχηθέντας, καὶ πρὸ τῆς ὑπατείας ταύτης κοιμηθέντας; Πως αὐτοὺς ἐγείρουσιν, Ίνα ὰ μὲν ἔδοξαν δεδιδαχέναι τούτους ἀπαλείψωσιν, ὰ δὲ νῦν ώς ἐφευρόντες ἔγραψαι έπισπείρωσιν αὐτοῖς; Οὕτως εἰσὶν ἀμαθεῖς, μόνον εἰδότες πλάττειν προφάσεις, καὶ ταύτας ἀπρεπεῖς καὶ ἀπιθάνους ἐχούσας έγγυς του έλεγχου.

5. Ἡ μὲν γὰρ ἐν Νικαίᾳ σύνοδος οὐχ ἁπλῶς γέγονεν, ἀλλὰ εἶχε τὴν χρείαν κατεπείγουσαν, καὶ τὴν αἰτίαν εὔλογον. Οἱ Cp. Soc. i. 9. μὲν γὰρ ἀπὸ τῆς Συρίας, καὶ Κιλικίας, καὶ Μεσοποταμίας ἐχώλευον περὶ τὴν ἑορτὴν, καὶ μετὰ τῶν Ἰουδαίων ἐποίουν τὸ Πάσχα ἡ τε ᾿Αρειανὴ αἵρεσις ἐπαναστᾶσα ἦν κατὰ τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας, καὶ προστάτας εῗχεν εἴς τε τὴν ὑπὲρ ἑαυτῆς σπουδὴν καὶ εἰς τὴν κατὰ τῶν εὐσεβούντων ἐπιβουλὴν τοὺς

Luke ii. 1.

περί Εὐσέβιον καὶ αὕτη αἰτία γέγονεν οἰκουμενικὴν συναχθῆναι σύνοδον, ζινα πανταχού μία της ξορτης ημέρα ξπιτεληται, καὶ ἡ παραφυείσα αίρεσις ἀναθεματισθή γέγονε γοῦν καὶ οἱ μεν ἀπὸ τῆς Συρίας ἐπείσθησαν τὴν δε 'Αρειανὴν αίρεσιν ἀπεφήναντο πρόδρομον τοῦ 'Αντιχρίστου, καὶ κατ' αὐτῆς γράψαντες εκδεδώκασι καλώς. Καὶ ὅμως γράψαντες καὶ τοσοῦτοι ουτες, οὐδεν τοιοῦτον τετολμήκασιν, οίον οἱ τρεῖς ἢ τέσσαρες οῦτοι. Οὐ γὰρ προέταξαν ὑπατείαν, καὶ μῆνα, καὶ ἡμέραν άλλα περί μεν τοῦ Πάσχα· ' Εδοξε τὰ ὑποτεταγμένα· ' τότε γαρ έδοξε πάντας πείθεσθαι περί δε της πίστεως έγραψαν οὐκ ' Έδοξεν,' ἀλλ', ' Οὕτως πιστεύει ἡ καθολικὴ ἐκκλησία.' καὶ εὐθὺς ώμολόγησαν πῶς πιστεύουσιν, ἵνα δείξωσιν ὅτι μὴ c. 43. νεώτερον, αλλ' αποστολικόν έστιν αὐτῶν τὸ φρόνημα, καὶ α έγραψαν οὐκ εξ αὐτῶν εύρέθη, ἀλλὰ ταῦτ' ἐστὶν ἄπερ ἐδίδαξαν οἱ ἀπόστολοι.

6. Αί δε νῦν κινούμεναι παρ' αὐτῶν σύνοδοι ποίαν ἔχουσιν εύλογον αίτίαν; Εί μεν γαρ καινοτέρα τις άλλη γέγονεν αίρεσις μετὰ τὴν 'Αρειανὴν, εἰπάτωσαν τὰ τῆς ἐπινοίας αὐτῆς ρήματα, καὶ τίνες οἱ ταύτην ἐφευρόντες εἰσί γράφοντές τε αναθεματιζέτωσαν τας προ της συνόδου ταύτης αιρέσεις, εν αίς έστι καὶ ἡ ᾿Αρειανὴ, ὥσπερ οἱ ἐν Νικαία πεποιήκασιν, ἵνα δόξωσι καὶ αὐτοὶ πιθανήν τινα πρόφασιν ἔχειν τοῦ καινότερα λέγειν εί δε μηδεν τοιούτον γέγονε, μηδε δύνανται δείξαι, αὐτοὶ δὲ μᾶλλου, ἔχουτες τὴυ ἀσέβειαυ ᾿Αρείου, ταῦτα φθέγγουται, καὶ καθημέραν έλεγχόμενοι μεταβάλλονται τίς ή χρεία των συνόδων, αρκούσης της έν Νικαία γενομένης πρός τε την 'Αρειανην καὶ τὰς ἄλλας αἰρέσεις, ὰς κατέκρινε πάσας διὰ της ύγιαινούσης πίστεως; Καὶ γὰρ καὶ δ θρυλούμενος 'Αέτιος, c. 38. άλλ' είς την 'Αρειανην έτεροδοξίαν χειμαζόμενος ένανάγησε καὶ αὐτὸς μετὰ τῶν ἀπατηθέντων παρ' αὐτοῦ. Μάτην γοῦν περιτρέχουτες προφασίζουται δια πίστιν ήξιωκέναι γενέσθαι τὰς συνόδους. "Εστι μὲν γὰρ ίκανωτέρα πάντων ἡ θεία Cp. Ep. Æg. γραφή εἰ δὲ καὶ συνόδου χρεία περὶ τούτου, ἔστι τὰ τῶν 4. πατέρων καὶ τούτου γὰρ οὐκ ἡμέλησαν οἱ ἐν Νικαία συνελθόντες άλλα καὶ έγραψαν ούτω καλως, ώστε τους γνησίως

DE SYNOD.

ἐντυγχάνοντας τοῖς ἐκείνων γράμμασι δύνασθαι παρ' αὐτῶν ὑπομιμνήσκεσθαι τὴν ἐν ταῖς θείαις γραφαῖς καταγγελλομένην εἰς Χριστὸν εὐσέβειαν.

7. Οὐκοῦν, ἐπειδή μηδὲν εὔλογόν ἐστι παρ' αὐτοῖς, ἀποροῦσι δὲ πανταχόθεν, καίτοι καὶ προφάσεις πλάττοντες, τοῦτο λοιπον αυτοίς περιλείπεται λέγειν "Ημείς αντιλέγοντες τοίς πρὸ ήμῶν, καὶ παραβαίνοντες τὰς τῶν πατέρων παραδόσεις, ηξιώσαμεν σύνοδον γενέσθαι άλλα πάλιν φοβηθέντες μη πάλιν είς εν συνελθόντων μάταιος ήμιν ή σπουδή γένηται, ηξιώσαμεν είς δύο διαιρεθηναι την σύνοδον τνα, εν μέρει γενόμενοι, δείξαντες άπερ εγράψαμεν, ύφαρπάσαι δυνηθώμεν τὸ πλέου, ἀπειλοῦντες τὸν προϊστάμενον τῆς ἀσεβείας Κωνστάντιον, καὶ οὕτω τὰ μὲν ἐν Νικαία πραχθέντα σχολάσαι ποιήσωμεν, σχηματισάμενοι την απλότητα των γραφέντων παρ' ήμων.' Ταῦτα δὲ εἰ καὶ μὴ τοῖς ῥήμασιν αὐτοῖς εἰρήκασιν, άλλα τη διανοία ταύτη πάντα πεποιήκασί τε και διετάραξαν. 'Αμέλει πολλά πολλάκις είρηκότες καὶ γράψαντες έν διαφόροις συνόδοις, οὐδεπώποτε περὶ τῆς 'Αρειανῆς αἰρέσεως ώς φαύλης εμνημόνευσαν άλλ' εί καί ποτε παρόντες τινες τας αίρέσεις διέβαλλου, αὐτοί την Αρειανήν εξεδίκουν, ην ή εν Νικαία σύνοδος ανεθεμάτισε καὶ μαλλον οῦτοι τοὺς τὰ Αρείου λέγουτας γυησίως έδέχουτο. Μέγα μεν οθυ καὶ τοῦτο τεκμήριον, ὅτι μὴ δι' ἀλήθειαν, ἀλλ' ἐπ' ἀναιρέσει τῶν εν Νικαία πραχθέντων ή επίνοια των νυν συνόδων ήν α δε καὶ ἐν αὐταῖς ταῖς συνόδοις παρ' αὐτῶν καὶ τῶν ὁμοίων πέπρακται, δείκυυσιν οὐδεν ήττον είναι ταῦτα ἀληθή. Λοιπον γαρ αναγκαίον ώς έκαστα γέγονε δηλώσαι.

C. 21.

C. 33.

8. Πάντων προσδοκώντων εἰς ἐν συνέρχεσθαι, οὺς ἐκάλει τὰ παρὰ βασιλέως γράμματα, καὶ μίαν γίνεσθαι τὴν σύνοδον, ἐπειδὴ διῃρέθησαν, καὶ οἱ μὲν εἰς Σελεύκειαν τὴν λεγομένην Τραχεῖαν κατῆλθον, οἱ δὲ ἐν τῷ ᾿Αριμίνῳ συνῆλθον ἢσαν δὲ οἱ ἐν αὐτῷ ἐπίσκοποι ν΄ καὶ πλέον εἰς ταύτην ἀνῆλθον καὶ Γερμίνιος, καὶ Αὐξέντιος, καὶ Οὐάλης, καὶ Οὐρσάκιος, Δημόφιλός τε καὶ Γάϊος. ᾿Αλλὰ, τῶν ἐπισκόπων πάντων διαλεγομένων ἀπὸ τῶν θείων γραφῶν, οὖτοι χάρτην ἐπεδείκνυον καὶ τὴν ὑπατείαν ἀναγινώσκοντες, ἢξίουν ταῦτα προκρίνεσθαι

πάσης συνόδου, καὶ τούτων μηδεν πλέον ζητεῖν παρὰ τῶν αίρε- Soz. iv. 17. τικών, μηδε ερευνασθαι την εκείνων διάνοιαν, άλλ' άρκεισθαι τούτοις μόνοις. Καὶ έστι τὰ γραφέντα παρ' αὐτῶν ταῦτα:

Έξετέθη ή πίστις ή καθολική έπὶ παρουσία τοῦ δεσπότου ήμῶν τοῦ εὐσεβεστάτου καὶ καλλινίκου βασιλέως Κωνσταντίου Αὐγούστου, τοῦ αὶωνίου, σεβαστοῦ, ὑπατεία Φλαυΐων Εὐσεβίου καὶ Ὑπατίου τῶν λαμπροτάτων έν Σιρμίω τη πρό ια καλανδών Ἰουνίων.

Πιστεύομεν εἰς ἕνα τὸν μόνον καὶ ἀληθινὸν Θεὸν Πατέρα (The 'Dated' Creed, παυτοκράτορα, κτίστηυ καὶ δημιουργου των πάντων καὶ είς or fourth και τοκρατορα, κετό την και σημιουργού των παντων και εις or joiren Sirmian), ενα μονογενη Υίὸν τοῦ Θεοῦ, τὸν πρὸ πάντων τῶν αἰώνων, καὶ May 22, 359. πρὸ πάσης ἀρχης, καὶ πρὸ παντὸς ἐπινοουμένου χρόνου, καὶ Cp. Hil. Fragm. 15. πρὸ πάσης καταληπτης οὐσίας γεγεννημένου ἀπαθῶς ἐκ τοῦ Epiph. Hær.  $\Theta$ εοῦ δι' οῦ οἵ τε αἰ $\hat{\omega}$ νες κατηρτίσθησαν, καὶ τὰ πάντα infr. c. 29. έγένετο γεγεννημένον δε μονογενή, μόνον εκ μόνου τοῦ Πατρός, Θεον έκ Θεού, ὅμοιον τῷ γεννήσαντι αὐτὸν Πατρὶ κατά τὰς γραφάς οὖ τὴν γένεσιν οὐδεὶς ἐπίσταται, εἰ μὴ μόνος δ γεννήσας αὐτὸν Πατήρ. Τοῦτον ἴσμεν τοῦ Θεοῦ μονογενή Υίὸν, νεύματι πατρικώ παραγενόμενον έκ των οὐρανών είς αθέτησιν αμαρτίας, και γεννηθέντα έκ Μαρίας της παρθένου, καὶ ἀναστραφέντα μετὰ τῶν μαθητῶν, καὶ πᾶσαν την οἰκονομίαν πληρώσαντα κατά την πατρικήν βούλησιν, σταυρωθέντα καὶ ἀποθανόντα, καὶ εἰς τὰ καταχθόνια κατελθόντα, καὶ τὰ ἐκεῖσε οἰκονομήσαντα, ὃν 'πυλωροὶ ἄδου ἰδόντες' Job xxxviii. έφριξαν, καὶ ἀναστάντα ἐκ νεκρῶν τῆ τρίτη ἡμέρα, καὶ ἀναστραφέντα μέτὰ τῶν μαθητῶν, καὶ πᾶσαν τὴν οἰκονομίαν πληρώσαντα, καὶ τεσσαράκοντα ἡμερῶν πληρουμένων ἀναληφθέντα είς τοὺς οὐρανοὺς, καὶ καθεζόμενον ἐκ δεξιῶν τοῦ Πατρός, καὶ ἐλευσόμενον ἐν τῆ ἐσχάτη ἡμέρα τῆς ἀναστάσεως τῆ δόξη τῆ πατρικῆ, ἀποδιδόντα ξκάστω κατὰ τὰ ἔργα αὐτοῦ٠ καὶ εἰς τὸ ἀΑγιον Πνεῦμα, ὁ αὐτὸς ὁ μονογενὴς τοῦ Θεοῦ 'Ιησούς Χριστὸς ἐπηγγείλατο πέμψαι τῷ γένει τῶν ἀνθρώπων, του Παράκλητου, κατά το γεγραμμένου ' Απέρχομαι προς του John xiv. 16, Πατέρα μου, καὶ παρακαλέσω τὸν Πατέρα, καὶ ἄλλον Παρά- 17, 26 κλητον πέμψει ύμιν τὸ Πνεθμα της άληθείας, ἐκείνος ἐκ τοθ έμοῦ λήψεται, καὶ διδάξει, καὶ ὑπομνήσει ὑμᾶς πάντα. Τὸ δὲ ὄνομα τῆς οὐσίας διὰ τὸ ἀπλούστερον ὑπὸ τῶν πατέρων

τε καὶ διδάσκουσιν.

DE SYNOD. τεθείσθαι, ἀγνοούμενον δὲ ὑπὸ τῶν λαῶν, σκάνδαλον φέρειν, (The Dated διὰ τὸ μήτε τὰς γραφὰς τοῦτο περιέχειν, ἤρεσε τοῦτο περιαιρεθῆναι, καὶ παντελῶς μηδεμίαν μνήμην οὐσίας ἐπὶ Θεοῦ εἶναι τοῦ λοιποῦ διὰ τὸ τὰς θείας γραφὰς μηδαμοῦ περὶ c. 28-30. Πατρὸς καὶ Υίοῦ οὐσίας μεμνῆσθαι. "Ομοιον δὲ λέγομεν τὸν Υίὸν τῷ Πατρὶ κατὰ πάντα ὡς καὶ αἱ ἄγιαι γραφαὶ λέγουσί

9. Τούτων αναγνωσθέντων, οὐ μακράν έγνώσθη τῶν γραψάντων ή πανουργία. Των γαρ ἐπισκόπων προτεινάντων ἀναθεματισθήναι τὴν 'Αρειανὴν αἵρεσιν μετὰ καὶ τῶν ἄλλων αίρέσεων, πάντων τε έπι τούτω συνθεμένων, Ούρσάκιος και Οὐάλης, καὶ οἱ σὺν αὐτοῖς ἀνένευον καὶ λοιπὸν κατεγνώσθησαν, ως οὐ γνησίως, ἀλλ' ἐπ' ἀναιρέσει των ἐν Νικαία πραχθέντων γράψαντες ταῦτα, ίνα την δυσώνυμον αίρεσιν αντεισάξωσι. Θαυμάσαντες γουν έπὶ τοις δολίοις αὐτῶν ρήμασι καὶ πανούργω προαιρέσει, έλεγον ' Ημεις οὐ δεόμενοι πίστεως συνήλθομεν (έχομεν γαρ έν ξαυτοίς ύγιαίνουσαν την πίστιν), αλλ' ໃνα τους αντιλέγοντας τη αληθεία και καινοτομείν επιχειρούντας εντρέψωμεν. Εί μεν οθν ύμεις ώς νθν άρχόμενοι πιστεύειν έγράψατε ταῦτα, οὔπω ἐστὲ κληρικοί, άρχην έχοντες τοῦ κατηχείσθαι εί δὲ τῆ γνώμη ή συνήλθομεν ήμεις, ταύτην και ύμεις έχοντες απηντήσατε, έστω πάντων όμοφροσύνη, και τας μεν αιρέσεις αναθέματι αναθεματίσωμεν, τὰ δὲ τῶν πατέρων φυλάξωμεν, ὑπὲρ τοῦ μηκέτι διατρέχειν προφάσεις συνόδων, άπαξ προλαβόντων των έν Νικαία συνελθόντων, καὶ πάντα πραξάντων ὑπὲρ τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας. 'Αλλά καὶ ούτω τῶν ἐπισκόπων πάλιν πάντων συνθεμένων, ανένευσαν οί προειρημένοι καὶ λοιπον καταγνόντες αὐτῶν, ώς άμαθων δολίων τε καὶ μάλλον αίρετικων, τη μεν έν Νικαία γενομένη συνόδω συνεψηφίσαντο πάντες, καὶ ταύτη πάντες έκριναν άρκεισθαι τους δε προειρημένους Ουρσάκιον και Ουάλευτα, Γερμίνιου, Αὐξέντιου, Γάϊου, Δημόφιλου, αίρετικους ἀπέφηναν, καὶ καθελόντες αὐτοὺς, ὡς μὴ ὄντας ἀληθῶς Χριστιανούς, άλλ' 'Αρειανούς, έγραψαν κατ' αὐτῶν 'Ρωμαϊστὶ μὲν, έρμηνενθέντα δε Ελληνιστί κατά δύναμιν, ταθτα.

Soc. ii. 37. Soz. iv. 17.

[July 21, 359. Hil. Fragm. 10. Αντίγραφον ἐπιστολῆς παρὰ τῆς συνόδου πρὸς τὸν Αὔγουστον Κωνστάντιον.

"Εκ τε της του Θεου κελεύσεως και του της σης ευσεβείας (Letter I of προστάγματος τὰ πάλαι δογματισθέντα γεγενησθαι πιστεύομεν. Ariminum to Constantius.)
Εἰς γὰρ ᾿Αρίμινον ἐκ πασῶν τῶν πρὸς δύσιν πόλεων εἰς τὸ Soc. ii. 37. αὐτὸ πάντες οἱ ἐπίσκοποι συνήλθομεν, ἵνα καὶ ἡ πίστις τῆς Theod. ii. 19. καθολικῆς ἐκκλησίας γνωρισθῆ, καὶ οἱ τὰναντία φρονοῦντες 8. έκδηλοι γένωνται. 'Ως γὰρ ἐπὶ πλεῖστον διασκοποῦντες εύρήκαμεν, ἀρεστὸν ἐφάνη τὴν πίστιν τὴν ἐκ παλαιοῦ διαμένουσαν, ην και οι προφηται και τα εθαγγέλια, και οί ἀπόστολοι διὰ τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐκήρυξαν, τοῦ καὶ τῆς σῆς βασιλείας φρουροῦ, καὶ τῆς σῆς ῥώσεως προστάτου, ίνα ταύτην κατασχόντες φυλάξωμεν, καὶ φυλάττουτες μέχρι τέλους διατηρήσωμευ. "Ατοπου γαρ καὶ αθέμιτον έφάνη των δρθως καὶ δικαίως ωρισμένων τι μεταλλάσσειν, καὶ τῶν ἐν Νικαία κοινῆ μετὰ τοῦ ἐνδοξοτάτου Κωνσταντίνου τοῦ σοῦ πατρὸς καὶ βασιλέως ἐσκεμμένων, ὧν ἡ διδασκαλία καὶ τὸ φρόνημα διῆλθέ τε καὶ ἐκηρύχθη εἰς πάσας ἀνθρώπων ακοάς τε και διανοίας, ήτις αντίπαλος μόνη και όλετηρ της 'Αρείου αἰρέσεως ὑπῆρξε· δι' ῆς οὐ μόνον αὕτη, ἀλλὰ καὶ αί λοιπαὶ αἰρέσεις καθηρέθησαν· ἐν ἡ ὄντως καὶ τὸ προσθεῖναί τι Cp. Hil. σφαλερου, καὶ τὸ ἀφελέσθαι τι ἐπικίνδυνον ὑπάρχει ώς, εἴπερ τι θάτερου γένοιτο, έσται τοις έχθροις άδεια του ποιείν άπερ βούλουται.

"Οθεν Οὐρσάκιός τε καὶ Οὐάλης, ἐπειδὴ ἔκπαλαι μέτοχοί τε καὶ σύμφωνοι τοῦ ᾿Αρειανοῦ δόγματος ήσαν καθεστηκότες, καὶ της ημετέρας κοινωνίας χωρισθέντες απεφάνθησαν ης ίνα μετάσχωσιν έφ' οίς έαυτοίς συνεγνώκεισαν πλημμελήσαντες, μετανοίας τε καὶ συγγνώμης ηξίουν τυχεῖν, ώς καὶ τὰ ἔγγραφα τὰ ὑπ' ἐκείνων γεγενημένα μαρτυρεῖ δι' ὧν ἁπάντων φειδώ γεγένηται, καὶ τῶν ἐγκλημάτων συγγνώμη. Ην δὲ ὁ καιρὸς, καθ' δυ ταῦτα ἐπράττετο, ὅτε ἐυ Μεδιολάνω τὸ συνέδριου τῆς [Α.Δ. 347.] συνόδου συνεκροτείτο, συμπαρόντων δε καὶ τῶν πρεσβυτέρων της των 'Ρωμαίων έκκλησίας' έγνωκότες δε άμα και τον μετά τελευτήν άξιον μνήμης Κωνσταντίνον μετά πάσης άκριβείας καὶ έξετάσεως την συγγραφείσαν πίστιν έκτεθεικότα έπειδη

DE SYNOD. (Letter I of Ariminum to Constantius.) [Soc. ins. ενομίσαμεν.]

δὲ, ὡς ἐξ ἀνθρώπων ἐγένετο βαπτισθεὶς, καὶ πρὸς τὴν ὀφειλομένην εἰρήνην ἀνεχώρησεν, ἄτοπον είναι μετ' ἐκείνό τι καιυοτομείν, καὶ τοσούτους άγίους όμολογητὰς, μάρτυρας, τοὺς καὶ τοῦδε τοῦ δόγματος συγγραφείς τε καὶ εύρετὰς ὑπεριδείν οίτινες κατά τὸν παλαιὸν τῆς ἐκκλησίας θεσμὸν ἄπαντα φρονοῦντες διαμεμενήκασιν ων δ Θεός την πίστιν, καὶ είς τους σους χρόνους της βασιλείας μετέδωκε διὰ τοῦ Δεσπότου ήμων 'Ιησοῦ Χριστοῦ, δι' οῦ σοι καὶ τὸ βασιλεύειν οὕτως ὑπῆρξεν, ὡς καὶ τῆς καθ' ἡμᾶς οἰκουμένης κρατείν. Πάλιν γοῦν οἱ ἐλεεινοὶ καὶ οἰκτροὶ τῷ φρονήματι ἀθεμίτφ τολμήματι τῆς δυσσεβοῦς φρονήσεως κήρυκας έαυτους ανήγγειλαν, και έπιχειρουσιν ανατρέπειν παν αληθείας σύνταγμα. 'Ως γαρ κατά τὸ σὸν πρόσταγμα τὸ συνέδριον τῆς συνόδου συνεκροτείτο, κάκείνοι τῆς ίδίας ἀπάτης ἐγύμνουν τὴν σκέψιν. Ἐπειρώντο γὰρ πανουργία τινὶ καὶ ταραχή προσφέροντές τι καινοτομεῖν, τής τοιαύτης [Hil.om.Aux- έταιρίας συναλισκομένους εύρόντες Γερμίνιον, Αυξέντιον καὶ Γάϊον, τους την έριν και διχοστασίαν έμποιοθντας ων ή διδασκαλία, μία μεν οὖσα, πῶν πληθος βλασφημιῶν ὑπερβέβηκεν. 'Ως δὲ συνείδον οὐχὶ τῆς τοιαύτης προαιρέσεως ὄντας, οὔτε όμογνωμονοθυτας, έφ' οίς κακώς έφρόνουν, είς τὸ συμβούλιον ήμων μετήγαγον έαυτους, ως δοκείν έτερόν τι γράφειν ήν δε δ καιρός βραχύς ὁ καὶ τὰς γνώμας αὐτῶν ἐξελέγχων. "Ινα οὖν μή τοις αὐτοις ἀεὶ τὰ της ἐκκλησίας περιπίπτη, καὶ ταραχή,

entius.]

Cp. Hil.

καὶ θόρυβος καλινδούμενος άπαντα συγχέη, βέβαιον εφάνη τὰ πάλαι ώρισμένα έννομα καὶ ἀμετακίνητα διαφυλάττειν τοὺς δὲ προειρημένους της ημετέρας κοινωνίας αποκεχωρίσθαι δι' ην αίτίαν τους αναδιδάξοντας πρέσβεις πρός την σην επιείκειαν άπεστάλκαμεν, την γνώμην τοῦ συνεδρίου διὰ της έπιστολης μηνύσοντας τοις δε πρέσβεσι πρό γε πάντων τοῦτο παρεκελευσάμεθα, τὸ τὴν ἀλήθειαν πιστώσασθαι ἐκ τῶν πάλαι ἀρχαίων καὶ δικαίων δρμωμένους οὶ καὶ τὴν σὴν ἀναδιδάξουσιν δσιότητα, ὅτι οὐχ, ὥσπερ ἔφησαν Οὐρσάκιός τε καὶ Οὐάλης, έσται είρήνη, είπερ τι των δικαίων ανατραπείη. Πως γαρ εἰρήνην οδόν τε ἄγειν τοὺς τὴν εἰρήνην καταλύοντας; μᾶλλον

γαρ έρις καὶ ταραχὴ ἐκ τούτων σὺν ταῖς λοιπαῖς πόλεσι καὶ

[Hil. immissa τη των 'Ρωμαίων ἐκκλησία γενήσεται. est.]

Διὸ δὴ ίκετεύομεν τὴν σὴν ἐπιείκειαν, ἴνα προσηνέσιν άκοαις και γαληναίω βλέμματι τους ήμετέρους πρέσβεις άθρήσειας, μήτε πρός ύβριν των τετελευτηκότων καινόν τι μεταλλάττειν επιτρέψειας άλλ' εάσης εμμένειν ήμας τοις παρά των προγόνων δρισθεῖσί τε καὶ νενομοθετημένοις οθς ἄπαντα μετὰ άγχινοίας τε καὶ φρονήσεως καὶ Πνεύματος Αγίου πεποιηκέναι φήσαιμεν άν. Τὰ γὰρ νῦν παρ' ἐκείνων καινοτομούμενα τοῖς μέν πιστεύσασιν ἀπιστίαν ἐμποιεί, τοίς δὲ ἀπιστοῦσιν ἀμό- [Hil. fideles τητα. Ἱκετεύομεν δὲ ἔτι, ἵνα κελεύσης ἐπισκόπους τοὺς ἐν bati . infiταις ἀλλοδαπαις διατρίβοντας, ούς και τὸ τῆς ἡλικίας ἐπίπονον deles ad credulitatem καὶ τὸ τῆς πενίας ἐνδεὲς τρύχει, τὴν εἰς τὰ οἰκεῖα ἀνακομιδὴν vetanturacceράδίαν ποιήσασθαι ίνα μη έρημοι των επισκόπων αφωρισμένων, αὶ ἐκκλησίαι διαμένωσιν. Έτι δὲ πρὸς ἄπασι καὶ τοῦτο δεόμεθα, ίνα μηδεν μήτε ελλείπη των προϋπαρξάντων, μήτε πλεονάζοι άλλα πάντα ἄρρηκτα διαμείνη, έκ της τοῦ σοῦ πατρὸς εὐσεβείας καὶ εἰς τὸν νῦν χρόνον διαφυλαττόμενα μήτε λοιπον ήμας μοχθείν, και των οικείων παροικήσεων αλλοτρίους ἐπιτρέψειας γίνεσθαι· ἀλλ' ἵνα οἱ ἐπίσκοποι σὺν τοῖς ἰδίοις λαοίς μετ' εἰρήνης εἰς εὐχάς τε καὶ λατρείας σχολην ἄγοιεν, ϊκετεύουτες ύπερ της σης βασιλείας, καὶ σωτηρίας, καὶ εἰρήνης, ην η Θειότης σοι είς τὸ διηνεκές χαριείται. Οἱ δὲ ἡμέτεροι πρέσβεις τάς τε ύπογραφας και τας των επισκόπων προσηγορίας κομίζουσιν, οἵτινες καὶ ἐξ αὐτῶν τῶν θείων γραφῶν, τὴν σην αναδιδάξουσιν δσιότητα.

[Soc. θειότητα.]

### 'Απόφασις της συνόδου.

11. "Εως προσήκον ήν και δυνατόν, αδελφοί τιμιώτατοι, ή (Decree of καθολική σύνοδος καὶ ή άγία ἐκκλησία τῆ ἰδία ὑπομονή καὶ against Urανεξικακία ήνεγκεν ουκ αγεννως Ουρσάκιον, και Ουάλην, και Γάϊον, καὶ Γερμίνιον, καὶ Αὐξέντιον· οἵτινες ἄλλοτε ἄλλα [Hil.om.Auxφρονοῦντες πάσας τὰς ἐκκλησίας συνετάραξαν, οὶ καὶ νῦν ἐπιχειρήσαι τετολμήκασι τὸν αίρετικὸν λογισμὸν τῆ τῶν ὀρθοδόξων πίστει συνάψαι, καὶ διαλῦσαι τὴν ἐν Νικαία σύνοδον, ἥτις αντίμαχος ύπάρχει τη των Αρειανών αίρέσει' έξωθεν ιδίαν τινα και αλλοτριωτάτην της αγιωτάτης έκκλησίας συγγραφείσαν πίστιν προσφέροντες ήντινα ήμας δέξασθαι αθέμιτον

DE SYNOD. (Decree of Council against Ursacius, 4.)

ήγησάμεθα έκπαλαι γαρ ούτοι αίρετικοί όντες καὶ τάναντία φρονουντες και νυν απεδείχθησαν ούς πρός την ήμετέραν κοινωνίαν συν ελθείν οὐκ ἐπιτρέπομεν, τῆ ίδία φωνή παρόντας αὐτοὺς κατακρίναιτες, καὶ καθαιρούντες. Νύν τοίνυν, ὅπερ δοκεῖ, ἀποφήνασθε ίνα ένδε έκάστου ή γυῶσιε έκ τῆς ὑπογραφῆς εἴη βέβαιος. 'Ομοθυμαδον οἱ ἐπίσκοποι φάσκομεν' 'Οἱ προειρημένοι έχθροι καθαιρεθώσιν, Ίνα ή καθολική πίστις έν ειρήνη διαμείνη.

Καὶ τὰ μὲν ἐντῆ ᾿Αριμίνω πραχθέντα ταχεῖαν καὶ τοιαύτην ἔσχε την διάλυσιν. Οὐδεὶς γὰρ ἐκεῖ διεφώνησεν, ἀλλὰ πάντες συμφώνως ώς έγραψαν τὰ δόξαντα, καὶ τοὺς 'Αρειανοὺς καθήρησαν.

12. Τὰ δὲ ἐν Σελευκεία τῆ Τραχεία γενόμενα ταῦτά ἐστι. Μην μεν ήν δ κατά 'Ρωμαίους καλούμενος Σεπτέμβριος, κατά δὲ τοὺς Λίγυπτίους Θωθ, καὶ κατὰ Μακεδόνας Γορπιαίος, καὶ ήμέρα τοῦ μηνὸς κατ' Αίγυπτίους έκκαιδεκάτη, είς ἡν συνέδραμου πάντες οἱ κληθέντες συνελθείν ήσαν δὲ κάκεῖ που ρέ'. πολλων δε όντων των εν αυτοίς κατηγορουμένων, και των κατηγορούντων βοώντων κατ' αὐτῶν, 'Ακάκιος καὶ Πατρόφιλος, καὶ Οὐράνιος ὁ ἀπὸ Τύρου, καὶ Εὐδόξιος ὁ ἐπεισπηδήσας τῆ 'Αντιοχέων εκκλησία, Λεόντιός τε καὶ Θεόδοτος, καὶ Εὐάγριος, καὶ Θεόδουλος, καὶ Γεώργιος ὁ διωχθεὶς ἀπὸ τῆς οἰκουμένης, πράττουσί τι πανούργον. Φοβηθέντες γὰρ τοὺς κατ' αὐτῶν παρά των κατηγόρων έλέγχους, προσελάβουτο τους άλλους της 'Αρείου μερίδος, τοὺς εἰς αὐτὸ τοῦτο μισθωτοὺς εἰς ἀσέβειαν γινομένους, καὶ κατασταθέντας παρά Σεκούνδου τοῦ καθαιρεθέντος παρά της μεγάλης συνόδου ἀπὸ μὲν της Λιβύης Στέ-Co. Theod. ii. φανον καὶ Σεραν, καὶ Πολυδεύκην, κατηγορουμένους ἐπὶ δια-

Cp. Soc. ii. 30; Soz. iv.

Cp Hil. c. Const. 12.

C. 37.

φόροις έγκλήμασι καὶ λοιπὸν Παγκράτιον, καὶ Πτολεμαΐον, Μελιτιανόν τινα, καὶ σχηματισάμενοι δήθεν περὶ πίστεως (η-

Cp. Soc. ii. 39, fin.

τείν, οὐκ ἐλάνθανον τοὺς κατηγόρους δεδιότες καὶ τὴν αίρεσιν έξεδίκουν, καὶ λοιπὸν ἐσχίσθησαν καὶ οἱ μὲν μετὰ τῶν περὶ 'Ακάκιου ήσαν υποπτοι, καὶ δλίγιστοι παυτελώς οἱ δὲ άλλοι τὸ πληθος ήσαν. Οἱ μὲν οὖν περὶ 'Ακάκιον ἀποχρησάμενοι τῷ τῆς ἀπονοίας θράσει, τέλεον ἢρνοῦντο τὰ ἐν Νικαία γραφέντα, καὶ τὴν σύνοδον διέβαλλον· οἱ δὲ ἄλλοι (τὸ πληθος δὲ ἦσαν οῦτοι) τὰ μὲν ἄλλα πάντα τῆς συνόδου ἀπεδέχοντο μόνην δὲ την τοῦ δμοουσίου λέξιν, ώς ἐκ τῆς ἀσαφείας ὕποπτον, ἐπροφασίζοντο. Έγχρονιζόντων τοίνυν έν τῷ τόπω, καὶ τῶν μὲν κατηγόρων επικειμένων, των δε κατηγορουμένων φευγόντων, καὶ διὰ τοῦτο πλέον ἐξ ἀσεβείας ἐξαγομένων, καὶ βλασφη- Hil. c. Const. μούντων είς τὸν Κύριον, ήγανάκτησε τὸ πλήθος τῶν ἐπισκόπων, καὶ καθήρησαν μεν 'Ακάκιον, Πατρόφιλον, Οὐράνιον, Εὐδόξιον, καὶ τὸν ἀπὸ ὑποδεκτῶν Γεώργιον, καὶ ἄλλους ἀπὸ τῆς 'Ασίας, Hist. Ari. 75. Λεόντιον καὶ Θεοδόσιον, Εὐάγριον καὶ Θεόδουλον ἀκοινωνήτους δε πεποιήκασιν 'Αστέριον, Εὐσέβιον, Αύγαρον, καὶ Βασιλικόν, καὶ Φοίβον, καὶ Φιδήλιον, καὶ Εὐτύχιον, καὶ Εὐστάθιον, καὶ Μάγυου. Τοῦτο δὲ πεποιήκασιν, ἐπειδη, κληθέντες ἀπολογήσασθαι εφ' οίς αὐτῶν πλεῖστοι κατηγόρουν, οὐκ ἀπήντησαν καὶ ωρισαν ούτω μένειν αὐτοὺς, έως αν, ἀπολογησάμενοι, δείξωσιν ξαυτούς καθαρούς ἀπὸ τῶν ἐπιφερομένων αὐτοῖς ἐγκλημάτων. Γράψαντές τε είς την έκάστου παροικίαν την κατ' αὐτῶν γενομένην κρίσιν, ἀνηλθον παρὰ τὸν ἀσεβέστατον Αὔγουστον Κωνστάντιον, απαγγελοθντες αθτώ τὰ πεπραγμένα. ταύτην γὰρ εἶχον πρόσταξιν. Καὶ τοῦτο τέλος γέγοιε καὶ τῆς έν Σελευκεία συνόδου.

Ι 3. Τίς τοίνυν οὐκ αν ἀποδέξαιτο μεν την εὐλάβειαν των εν τῆ 'Αριμίνω συνόδω συνελθόντων ἐπισκόπων; οὶ τοσοῦτον κάματον όδοῦ, καὶ θαλάττης κινδύνους ὑπέμειναν, ἵνα τοὺς μὲν φρονοθυτας τὰ 'Αρείου καθέλωσι, τοὺς δὲ τῶν πατέρων ὅρους ακεραίους φυλάξωσιν, δσίως καὶ κανονικώς τοῦτο βουλευσάμενοι. Ἡγεῖτο γὰρ ἔκαστος αὐτῶν, εἰ λύσαιεν τὰ τῶν πρὸ αὐτων, πρόφασιν διδόναι τοῖς μετὰ ταῦτα, ώστε λῦσαι τὰ παρ' αὐτῶν νῦν γιγνόμενα. Τίς δὲ οὐκ ἂν καταγνοίη τῆς εὐχερείας των περί Εὐδόξιον καὶ 'Ακάκιον, οἱ τὴν των ξαυτών πατέρων τιμήν προπίνουσι τη προς τους 'Αρειομανίτας σπουδή και χάριτι; Ποία γὰρ πίστις τοῖς παρ' αὐτῶν γινομένοις, εἰ τὰ τῶν προτέρων καταλύεται; η πως 'πατέρας' ονομάζουσιν, ούς διεδέ- Cp. Ath. ad ξαντο, ων αὐτοὶ τῆς γνώμης κατήγοροι γίνονται; Μάλιστα δὲ 'Ακάκιος τί αν είποι προς Ευσέβιον τον ξαυτου διδάσκαλον, δς οὐ μόνον ὑπέγραψεν ἐν τῆ κατὰ Νίκαιαν συνόδφ, ἀλλὰ γὰρ καὶ δι' ἐπιστολης ἐδήλωσε τοῖς ὑπ' αὐτὸν λαοῖς ταύτην εἶναι Soc. i. 8. πίστιν άληθη, την δμολογηθείσαν έν τη κατά Νίκαιαν συνόδω;

εὶ γὰρ καὶ ώς ἡθέλησεν ἀπελογήσατο διὰ τῆς ἐπιστολῆς, ἀλλά Cp. de Decr. γε τὰς λέξεις οὖκ ἢρυήσατο, ἀλλὰ καὶ κατηγόρησε τῶν ᾿Αρεια-Nic. 3. DE SYNOD. νων ότι λέγοντες, 'Οὐκ ην πρὶν γεννηθη ὁ Υίὸς, οὐδὲ πρὸ Maρίας αὐτὸν ἤθελον εἶναι. Τί ἄρα καὶ διδάξουσι τοὺς λαοὺς, τους παρ εκείνων διδαχθέντας; ὅτι ἐσφάλησαν οἱ πατέρες; καὶ πῶς αὐτοὶ πιστευθήσονται παρ' αὐτοῖς οῢς διδάσκουσι παρακούει των διδασκάλων; ποίοις δε όμμασι εμβλέψονται καὶ τοῖς μνήμασι τῶν πατέρων οθς ὀνομάζουσι νθν αίρετικούς; Τί δὲ τοὺς ἀπὸ Οὐαλευτίνου, καὶ Φρυγίας, καὶ Μανιχαίους διασύρουσι, τοὺς δὲ τὰ ὅμοια φθεγξαμένους, ὡς ὑπονοοῦσιν αὐτοὶ, ' άγίους' δυομάζουσιν; "Η πως έτι δύνανται αὐτοὶ εἶναι ἐπίσκοποι, εί παρ' αίρετικων, ως αὐτοὶ διαβάλλουσι, κατεστάθησαν; Εὶ δὲ καὶ κακῶς ἐφρόνησαν, καὶ γράψαντες ἐπλάνησαν τὴν οἰκουμένην, παυθήτω τέλεον καὶ ή περὶ τούτων μνήμη καὶ εἰ τὰ γράμματα αὐτῶν ἐκβάλλεται, ἐκβάλλετε ὑμεῖς ἀπελθόντες από των κοιμητηρίων τα λείψανα τούτων, ίνα γνώσιν άπαντες ἐκείνους μὲν πλάνους, ύμᾶς δὲ πατροκτόνους.

14. () μὲι οὖι μακάριος ἀπόστολος ἀποδέχεται τοὺς Κοριντος Χ΄. 2. θίους λέγωι '΄Οτι πάντα μου μέμνησθε, καὶ καθὼς παρέδωκα ὑμῖι τὰς παραδόσεις, οὕτω κατέχετε' οὖτοι δὲ, τοιαῦτα περὶ τῶι πρὸ αὐτῶν ἐνθυμούμενοι, τὰναντία πάντως τοῖς λαοῖς καὶ εἰπεῖι τολμήσουσιν 'Οὐκ ἐπαινοῦμεν ὑμᾶς μνημονεύοντας τῶν πατέρων, ἀλλ' ἀποδεχόμεθα μᾶλλον ὑμᾶς, ὅταν τὰς παραδόσεις αὐτῶι μὴ κατέχητε' καὶ λοιπὸν διαβαλλέτωσαν τὴν ἑαυτῶν δυσγέιτειαι, καὶ λεγέτωσαν ' 'Ημεῖς οὐκ εὐσεβῶν, ἀλλ' ἐξ αἰρετικῶν γεγόιαμει.' Τοιαῦτα γὰρ ἀρμόζει λέγειν τοῖς, ὡς προεῖποι, προπίιουσι τὴν τῶν πατέρων τιμὴν, καὶ τὴν ἑαυτῶν σωτηρίαι τὴ ᾿Αρειαιῶι αἰρέσει, καὶ μὴ φοβουμένοις ἀκοῦσαι τὸ ἐιν

Prov. xxx. 11. τῆ θεία Παροιμία γεγραμμένον, ' Έκγονον κακὸν πατέρα καταραται,' καὶ τὴν ἐν τῷ νόμῷ κατὰ τῶν τοιούτων κειμένην ἀπειλήν. ' Εκείνοι μὲν οὖν διὰ τὴν ὑπὲρ τῆς αἰρέσεως σπουδὴν τοιοῦτον φιλόνεικον ἐσχήκασι καὶ τὸ φρόνημα ' ὑμεῖς δὲ μὴ διὰ τοῦτο ταραχθῆτε, μηδὲ τὴν ἐκείνων τόλμαν ἀλήθειαν ἠγήσησθε.

(Part II.) Καὶ γὰρ καὶ πρὸς ξαυτοὺς ἀνθίστανται, καὶ τῶν πατέρων ἀποστάντες, μίαν οὐκ ἔχουσι τὴν γνώμην, ἀλλὰ ποικίλαις καὶ οιαφόροις νήχονται μεταβολαῖς καὶ πρὸς τὴν ἐν Νικαία σύνο-

δον ἐρίζοντες, πολλὰς μὲν συνόδους πεποιήκασι καὶ αὐτοὶ, καθ' c. 32. ἐκάστην δὲ πίστιν ἐκτιθέμενοι, ἐν οὐδεμιᾳ μεμενήκασιν ἀλλὰ Ερ. Æg. 6. καὶ οὐ παύσονταί γε ἀεὶ τοῦτο ποιοῦντες, ὅτι, κακῶς ζητοῦντες, οὐχ εὐρήσουσιν ἢν ἐμίσησαν σοφίαν. Ὑπέταξα τοίνυν ἀναγκαίως ἀπὸ μέρους τά τε παρὰ ᾿Αρείου γραφέντα, καὶ ὅσα συναγαγεῖν ἠδυνήθην, ὧν ἐν διαφόροις οῦτοι συνόδοις ἐξέθεντο Ἱνα γνῶτε καὶ θαυμάσητε, τίνος ἔνεκα, πρὸς οἰκουμενικὴν σύνοδον, καὶ πρὸς τοὺς ἑαυτῶν πατέρας φιλονεικοῦντες, οὐ καταδύονται. Ἦπειος καὶ οἱ σὺν αὐτῷ φρονήσαντες, καὶ λέγοντες, 'Ἐξ οὐκ Ερ. Æg. 12. ὄντων πεποίηκε τὸν Ὑἱὸν ὁ Θεὸς, καὶ κέκληκεν ἑαυτῷ Ὑἱόν ἐν τῶν κτισμάτων ἐστὶν ὁ τοῦ Θεοῦ Λόγος,' καὶ, 'Ἦν ποτε ὅτε οὐκ ἢν τρεπτὸς δέ ἐστι, δυνάμενος, ὅτε βούλεται, τραπῆναι,' ἐξεβλήθησαν τῆς ἐκκλησίας παρὰ τοῦ μακαρίτου ᾿Αλεξάνδρον.

15. 'Αλλ' ἐκβληθεὶς καὶ ἐπιτριβεὶς "Αρειος παρὰ τῶν περὶ Εὐσέβιον, συνέθηκεν ἑαυτοῦ τὴν αἴρεσιν ἐν χάρτῃ, καὶ ὡς ἐν 'Θαλίᾳ' ζηλώσας οὐδένα τῶν φρονίμων, ἀλλὰ τὸν Αἰγύπτιον Cp. Orat. c. Σωσάτην ἐν τῷ ἤθει καὶ τῆ ἐκλύσει τοῦ μέλους, γράφει μὲν

πολλά, ἀπὸ μέρους δέ ἐστιν αὐτοῦ ταῦτα·

## Βλασφημίαι τοῦ ᾿Αρείου.

Αὐτὸς γοῦν ὁ Θεὸς καθό ἐστιν, ἄρρητος ἄπασιν ὑπάρχει. (Part of the Thalia Ἰσον, οὐδὲ ὅμοιον, οὐχ ὁμόδοξον ἔχει μόνος οὖτος. ᾿Αγέννητον of Arius.) δὲ αὐτόν φαμεν διὰ τὸν τὴν φύσιν γεννητόν τοῦτον ἄναρ-χον ἀνυμνοῦμεν διὰ τὸν ἀρχὴν ἔχοντα, ἀίδιον δὲ αὐτὸν σέβομεν διὰ τὸν ἐρχὴν ἔχοντα, ἀίδιον δὲ αὐτὸν σέβομεν διὰ τὸν ἐν χρόνφ γεγαότα. ᾿Αρχὴν τὸν Ὑίὸν ἔθηκε τῶν γενητῶν ὁ ἄναρχος, καὶ ἤνεγκεν εἰς Ὑίὸν ἑαυτῷ τόνδε τεκνοποιήσας. ˇΊδιον οὐδὲν ἔχει τοῦ Θεοῦ καθ' ὑπόστασιν ἰδιότητος οὐδὲ γάρ ἐστιν ἴσος, ἀλλ' οὐδὲ ὁμοούσιος αὐτῷ. Σοφὸς δέ ἐστιν ὁ Θεὸς, ὅτι τῆς σοφίας διδάσκαλος αὐτός. Ἱκανὴ δὲ ἀπόδειξις, ὅτι ὁ Θεὸς ἀόρατος ἄπασι, τοῖς τε διὰ Ὑίοῦ καὶ αὐτῷ τῷ Ὑίῷ ἀόρατος ὁ αὐτός. Ἡρτῶς δὲ λέξω, πῶς τῷ Ὑίῷ ὁρᾶται ὁ ἀόρατος Ἡῆ δυνάμει ἦ δύναται ὁ Θεὸς ἰδεῖν ἰδίοις τε μέτροις ὑπομένει ὁ Ὑίὸς ἰδεῖν τὸν Πατέρα, ὡς θέμις ἐστίν. Ἦγουν Τριάς ἐστι δόξαις οὐχ ὁμοίαις ἀνεπίμικτοι ἑαυταῖς εἰσιν αἱ ὑποστάσεις αὐτῶν μία τῆς μιᾶς ἐνδοξοτέρα δόξαις ἐπ' ἄπειρον. Ξένος τοῦ Ὑίοῦ κατ' οὐσίαν ὁ Πατὴρ, ὅτι

DE SYNOD. (From Arius's 'Tha-lia.')

άναρχος ύπάρχει. Σύνες, ὅτι ἡ μονὰς ἦν' ἡ δυὰς δὲ οὐκ ἦν, πριν ύπάρξη. Αὐτίκα γουν, Υίου μὴ ὄντος, ὁ Πατὴρ Θεός ἐστι. Λοιποι ο Υίος ουκ ων (υπηρξε δε θελήσει πατρώα), μονογενης Θεός έστι, καὶ έκατέρων άλλότριος οὖτος. ή Σοφία σοφία ύπηρξε σοφού Θεού θελήσει. Έπινοείται γούν μυρίαις όσαις έπινοίαις Πιεθμα, δύναμις, σοφία, δόξα Θεοθ, αλήθεια τε καὶ είκων, και Λόγος, ούτος. Σύνες, ότι και απαύγασμα και φως έπινοείται. Ίσον μεν τοῦ Υίοῦ γεννάν δυνατός έστιν ὁ κρείτυρ. c. 26. 42. των διαφορώτερον δε, η κρείττονα, η μείζονα, οὐχί. Θεοῦ θελήσει ὁ Υίὸς ἡλίκος καὶ ὅσος ἐστὶν, ἐξ ὅτε καὶ ἀφ' οῦ, καὶ ἀπὸ τότε ἐκ τοῦ Θεοῦ ὑπέστη, ἰσχυρὸς Θεὸς ὢν, τὸν κρείττονα έκ μέρους ύμνει. Συνελόντι είπειν, τῷ Υίῷ ὁ Θεὸς ἄρρητος ύπάρχει έστι γὰρ ξαυτῷ ὅ ἐστι, τοῦτ' ἔστιν ἄλεκτος ώστε οὐδὲν τῶν λεγομένων κατά τε κατάληψιν συνίει ἐξειπείν ὁ Υίός. 'Αδύνατα γὰρ αὐτῷ τὸν Πατέρα τε ἐξιχνιάσαι, ὅς ἐστιν έφ' ξαυτοῦ. Αὐτὸς γὰρ ὁ Υίὸς τὴν ξαυτοῦ οὐσίαν οὐκ οίδεν Υίδς γὰρ ὢυ, θελήσει Πατρὸς ὑπῆρξευ ἀληθῶς. Τίς γοῦν λόγος συγχωρεί του έκ Πατρος όντα αὐτου του γεννήσαντα γυώναι έν καταλήψει; δήλου γάρ, ὅτι τὸ ἀρχὴυ ἔχου, τὸυ ἄυαρχου, ώς

> 16. 'Α δὲ καὶ δι' ἐπιστολῆς ἔγραψαν πρὸς τὸν μακαρίτην ' Αλέξανδρον τὸν ἐπίσκοπον, ἔστι ταῦτα·

έστιν, έμπερινοήσαι, ή έμπεριδράξασθαι, ούχ οδόν τέ έστιν.

Μακαρίφ πάπα καὶ ἐπισκόπφ ἡμῶν ᾿Αλεξάνδρφ οἱ πρεσβύτεροι καὶ οἱ διάκονοι ἐν Κυρίφ χαίρειν.

(Letter of Arius and his friends to Alexander.)

Epiph. Hær. . 69, 7, Hil. de Trin. iv. 12.

Η πίστις ήμων ή έκ προγόνων, ήν καὶ ἀπὸ σοῦ μεμαθήκαμει, μακάριε πάπα, έστιν αύτη Οίδαμεν ένα Θεόν, μόνον αγέννητου, μόνου αΐδιου, μόνου αναρχου, μόνου αληθινου, μόνον άθανασίαν έχοντα, μόνον σοφον, μόνον άγαθον, μόνον ουνάστην, πάντων κριτήν, διοικητήν, οἰκονόμον, ἄτρεπτον, καὶ αναλλοίωτον, δίκαιον καὶ άγαθὸν, νόμου καὶ προφητών καὶ καινής διαθήκης τούτον Θεόν γεννήσαντα Υίδν μονογενή προ χρόνων αλωνίων, δι' οῦ καὶ τοὺς αλώνας καὶ τὰ ὅλα πεποίηκε γενιήσαιτα δε οὐ δοκήσει, ἀλλὰ ἀληθεία ὑποστήσαντα ἰδίφ θελήματι ἄτρεπτον καὶ ἀναλλοίωτον κτίσμα τοῦ Θεοῦ τέλειον, άλλ' οὐχ ὡς ἐν τῶν κτισμάτων γέννημα, ἀλλ' οὐχ ὡς ἐν τῶν

4.23

γεγεννημένων, οὐδ' ώς Οὐαλευτίνος 'προβολην' τὸ γέννημα τοῦ [Epiph. γει-Πατρός έδογμάτισεν οὐδ' ώς δ Μανιχαίος 'μέρος δμοούσιον τοῦ Πατρὸς' τὸ γέννημα εἰσηγήσατο οὐδ' ώς Σαβέλλιος την μονάδα διαιρών, 'νίοπάτορα' είπεν' οὐδ' ώς Ἱέρακας λύχνον ἀπὸ λύχνου, ή ώς λαμπάδα είς δύο οὐδὲ τὸν ὅντα πρότερον, ὕστερου γεννηθέντα, ή επικτισθέντα είς Υίον ως καὶ σὰ αὐτὸς. μακάριε πάπα, κατά μέσην την εκκλησίαν και εν συνεδρίω πλειστάκις τους ταθτα είσηγησαμένους απηγόρευσας άλλ', ώς φαμεν, θελήματι τοῦ Θεοῦ πρὸ χρόνων καὶ πρὸ αἰώνων κτισθέντα, καὶ τὸ ζῆν καὶ τὸ εἶναι παρὰ τοῦ Πατρὸς εἰληφότα, καὶ τὰς δόξας συνυποστήσαντος αὐτῷ τοῦ Πατρός. Οὐ γὰρ ὁ Πατήρ, δούς αὐτῷ πάντων την κληρονομίαν, ἐστέρησεν ἑαυτὸν, ων άγεννήτως έχει εν ξαυτώ πηγή γάρ εστι πάντων. "Ωστε τρεις είσιν υποστάσεις. Και δ μεν Θεος, αίτιος των πάντων c. 36. τυγχάνων, ἔστιν ἄναρχος μονώτατος. Ο δὲ Υίὸς, ἀχρόνως γευνηθείς ύπο του Πατρός, και προ αιώνων κτισθείς και θεμελιωθείς, οὐκ ἦν πρὸ τοῦ γεννηθῆναι, ἀλλ' ἀχρόνως πρὸ πάντων γεννηθείς, μόνος ύπὸ τοῦ Πατρὸς ύπέστη. Οὐδὲ γάρ έστιν ἀίδιος, η συναίδιος, η συναγένητος τῷ Πατρί οὐδὲ άμα [Epiph. συντῷ Πατρὶ τὸ εἶναι ἔχει, ώς τινες λέγουσι τὰ πρός τι, δύο αγέννητος.] άγεννήτους άρχας είσηγούμενοι άλλ' ώς μονας και άρχη πάντων, ούτως ὁ Θεὸς πρὸ πάντων ἐστί. Διὸ καὶ πρὸ τοῦ Υίου ἔστιν ώς καὶ παρά σου μεμαθήκαμεν κατά μέσην την έκκλησίαν κηρύξαντος. Καθὸ οὖν παρὰ τοῦ Θεοῦ τὸ εἶναι ἔχει, καὶ τὰς δόξας καὶ τὸ ζῆν, καὶ τὰ πάντα αὐτῷ παρεδόθη, κατὰ τοῦτο ἀρχὴ αὐτοῦ ἐστιν ὁ Θεός. "Αρχει γὰρ αὐτοῦ, ὡς Θεὸς αὐτοῦ καὶ πρὸ αὐτοῦ ὤν. Εἰ δὲ τὸ, 'ἐξ αὐτοῦ,' καὶ τὸ, 'ἐκ Rom. xi. 36. γαστρός, καὶ τὸ, 'ἐκ τοῦ Πατρὸς ἐξῆλθον, καὶ ἥκω,' ὡς μέρος  $(cx.)_3$ . αὐτοῦ ὁμοουσίου, καὶ ὡς προβολὴ ὑπό τινων νοεῖται, σύνθετος John xvi. 28. έσται ὁ Πατήρ καὶ διαιρετός, καὶ τρεπτός, καὶ σῶμα κατ' αὐτοὺς, καὶ τὸ ὅσον ἐπ' αὐτοῖς, τὰ ἀκόλουθα σώματι πάσχων, δ ασώματος Θεός.

Ταῦτα ἀπὸ μέρους ὧν ήμεσαν ἐκ τῆς ἑαυτῶν αἰρετικῆς καρδίας οἱ περὶ "Αρειον ἐστίν.

<sup>17.</sup> Πρὸ δὲ τοῦ γενέσθαι τὴν ἐν Νικαία σύνοδον, ἔγραψαν

DE SYNOD.

L 3.

καὶ οί περὶ Εὐσέβιου, Νάρκισσόν τε καὶ Πατρόφιλου, καὶ Μάριν, Παυλινόν τε, καὶ Θεόδοτον, καὶ 'Αθανάσιον τὸν ἀπὸ Ναζαρβών τὰ ὅμοια αὐτοῖς. Καὶ ὁ μὲν ἀπὸ τῆς Νικομηδείας Εὐσέβιος κατά περιττου έγραφευ 'Αρείω, ὅτι' 'Καλῶς φρονων, εύχου πάντας ούτως φρουείν παυτί γαρ δήλου έστιν, ότι τὸ πεποιημένου οὐκ ἦυ πρὶυ γενέσθαι. Τὸ γενόμενου δὲ αρχήν έχει τοῦ είναι. 'Ο δὲ ἀπὸ Καισαρείας τῆς Παλαιστίτης Ευσέβιος, γράφων πρὸς Ευφρατίωνα τὸν ἐπίσκοπον, οὐκ έφοβήθη φαιερώς είπειν ὅτι 'ὁ Χριστὸς οὐκ ἔστιν ἀληθινὸς Θεός.' Καὶ 'Αθανάσιος δὲ ὁ ἀπὸ Ναζαρβῶν ἔτι γυμνότερον απεκάλυπτε την αίρεσιν, ένα των έκατον προβάτων λέγων είναι τὸν Υίὸν τοῦ Θεοῦ. Γράφων γὰρ πρὸς 'Αλέξανδρον τὸν επίσκοπου, απετόλμησευ ούτως είπειν· 'Τί μέμφη τοις περί \*Αρειοι, εὶ λέγουσιν 'Εξ οὐκ ὄντων κτίσμα πεποίηται ὁ Υίὸς τοῦ Θεοῦ, καὶ ἐν τῶν πάντων ἐστίν; ἐν ἑκατὸν γὰρ προβάτοις παραβαλλομένων πάντων των πεποιημένων, είς έστι και δ Υίος έξ αὐτῶν. Εἰ μὲν οὖν τὰ έκατὸν οὐκ ἔστι κτίσματα καὶ γενητά, η ένι πλέον τι των έκατον, δηλονότι μηδε δ Υίδς έστω κτίσμα, καὶ είς τῶν πάντων. Εἰ δὲ τὰ ἐκατὸν πάντα γενητὰ, καὶ οὐδέν ἐστιν ἐκτὸς τῶν ρ΄ πλην μόνου τοῦ Θεοῦ, τί ἄτοπον λέγουσιν οί περί "Αρειον, εί εν εν τοίς εκατον περιλαβόντες καὶ ἀριθμοῦντες τὸν Χριστὸν, ένα τῶν πάντων αὐτὸν εἰρήκασι; ' Γεώργιος δὲ ὁ νῦν ἐν Λαοδικεία, πρεσβύτερος ὢν τότε της 'Αλεξανδρείας, καὶ ἐν 'Αντιοχεία διατρίβων, πρὸς μὲν 'Αλέξανδρον του ἐπίσκοπον ἔγραψεν, ὅτι 'Μὴ μέμφου τοῖς περὶ ᾿Αρειον, εἰ λέγουσιν Ἦν ποτε, ὅτε οὐκ ἦν ὁ Υίὸς τοῦ Θεοῦ καὶ γὰρ ὁ Ἡσαΐας νίὸς γέγονεν ᾿Αμως, καὶ ὅμως ὁ μὲν 'Αμως ην προ του γενέσθαι τον 'Ησαίαν' ο δε 'Ησαίας ουκ ην πρότερον, αλλά μετά ταῦτα γέγονε. Πρὸς δὲ τοὺς 'Αρειανοὺς έγραφε 'Τί μέμφεσθε 'Αλεξάνδρφ τῷ πάπα λέγοντι ἐκ τοῦ Πατρός του Υίου; και γαρ και ύμεις μη φοβηθητε είπειν και ι Cor. xi. 12. έκ τοῦ Θεοῦ τὸν Υίόν. Εἰ γὰρ ὁ ἀπόστολος ἔγραψε· "Τὰ δὲ Cp. de Decr. πάντα ἐκ τοῦ Θεοῦ," καὶ ἔστι δῆλον ἐξ οὐκ ὄντων πεποιῆσθαι Nic. 10. Soc. ii. 4.. τὰ πάντα, ἔστι δὲ καὶ ὁ Υξὸς μεί τὰ πάντα, ἔστι δὲ καὶ ὁ Υίὸς κτίσμα, καὶ τῶν πεποιημένων είς° λεχθείη ἃν καὶ ὁ Υἱὸς ἐκ τοῦ Θεοῦ, οὕτως ὥσπερ καὶ τὰ πάντα λέγεται έκ τοῦ Θεοῦ.' Ἐξ ἐκείνου γοῦν ἔμαθον οἱ τὰ Αρείου

Cp. Apol. c. Ari. 49, de Fuga, 26.

φρονοῦντες ὑποκρίνεσθαι τὴν λέξιν, τὴν 'ἐκ τοῦ Θεοῦ,' καὶ λέγειν μὲν τὴν λέξιν, μὴ φρονεῖν δὲ καλῶς. Αὐτὸς δὲ ὁ Γεώργιος καθηρέθη ὑπὸ 'Αλεξάνδρου δι' ἄλλα μὲν, ὅτι δὲ καὶ ἀσεβὴς ἐφάνη πρεσβύτερος γὰρ ἦν αὐτὸς, καθὰ προείρηται.

18. Καὶ όλως έγραφου οῦτοι τοιαῦτα, ως έκαστου ἐρίζειν καὶ φιλοτιμεῖσθαι, τίς πλέον αὐξήσει τὴν ἀσέβειαν τῆς αἰρέσεως, καὶ μᾶλλου αὐτὴυ δείξει γυμνότερου. Καὶ τὰς μὲν έπιστολάς αὐτῶν οὐκ ἔσχον ἐν ἐτοίμφ, ὥστε καὶ ἀποστεῖλαι· εὶ δ' οὖν, καὶ ἀντίγραφα καὶ αὐτῶν ὑμῖν ἔπεμψα ἄν' τοῦ δὲ Κυρίου θέλοντος, ἐὰν εὐπορήσω καὶ τοῦτο ποιήσω. Καὶ ᾿Ασ- Cp. Orat. c. τέριος δέ τις ἀπὸ Καππαδοκίας, πολυκέφαλος σοφιστὴς, εἶς  $^{24}$ . Decr. Nic.  $^{24}$ . Decr. Nic.  $^{24}$ . Decr. Nic.  $^{26}$ υ τῶν περὶ Εὐσέβιου, ἐπειδὴ θύσας ἐν τῷ προτέρῳ διωγμῷ,  $^{26}$ . Soc. i. τῷ κατὰ τὸν πάππον Κωνσταντίου, οὐκ ἢδύνατο παρ' αὐτῶν εἰς 36. κλήρου προαχθήναι, ποιεί μετά γυώμης των περί Εὐσέβιον συνταγμάτιον, δποίον μεν ήθελον αὐτοί ισον δε τῷ τῆς θυσίας αὐτοῦ τολμήματι ἐν γὰρ τούτω τὴν ἀκρίδα καὶ τὴν κάμπην τῷ Χριστῷ συγκρίνας, μᾶλλον δὲ προτιμήσας αὐτοῦ, καὶ λέγων ἄλλην είναι παρά τὸν Χριστὸν ἐν τῷ Θεῷ σοφίαν, τὴν τοῦ Χριστοῦ καὶ τοῦ κόσμου δημιουργικήν, περιήρχετο τὰς ἐν τη Συρία και τὰς ἄλλας ἐκκλησίας, κατὰ σύστασιν τῶν περὶ Εὐσέβιον τνα ἄπαξ ἀρνεῖσθαι μελετήσας, οὕτω καὶ νῦν θρασύνηται κατὰ τῆς ἀληθείας. Ἐπέβαινεν οὖν εἰς τοὺς μὴ ἐξὸν Cp. Hist. Ari. 81, (Conαὐτῷ τόπους ὁ πάντα τολμηρὸς, καὶ εἰς τὸν τῶν κληρικῶν τόπον testatio.) καθεζόμενος, ανεγίνωσκε δημοσία το συνταγμάτιον, καίτοι των άλλων δυσανασχετούντων έπ' αὐτῷ. Καὶ τὸ μὲν συνταγμάτιον διὰ πολλῶν ἐστι γεγραμμένον. Μέρη δὲ αὐτοῦ ἐστι ταῦτα· ' Οὐ γὰρ εἶπεν ὁ μακάριος Παῦλος Χριστὸν κηρύσσειν τὴν (Parts of Aslδίαν αὐτοῦ δύναμιν,  $\mathring{\eta}$  τὴν σοφίαν αὐτοῦ, τουτέστι τοῦ  $\Theta$ εοῦ, tise.) άλλὰ δίχα της προσθήκης, "δύναμιν Θεοῦ καὶ Θεοῦ σοφίαν" r.Cor. i. 24. άλλην μεν είναι την ιδίαν αύτοῦ τοῦ Θεοῦ δύναμιν, την έμφυτον αὐτῷ καὶ συνυπάρχουσαν αὐτῷ ἀγενήτως, κηρύσσων γεννητικήν μέν οὖσαν, δηλονότι τοῦ Χριστοῦ, δημιουργικήν δὲ τοῦ παντὸς κόσμου περί ης εν τη πρὸς 'Ρωμαίους 'Επιστολή διδάσκων έλεγε· "Τὰ γὰρ ἀόρατα αὐτοῦ ἀπὸ κτίσεως κόσμου τοῖς Rom. i. 20. ποιήμασι νοούμενα καθοράται, ή τε αίδιος αὐτοῦ δύναμις καὶ θειότης." 'Ωσπερ γὰρ τὴν εἰρημένην ἐντανθοῖ θεότητα οὐκ ἄν

I a la tracta. Committee 10-1

τις φαίη Χριστον είναι, άλλ' αὐτον ὑπάρχειν τον Πατέρα ούτως, οίμαι, καὶ ή ἀίδιος αὐτοῦ δύναμις οὐχ ὁ μονογενής Θεὸς, άλλ' ό γεννήσας ύπάρχει Πατήρ. "Αλλην δε δύναμιν καί σοφίαν οιδάσκει Θεού, την δια τού Χριστού δεικνυμένην δηλονότι, και διά των έργων αὐτων της διακονίας αὐτοῦ γνωριζομένην.' Καὶ πάλιν 'Καίτοιγε ή μεν άίδιος αὐτοῦ δύναμις καὶ σοφία, ην άναρχον τε καὶ ἀγέννητον οἱ της ἀληθείας ἀποφαίνονται λογισμοί, μία αν είη δήπουθεν καὶ ή αὐτή πολλαὶ δὲ αί καθ' έκαστον ύπ' αὐτοῦ κτισθείσαι, ὧν πρωτότοκος καὶ μονογενής ὁ Χριστός πασαί γε μην όμοίως είς τον κεκτημένον αιήρτηνται, καὶ πᾶσαι αἱ δυνάμεις αὐτοῦ τοῦ κτίσαντος καὶ χρωμένου καλουνται δικαίως οίον ό μεν προφήτης "την ακρίδα" δίκην των ανθρωπίνων αμαρτημάτων θεήλατον γινομένην οὐ "δύναμιν" μόνον Θεοῦ, ἀλλὰ καὶ "μεγάλην" φησὶν ὑπ' αὐτοῦ προσαγορεύεσθαι τοῦ Θεοῦ· ὁ δέ γε μακάριος Δαβὶδ ἐν πλείοσι παρακελεύεται τὸν Θεόν καὶ πάσας γε ἐπὶ τὸν ύμνον παρακαλωι, καὶ τὸ πληθος παρίστησι, καὶ "λειτουργούς Θεοῦ" καλείι. οὐ παραιτείται, καὶ "ποιείν αὐτοῦ τὸ θέλημα" διδάσκει.

Leel ii. 25.

p. r. p.

19. Τοιαθτα τολμήσας κατά τοθ Σωτήρος οθκ ήρκέσθη, άλλα και πλέον ἐπεκτείνει τὰς βλασφημίας αὐτοῦ, λέγων, ὅτι είς των πάντων έστιν ο Υίος. Πρώτον γάρ έστι των γενητων, καὶ είς τῶν νοητῶν φύσεών ἐστι καὶ ὥσπερ ήλιος ἐν τοῖς βλεπομένοις είς μεν έστι των φαινομένων, λάμπει δε παντί τω κόσμω κατά πρόσταξιν τοῦ πεποιηκότος ούτως ὁ Υίὸς, είς ὢι των νοητων φύσεων, φωτίζει και λάμπει και αύτος πασι τοις εν τῷ νοητῷ κόσμῳ. Πάλιν τέ φησιν ' Ήν ποτε, ὅτε οὐκ ήν, ούτω γράφων ' Καὶ πρὶν τῆς γενέσεως τοῦ Υίοῦ ὁ Πατηρ . 1. 1 - προϋπάρχουσαν είχε την του γεννών επιστήμην επεί και ίατρος, προ του ιατρεύειν είχε την του ιατρεύειν επιστήμην. Καὶ πάλιν φησίν 'Εὐεργετική φιλοτιμία εκτίσθη δ Υίδς, καὶ περιουσία δυνάμεως εποίησεν αὐτὸν ὁ Πατήρ. καὶ πάλιν, Εἰ τὸ θέλειν τοῦ Θεοῦ διὰ πάντων ἐφεξῆς τῶν ποιημάτων διελήλυθε, δηλονότι, καὶ ὁ Υίὸς, ποίημα ὢν, βουλήσει γέγονε καὶ πεποίηται.' Ταῦτα δὲ 'Αστέριος ἔγραψε μόνος οἱ δὲ περὶ Εὐσέβιον ἐφρόνουν αὐτὰ κοινῆ μετ' αὐτοῦ.

20. Ταθτά έστιν ύπερ ων άγωνίζονται, διὰ ταθτα μάχονται πρός την άρχαίαν σύνοδον' ὅτι μη τὰ ὅμοια αὐτῶν ἔγραψαν οί συνελθόντες εν αὐτη, ἀλλὰ μᾶλλον ἀνεθεμάτισαν την Αρειανην αίρεσιν, ην έσπούδαζον οθτοι συστήσαι. Διὰ τοθτο καὶ Αστέοιον τὸν θύσαντα, σοφιστην ουτα, συνήγορον της ἀσεβείας αὐτῶν προὐβάλλοντο, ἵνα μὴ φείδηται μήτε κατὰ τοῦ Κυρίου φθέγγεσθαι, μήτε τους ακεραίους τη πιθανολογία πλανάν. Καὶ ηγνόησάν γε οἱ ἀμαθεῖς ὅτι καθ' ξαυτῶν εἰργάζοντο τοῦτο. Η γὰρ δυσωδία της είς τὰ εἴδωλα θυσίας τοῦ συνηγόρου ἔτι πλέον την αίρεσιν Χριστομάχον έδείκνυε. Διὰ τοῦτο καὶ νῦν πάντα κινοῦσι καὶ θορυβοῦσι, νομίζοντες ὅτι κἂν πλείονας αποκτείνωσι, καὶ συνόδους κατὰ μῆνα συγκροτήσωσι, παύσεταί ποτε ή κατά της 'Αρειανης αίρέσεως απόφασις. 'Εοίκασι δὲ πάλιν άγνοεῖν, ἢ εἰδέναι μὲν, ἀποπροσποιεῖσθαι δὲ, ὅτι καὶ πρὸ της Νικαίας ή αίρεσις ην βδελυκτη, ότε ταύτην 'Αρτεμάς κατε- Cp. Euseb. βάλλετο, καὶ πρὸ αὐτοῦ τὸ τοῦ Καϊάφα, καὶ τὸ τῶν τότε Φαρι- ν. 28. σαίων συνέδριον. Καὶ ἀεὶ δὲ τὸ Χριστομάχον ἐργαστήριον βδελυκτόν έστι, καὶ οὐ παύσεται τοῦ εἶναι μισητὸν, ἐρασμίου όντος τοῦ Κυριακοῦ ὀνόματος, καὶ 'καμπτούσης πάσης τῆς κτί- Phil. ii, 11. σεως τὰ γόνατα, καὶ ἐξομολογουμένης, ὅτι Κύριος Ἰησοῦς Χριστὸς είς δόξαν Θεοῦ Πατρός. 21. Πλην ότι συνόδους συνεχείς κατά της οἰκουμενικης

ποιούντες οὐδέπω κεκμήκασι. Μετά γάρ τὴν ἐν Νικαία σύνοδου οἱ περὶ Εὐσέβιου κατηρέθησαυ· ἀλλὰ μετὰ χρόνου ἐπιβάν- Cp. Theod. i. τες αναισχύντως ταις εκκλησίαις ήρξαντο τοις μεν αντιλέγουσιν αὐτοῖς ἐπισκόποις ἐπιβουλεύειν, ἀντὶ δὲ τούτων τοὺς τῆς Cp. Apol. c. αίρέσεως αὐτῶν καθιστάνειν εἰς τὰς ἐκκλησίας· ἵν' ὅτε βούλον- Ari. 59. ται ποιήσωσι τὰς συνόδους, ἔχοντες τοὺς συντρέχοντας αὐτοῖς, οθς επίτηδες είς αὐτὸ τοῦτο προεχειρίσαντο. Συνέρχονται τοίνυν εν 'Ιερουσαλημ, καὶ γράφουσι ταῦτα.

Ή άγία σύνοδος, ή εν Ἱεροσολύμοις Θεοῦ χάριτι συναχθείσα, τῆ εκκλησία του Θεου τη έν 'Αλεξανδρεία, και τοις κατά πάσαν την Αίγυπτον, και Θηβαΐδα, καὶ Λιβύην, καὶ Πεντάπολιν, καὶ τοις κατὰ τὴν οἰκουμένην ἐπι- (Circular of σκόποις, καὶ πρεσβυτέροις, καὶ διακόνοις, ἐν Κυρίω χαίρειν.

Ferusalem

Πασι μεν ημιν τοις επι το αυτο συνελθουσιν εξ επαρχιών in 335.) διαφόρων πρὸς τῆ μεγάλη πανηγύρει, ἣν ἐπὶ τῆ ἀφιερώσει τοῦ Ari. 84.

(Viroular of Κωνσταντίνου, τῷ πάντων βασιλεῖ  $\Theta$ εῷ καὶ τῷ Xριστῷ αὐτοῦ Council of κατασκενασθέντου  $\lambda$ σωτηρίου μαρτυρίου, σπουδή του θεοφιλεστάτου βασιλέως τοῦ χάρις παρέσχει, ἡι ἐποίησεν αὐτός τε ὁ θεοφιλέστατος βασιλεύς διὰ γραμμάτων οἰκείων, τοῦθ' ὅπερ ἐχρῆν παρορμήσας πάντα μεν εξορίσας της εκκλησίας του Θεου φθόνον, καὶ πάσαι μακράι ἀπελάσας βασκαιίαν, δι' ης τὰ τοῦ Χριστοῦ μέλη πάλαι πρότερον διειστήκει ήπλωμένη δε και είρηναία ψυχή δέξασθαι τους περί "Αρειου, ούς πρός τινα καιρου ό μισόκαλος φθόνος έξω γενέσθαι της έκκλησίας είργάσατο. Έμαρτύρει δε τοις ανδράσιν δ θεοφιλέστατος βασιλεύς δια της έπιστολής πίστεως δρθοτομίαν, ήν παρ' αὐτῶν πυθόμενος, αὐτός τε δι' ξαυτοῦ παρὰ ζώσης φωνής αὐτῶν ἀκούσας ἀπεδέξατο, ήμει τε φανεράν κατεστήσατο, ύποτάξας τοις ξαυτού γράμμασιν έγγραφου την των ανδρων δρθοδοξίαν, ην επέγνωμεν οί πάντες ύγιη τε οθσαν καὶ ἐκκλησιαστικήν. Καὶ εἰκότως παρεκάλει τοὺς ἄνδρας ὑποδεχθῆναι καὶ ἐνωθῆναι τῆ ἐκκλησία τοῦ Θεοῦ, ώσπερ οὖν καὶ αὐτοὶ ἐκ τῶν ἰσοτύπων εἴσεσθε τῆς αὐτῆς έπιστολής, ής πρός την ύμετέραν εὐλάβειαν διεπεμψάμεθα. Πιστεύομεν ότι καὶ ύμιν αὐτοις, ώς αν τὰ οἰκεία μέλη τοῦ ύμετέρου σώματος ἀπολαμβάνουσι, μεγάλη χαρὰ καὶ εὐφροσύνη γενήσεται, τὰ έαυτῶν σπλάγχνα καὶ τοὺς έαυτῶν ἀδελφούς τε καὶ πατέρας γνωρίζουσί τε καὶ ἀπολαμβάνουσιν οὐ μόνον τῶν πρεσβυτέρων τῶν περὶ "Αρειον ἀποδοθέντων ὑμῖν, ἀλλὰ καὶ παντὸς τοῦ λαοῦ καὶ τῆς πληθύος ἀπάσης, ἡ προφάσει τῶν εἰρημένων ανδρών μακρώ χρόνω παρ' ύμιν διειστήκει. Καὶ πρέπει γε άληθως γιόντας ύμας τα πεπραγμένα, και ως εκοινωνησαν οί άνδρες, παρεδέχθησάν τε ύπο της τοσαύτης άγίας συνόδου, προθυμότατα καὶ αὐτοὺς ἀσπάσασθαι τὴν πρὸς τὰ οἰκεῖα μέλη συνάφειάν τε καὶ εἰρήνην, ὅτι μάλιστα τὰ τῆς ἐκτεθείσης ὑπ' αὐτῶν πίστεως ἀναμφήριστον σώζει τὴν παρὰ τοῖς πᾶσιν ὁμολογουμένην ἀποστολικήν παράδοσίν τε καὶ διδασκαλίαν.

Cp. Soc. i.

<sup>22.</sup> Αθτη των συνόδων αὐτων ή ἀρχὴ γέγονεν, ἐν ἦ καὶ τὴν προαίρεσιν έαυτων ταχέως εξήγγειλαν, και οὐκ ήδυνήθησαν κρύψαι. Εἰρηκότες γὰρ ἐξηλᾶσθαι πάντα φθόνον, καὶ μετὰ τὸ

έξορισθήναι τὸν ἐπίσκοπον τῆς 'Αλεξανδρείας 'Αθανάσιον, γράφοντες δείν δεχθηναι "Αρειον καὶ τοὺς σὺν αὐτῷ, ἔδειξαν ότι διὰ τοῦτο αὐτῷ τε τῷ 'Αθανασίῳ ἐπεβούλενον, καὶ τοῖς άλλοις πάσιν επισκόποις τοις αντιλέγουσιν αὐτοις επεβούλευσαν, ύπερ τοῦ τοὺς περὶ "Αρειον δέξασθαι, καὶ τὴν αίρεσιν εἰς Cp. Encycl. τὴν ἐκκλησίαν εἰσαγαγεῖν' καὶ εἰ καὶ πᾶσαν τὴν 'Αρείου κακο- <sup>2. Apol. c.</sup> φροσύνην επήνεσαν εν ταύτη, και είς κοινωνίαν προσέταξαν αὐτοὺς δεχθηναι, αὐτοὶ πρότερον τοῦτο ποιήσαντες όμως ἡγούμενοι λείπειν αὐτοῖς ἔτι, πρὸς ὁ βούλονται, συγκροτοῦσιν ἐν 'Αντιοχεία σύνοδον προφάσει των λεγομένων 'Εγκαινίων' καὶ Soc. ii. 8. έπειδη αξί ύπο πάντων κατηγορούντο περί της αίρέσεως, γρά- [A.D. 341.] φουσι διαφόρως, τὰ μὲν ούτως, τὰ δὲ ἐκείνως. Καὶ τὰ μὲν ἐν μιὰ ἐπιστολή γραφέντα παρ' αὐτῶν ἐστι ταῦτα·

' Ήμεις ούτε ἀκόλουθοι 'Αρείου γεγόναμεν' πως γαρ ἐπί- (First Antio-

σκοποι ὄντες ἀκολουθοῦμεν πρεσβυτέρω; οὔτε ἄλλην τινὰ Soc. ii. 10. πίστιν παρά την έξ άρχης παραδοθείσαν έδεξάμεθα. 'Αλλά και αὐτοι έξετασται και δοκιμασται της πίστεως αὐτοῦ γενόμενοι, μαλλον αὐτὸν προσηκάμεθα, ἤπερ ἢκολουθήσαμεν γνώσεσθε δε από των λεγομένων. Μεμαθήκαμεν γαρ εξ αρχής, είς ένα Θεον τον των όλων Θεον πιστεύειν, τον πάντων νοητων τε καὶ αἰσθητων δημιουργόν τε καὶ προνοητήν καὶ εἰς ένα Υίον του Θεού μονογενή, προ πάντων αιώνων υπάρχοντα, καὶ συνόντα τῶ γεγεννηκότι αὐτὸν Πατρί δι οῦ τὰ πάντα ἐγένετο, τά τε δρατὰ καὶ τὰ ἀόρατα τὸν καὶ ἐπ' ἐσχάτων ἡμερῶν κατ' εὐδοκίαν τοῦ Πατρὸς κατελθόντα, καὶ σάρκα ἐκ τῆς Παρθένου ανειληφότα, και πάσαν την πατρικήν αὐτοῦ βούλησιν συνεκπεπληρωκότα, πεπουθέναι, καὶ εγηγέρθαι, καὶ είς οὐρανοὺς ανεληλυθέναι, καὶ ἐν δεξια τοῦ Πατρὸς καθέζεσθαι, καὶ πάλιν

23. 'A δὲ καὶ ἐν ἑτέρα ἐπιστολῆ δεύτερον ἐν τοῖς αὐτοῖς (Second or proper An- Έγκαινίοις ἐκτίθενται, μεταγνόντες μὲν ἐπὶ τοῖς προτέροις, tiochene Creed.) έπινοήσαντες δε καινότερά τινα καὶ πλείονα, έστι ταθτα·

αναστάσεως, καὶ ζωῆς αἰωνίου.

έρχόμενον κρίναι ζωντας καὶ νεκρούς, καὶ διαμένοντα βασιλέα καὶ Θεὸν εἰς τοὺς αἰῶνας. Πιστεύομεν δὲ καὶ εἰς τὸ "Αγιον Πνεθμα εἰ δὲ δεῖ προσθείναι, πιστεύομεν καὶ περὶ σαρκὸς

'Πιστεύομεν ἀκολούθως τῆ εὐαγγελικῆ καὶ ἀποστολικῆ 29.

Soc. ii. 10. Hil. de Syn.

DE SYNOD.

(Second Antiochene
Creed.)

c. 38. Cp. Soz. iii. 5.

John i. z:

παραδόσει είς ένα Θεον Πατέρα παντοκράτορα, τον των όλων σημιουργόν τε καὶ ποιητην καὶ προιοητην, έξ οῦ τὰ πάντα καὶ είς ένα Κύριον Ίησουν Χριστον, τον Υίον αὐτου, τον μονογενή (-) εὸν, δι' οὖ τὰ πάντα, τὸν γεννηθέντα πρὸ τῶν αἰώνων ἐκ τοῦ Πατρώς, Θεων έκ Θεων, όλον εξ όλου, μόνου εκ μόνου, τέλειου έκ τελείου, βασιλέα έκ βασιλέως, Κύριον ἀπὸ Κυρίου, Λόγον ζωντα, σοφίαν ζωσαν, φως άληθινον, όδον, άλήθειαν, ανάστασιν, ποιμένα, θύραν, ἄτρεπτόν τε καὶ ἀναλλοίωτον τῆς θεότητος, οὐσίας τε καὶ βουλης καὶ δυνάμεως, καὶ δόξης τοῦ Πατρος απαράλλακτον είκονα, του πρωτότοκου πάσης κτίσεως, του όντα εν άρχη προς του Θεου, Λόγου Θεου κατά το είρημένον εν τῷ εὐαγγελίφ· "Καὶ Θεὸς ἢν ὁ Λόγος·" δι' οὖ τὰ πάντα έγένετο, καὶ έν ῷ τὰ πάντα συνέστηκε τὸν ἐπ' ἐσχάτων των ήμερων κατελθόντα άνωθεν, καὶ γεννηθέντα έκ Παρθένου κατά τὰς γραφάς, καὶ ἄνθρωπου γενόμενου μεσίτην Θεοῦ καὶ ἀνθρώπων, ἀπόστολόν τε τῆς πίστεως ἡμῶν, καὶ αρχηγου της ζωής, ως φησιν, ότι "Καταβέβηκα έκ τοῦ οὐρανοῦ, οὐχ ἴνα ποιῶ τὸ θέλημα τὸ ἐμὸν, ἀλλὰ τὸ θέλημα τοῦ πέμψαντός με " του παθόντα ύπερ ήμων, καὶ ἀναστάντα τῆ τρίτη ήμέρα καὶ ἀνελθόντα εἰς οὐρανοὺς, καὶ καθεσθέντα ἐν δεξιᾶ τοῦ Πατρός καὶ πάλιν ἐρχόμενον μετὰ δόξης καὶ δυνά-

μεως, κριναι ζωντας καὶ νεκρούς καὶ εἰς τὸ Πνεθμα τὸ ᾿Αγιον, τὸ εἰς παράκλησιν, καὶ ἁγιασμὸν, καὶ τελείωσιν τοις πιστεύουσι διδόμενον, καθώς καὶ ὁ Κύριος ἡμῶν Ἰησοθς Χριστὸς

πάντα τὰ ἔθνη, βαπτίζοντες αὐτοὺς εἰς τὸ ὄνομα τοῦ Πατρὸς, καὶ τοῦ Υἰοῦ, καὶ τοῦ 'Αγίου Πνεύματος'" δηλονότι Πατρὸς, ἀληθῶς Πατρὸς ὄντος, Υἰοῦ δὲ ἀληθῶς Υἰοῦ ὄντος, τοῦ δὲ 'Αγίου Πνεύματος ἄνηθῶς 'Αγίου Πνεύματος ὄντος, τῶν ὀνομάτων οὐχ ἀπλῶς οὐδὲ ἀργῶς κειμένων, ἀλλὰ σημαινόντων ἀκριβῶς τὴν οἰκείαν ἐκάστου τῶν ὀνομαζομένων ὑπόστασίν τε καὶ τάξιν καὶ δόξαν ὡς εἶναι τῆ μὲν ὑποστάσει τρία, τῆ δὲ συμφωνία ἔν. Ταύτην οῦν ἔχοντες τὴν πίστιν, καὶ ἐξ ἀρχῆς καὶ μέχρι τέλους ἔχοντες ἐνώπιον τοῦ Θεοῦ καὶ τοῦ Χριστοῦ, πάσαν αἰρετικὴν κακοδοξίαν ἀναθεματίζομεν. Καὶ εἴ τις πορὰ τὴν ὑγιῆ τῶν γραφῶν ὀρθὴν πίστιν διδάσκει,

John vi. 38.

Ματι χχνίϊ. διετάξατο τοις μαθηταις λέγων· "Πορευθέντες, μαθητεύσατε

λέγων η χρόνου, η καιρου, η αίωνα, η είναι, η γεγονέναι, προ τοῦ γεννηθηναι τὸν Υίὸν, ἀνάθεμα ἔστω. Καὶ εἴ τις λέγει τὸν Υίου κτίσμα ώς εν των κτισμάτων, η γέννημα ώς εν των γεν- с. 16. υημάτων, ή ποίημα, ώς εν των ποιημάτων, καὶ μή ώς αἱ θεῖαι γραφαί παραδέδωκαν, των προειρημένων έκαστον αφ' έκάστου η εί τι άλλο διδάσκει, η εθαγγελίζεται, παρ' δ παρελάβομεν, ανάθεμα έστω. Ἡμείς γαρ πασι τοίς ἐκ τῶν θείων γραφων παραδεδομένοις ύπό τε προφητών καὶ ἀποστόλων ἀληθινώς τε καὶ ἐμφόβως καὶ πιστεύομεν καὶ ἀκολουθοῦμεν.

24. Καὶ Θεοφρόνιος δέ τις ἐπίσκοπος Τυάνων συνθεὶς καὶ αὐτὸς ἐξέθετο τὴν πίστιν ταύτην ἔμπροσθεν τῶν πάντων, ἡ καὶ πάντες ὑπέγραψαν, ἀποδεξάμενοι την τοῦ ἀνθρώπου πίστιν

' Oίδεν  $\delta$   $\Theta$ ε $\delta$ s,  $\delta$ ν μάρτυρα καλ $\hat{\omega}$   $\hat{\epsilon}$ πὶ την  $\hat{\epsilon}$ μην ψυχην, ὅτι (Third Antiochene σύτως πιστεύω' εἰς  $\Theta$ ε $\delta$ ν Πατέρα παντοκράτορα, τ $\delta$ ν τ $\hat{\omega}$ ν  $\delta$ λ $\omega$ ν Creed.) κτίστην καὶ ποιητήν, έξ οῦ τὰ πάντα καὶ εἰς τὸν Υίὸν αὐτοῦ τὸυ μουογευῆ, Θεὸυ, Λόγου, δύναμιν καὶ σοφίαι, τὸν Κύριον ήμων Ίησοῦν Χριστὸν, δι' οὖ τὰ πάντα, τὸν γεννηθέντα ἐκ τοῦ Πατρός πρό των αιώνων, Θεόν τέλειον έκ Θεού τελείου, καὶ όντα πρὸς τὸν Θεὸν ἐν ὑποστάσει· ἐπ' ἐσχάτων δὲ τῶν ἡμε- John i. r. ρων κατελθόντα, καὶ γεννηθέντα ἐκ τῆς Παρθένου κατὰ τὰς γραφάς, ενανθρωπήσαντα, παθόντα, καὶ ἀναστάντα ἀπὸ τῶν νεκρών, καὶ ἀνελθόντα εἰς τοὺς οὐρανοὺς, καὶ καθεσθέντα ἐκ δεξιων τοῦ Πατρὸς αὐτοῦ· καὶ πάλιν ἐρχόμενον μετὰ δόξης καὶ δυνάμεως κρίναι ζωντας καὶ νεκρούς, καὶ μένοντα είς τούς αίωνας καὶ εἰς τὸ Πνεῦμα Αγιον, τὸν Παράκλητον, "τὸ πνεῦμα τῆς ἀληθείας," ὁ καὶ διὰ τοῦ προφήτου ἐπηγγείλατο ὁ Θεὸς Joel ii. 28. John xv. 26. " έκχ έειν" έπὶ τοὺς έαυτοῦ δούλους, καὶ ὁ Κύριος ἐπηγγείλατο πέμψαι τοις ξαυτού μαθηταις, δ και ξπεμψεν, ως αι Πράξεις των Acts ii. 3. 'Αποστόλων μαρτυροῦσιν. Εἰ δέ τις παρὰ ταύτην τὴν πίστιν διδάσκει, η έχει εν εαυτώ, ανάθεμα έστω και Μαρκέλλου τοῦ 'Αγκύρας, ἢ Σαβελλίου, ἢ Παύλου τοῦ Σαμοσατέως, ἀνάθεμα έστω καὶ αὐτὸς καὶ πάντες οἱ κοινωνοῦντες αὐτῶ.

25. Ήσαν δε οί συνελθόντες εν τοῖς Έγκαινίοις επίσκοποι ενενήκουτα, ύπατεία Μαρκελλίνου καὶ Προβίνου, ινδικτιώνος ιδ', ἐκεῖ ὄντος Κωνσταντίου τοῦ ἀσεβεστάτου. Ταῦτα πρά-

DE SYNOD.

ξαιτες ει 'Αιτιοχεία τοις 'Εγκαινίοις, νομίσαντες δε μη τελείως γεγραφέναι, ρεμβομένην δε την διάνοιαν έχοντες, αὐθις πάλιν συντιθέασιν άλλο γράμμα δηθεν περὶ πίστεως μετὰ μηνας δλίγους, καὶ ἀποστέλλουσιν εἰς τὰς Γαλλίας Νάρκισσον, Μάριν, Θεόδωρον καὶ Μάρκον. Κἀκείνοι ὡς ἀπὸ συνόδου πεμφθέντες ἐπιδεδώκασι τῷ τῆς μακαρίας μνήμης Κώνσταντι τῷ Αὐγούστῳ, καὶ τοις ἐκεί πᾶσι, ταῦτα

(Fourth Antiochene Creed.) [A.D. 342.] Soc. ii. 18. Cp. c. 26, 27. Eph. iii. 15.

' Πιστεύομεν είς ένα Θεον, Πατέρα παντοκράτορα, κτίστην καὶ ποιητην τῶν πάντων, " έξ οῦ πᾶσα πατριὰ ἐν οὐρανοῖς καὶ έπὶ γῆς ὀυομάζεται" καὶ εἰς τὸν μονογενῆ αὐτοῦ Υίὸν τὸν Κύριον ήμων Ίησουν Χριστον, τον προ πάντων των αιώνων έκ τοῦ Πατρός γεννηθέντα Θεον έκ Θεού, φως έκ φωτός δί οῦ ἐγένετο τὰ πάντα ἐν τοῖς οὐρανοῖς καὶ ἐπὶ τῆς γῆς, τὰ όρατὰ καὶ τὰ ἀόρατα. Λόγον ὄντα, καὶ σοφίαν, καὶ δύναμιν, καὶ (ωὴν, καὶ φῶς ἀληθινόν τὸν ἐπ' ἐσχάτων τῶν ἡμερῶν δί ήμας ένανθρωπήσαντα, και γεννηθέντα έκ της αγίας Παρθένου, του σταυρωθέντα, καὶ ἀποθανόντα, καὶ ταφέντα καὶ ἀναστάντα εκ νεκρών τη τρίτη ημέρα, καὶ ἀναληφθέντα είς οὐρανον, καὶ καθεσθέντα ἐν δεξια τοῦ Πατρός καὶ ἐρχόμενον έπὶ συντελεία τοῦ αἰωνος κρίναι ζωντας καὶ νεκρούς, καὶ ἀποδοθυαι έκάστω κατά τὰ ἔργα αὐτοθο οδ ή βασιλεία ἀκατάλυτος οὖσα διαμένει εἰς τοὺς ἀπείρους αἰωνας ἔσται γὰρ καθεζόμενος έν δεξια του Πατρός, ου μόνον έν τω αίωνι τούτω, αλλά καὶ ἐν τῷ μέλλοντι καὶ εἰς τὸ "Αγιον Πνεῦμα, τουτέστι, τὸν Παράκλητου όπερ έπαγγειλάμενος τοις αποστόλοις μετά την είς ούρανούς αὐτοῦ ἄνοδον ἀπέστειλε, διδάξαι αὐτούς καὶ ὑπομεήσαι πάντα δι' οδ καὶ άγιασθήσονται αι των είλικρινώς είς αὐτὸν πεπιστευκότων ψυχαί. Τοὺς δὲ λέγοντας εξ οὐκ ὅντων τον Υίον, η έξ έτέρας ύποστάσεως, και μη έκ του Θεού, και, Ην ποτε χρόνος ότε οὐκ ἦν, ἀλλοτρίους οἶδεν ἡ καθολικὴ ἐκκλησία.

[A.D. 344-5.] Cp. Hil. Fragm. 5. 4. (adding Demophilus.)

<sup>26.</sup> Έπὶ τούτοις ὥσπερ μεταγνόντες, συλλέγουσι πάλιν τὸ συνέοριου ἐαυτῶν μετὰ ἔτη τρία, καὶ ἀποστέλλουσιν Εὐδόξιον, Μαρτύριον, καὶ Μακεδόνιον τὸν ἀπὸ Κιλικίας, καὶ σὰν αὐτοῖς ἐτέρους τινὰς εἰς τὰ μέρη τῆς Ἰταλίας, ἀποφέροντας πίστιν οιὰ πολλῶν γραφεῖσαν, προσθήκας τε ἔχουσαν πλείστας παρὰ

τὰς προτέρας ως γὰρ καινότερά τινα ἐπινοήσαντες, ἀπεδήμησαν έχοντες ταῦτα

I. 'Πιστεύομεν είς ένα Θεον, Πατέρα παντοκράτορα, κτίσ- ('Macrostich' την καὶ ποιητὴν τῶν πάντων, " ἐξ οὖ πᾶσα πατριὰ ἐν οὐρανῷ iii. 11.) καὶ ἐπὶ γῆς ὀνομάζεται·" καὶ εἰς τὸν μονογενῆ αὐτοῦ Υίὸν τὸν Soc. ii. 19. Κύριον ήμων Ίησοῦν Χριστον, τον προ πάντων των αιώνων έκ τοῦ Πατρὸς γεννηθέντα, Θεὸν ἐκ Θεοῦ, φῶς ἐκ φωτὸς, δι' οῦ έγένετο τὰ πάντα ἐν οὐρανοῖς καὶ τὰ ἐπὶ τῆς γῆς, τὰ ὁρατὰ καὶ τὰ ἀόρατα· Λόγον ὄντα, καὶ σοφίαν, καὶ δύναμιν, καὶ ζωὴν, καὶ φως άληθινόν τον έπ' έσχάτων των ήμερων δι' ήμας ένανθρωπήσαντα, καὶ γεννηθέντα ἐκ τῆς ἀγίας Παρθένου, σταυρωθέντα, καὶ ἀποθανόντα, καὶ ταφέντα, καὶ ἀναστάντα ἐκ τῶν νεκρών τη τρίτη ημέρα, και αναληφθέντα είς οὐρανὸν, και καθεσθέντα εκ δεξιών τοῦ Πατρός καὶ ερχόμενον επὶ συντελεία του αίωνος κρίναι ζωντας και νεκρούς, και αποδούναι έκάστω κατά τὰ ἔργα αὐτοῦ· οῦ ἡ βασιλεία ἀκατάπαυστος οθσα διαμένει είς τους απείρους αιωνας καθέζεται γαρ έν δεξια του Πατρός, ου μόνον έν τῷ αιωνι τούτω, ἀλλὰ καὶ έν τῷ μέλλουτι. Πιστεύομεν καὶ εἰς τὸ Πνεθμα τὸ "Αγιον, τουτέστι, τὸν Παράκλητον, ὅπερ ἐπαγγειλάμενος τοῖς ἀποστόλοις μετὰ τὴν εἰς οὐρανὸν ἄνοδον ἀπέστειλε διδάξαι αὐτοὺς καὶ ύπομνησαι πάντα δι' οῦ καὶ ἁγιασθήσονται αἱ τῶν εἰλικρινῶς είς αὐτὸν πεπιστευκότων ψυχαί.

ΙΙ. 'Τοὺς δὲ λέγοντας ἐξ οὐκ ὄντων τὸν Υίὸν, ἢ ἐξ ἐτέρας ύποστάσεως, καὶ μὴ ἐκ τοῦ Θεοῦ, καὶ ὅτι ἢν χρόνος ποτὲ, ἢ αίων, ότε μη ήν, αλλοτρίους οίδεν ή καθολική και άγία έκκλησία. Όμοίως καὶ τοὺς λέγοντας τρεῖς εἶναι θεοὺς, ἢ τὸν Χριστον μη είναι Θεον, η προ των αιώνων μήτε Χριστον μήτε Υίὸν αὐτὸν είναι Θεοῦ, ἢ τὸν αὐτὸν είναι Πατέρα καὶ Υίὸν, ἢ "Αγιου Πυεθμα· ἢ ἀγέννητου Υίον, ἢ ὅτι οὐ βουλήσει οὐδὲ Cp. c. 15. θελήσει εγέννησε ὁ Πατήρ τὸν Υίὸν, ἀναθεματίζει ἡ ἁγία καὶ καθολική ἐκκλησία.

ΙΙΙ. 'Οὔτε γὰρ ἐξ οὖκ ὄντων τὸν Υίὸν λέγειν ἀσφαλὲς, ἐπεὶ μηδαμοῦ τοῦτο τῶν θεοπνεύστων γραφῶν φέρεται περὶ αὐτοῦ, ούτε μην έξ ετέρας τινός ύποστάσεως παρά τον Πατέρα προϋποκειμένης αλλ' έκ μόνου τοῦ Θεοῦ γνησίως αὐτὸν γεγεννή-

DE Synob.

('Macrostich' Creed.)

σθαι διοριζόμεθα· εν γὰρ τὸ ἀγέννητον καὶ ἄναρχον τὸν Χριστοῦ Πατέρα ὁ θεῖος διδάσκει λόγος. 'Αλλ' οὐδὲ τὸ, "ἦν ποτε ὅτε οὐκ ἢν,' ἐξ ἀγράφων ἐπισφαλῶς λέγοντας, χρονικόν τι διάστημα προενθυμητέον αὐτοῦ, ἀλλ' ἢ μόνον τὸν ἀχρόνως αὐτὸν γεγενηκότα Θεόν καὶ χρόνοι γὰρ καὶ αἰῶνες γεγόνασι δι αὐτοῦ. Οὕτε μὴν συνάναρχον καὶ συναγέννητον τῷ Πατρὶ τὸν Υίὸν εῗναι νομιστέον συνανάρχον γὰρ καὶ συναγεννήτον οἰδεὶς κυρίως πατὴρ ἢ υἱὸς λεχθήσεται. 'Αλλὰ τὸν μὲν Πατέρα μόνον ἄναρχον ὄντα καὶ ἀγέννητον γεγεννηκέναι ἀνεφίκως, καὶ πῶσιν ἀκαταλήπτως, οἴδαμεν τὸν δὲ Υἱὸν γεγεννῆσθαι πρὸ αἰώνων, καὶ μηκέτι ὁμοίως τῷ Πατρὶ ἀγέννητον εἶναι καὶ αὐτὸν, ἀλλ' ἀρχὴν ἔχειν τὸν γεννήσαντα Πατέρα· "κεφαλὴ γὰρ Χριστοῦ ὁ Θεός."

r Cor. xi :

ΙΝ. 'Οὔτε μὴν τρία δμολογοῦντες πράγματα καὶ τρία πρόσωπα τοῦ Πατρὸς, καὶ τοῦ Υίοῦ, καὶ τοῦ Αγίου Πυεύματος, κατά τὰς γραφάς, τρείς διὰ τοῦτο τοὺς θεοὺς ποιοῦμεν ἐπειδη τὸν αὐτοτελή καὶ ἀγέννητον ἄναρχόν τε καὶ ἀόρατον Θεὸν ένα μόνον οἴδαμεν, τὸν Θεὸν καὶ Πατέρα τοῦ Μονογενοῦς, τὸν μόιοι μει εξ έαυτοῦ τὸ είναι έχοντα, μόνον δε τοίς άλλοις πάσιι αφθύνως τοῦτο χαριζόμενον. Οὔτε μην ένα Θεον μόνον λέγουτες είναι τὸν τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ Πατέρα, τὸν μόνον αγέννητου, δια τοῦτο αρνούμεθα και τὸν Χριστον Θεον είναι προ αιώνων όποιοί είσιν οι άπο Παύλου του Σαμοσατέως, ύστερον αὐτὸν μετὰ τὴν ἐνανθρώπησιν ἐκ προκοπῆς τεθεοποιήσθαι λέγοντες, τώ την φύσιν ψιλον άνθρωπον γεγονέναι. Οἴδαμεν γὰρ καὶ αὐτὸν, εἰ καὶ ὑποτέτακται τῷ Πατρὶ καὶ τῷ Θεῷ, ἀλλ' ὅμως πρὸ αἰώνων γεννηθέντα ἐκ τοῦ Θεοῦ, (-) εὸν κατὰ φύσιν τέλειον εἶναι καὶ ἀληθῆ, καὶ μὴ ἐξ ἀνθρώπων μετά ταθτα Θεόν, άλλ' έκ Θεοθ ένανθρωπήσαι δι' ήμας, καὶ μηδέποτε απολωλεκότα τὸ είναι.

Cp. c. 45. Orat. c. Ari. iii. 51.

V. 'Βδελυσσόμεθα δὲ πρὸς τούτοις καὶ ἀναθεματίζομεν καὶ τοῦς λόγοι μὲν μόιον αὐτὸν ψιλὸν τοῦ Θεοῦ καὶ ἀνύπαρκτον ἐπιπλάστως καλοῦντας, ἐν ἐτέρῳ τὸ εἶναι ἔχοντα, νῦν μὲν ὡς τὸν προφορικὸν λεγόμενον ὑπό τινων, νῦν δὲ ὡς τὸν ἐνδιάθετον Χριστὸν ὁὲ αὐτὸν, καὶ Υἱὸν τοῦ Θεοῦ, καὶ μεσίτην, καὶ εἰκόνα τοῦ Θεοῦ μὴ εἶναι πρὸ αἰώνων θέλοντας ἀλλ' ἐκ τότε Χρισ-

τον αὐτον γεγονέναι καὶ Υίον τοῦ Θεοῦ, ἐξ οῦ τὴν ἡμετέραν ἐκ τῆς Παρθένου σάρκα ἀνείληφε, πρὸ τετρακοσίων οὐχ ὅλων ἐτῶν. Ἐκ τότε γὰρ τον Χριστον ἀρχὴν βασιλείας ἐσχηκέναι ἐθέλουσι καὶ τέλος ἔξειν αὐτὴν μετὰ τὴν συντέλειαν καὶ τὴν κρίσιν.

VI. 'Τοιοῦτοι δέ είσιν οἱ ἀπὸ Μαρκέλλου καὶ Σκοτεινοῦ τῶν [Photinus, 'Αγκυρογαλατῶν, οἱ τὴν προαιώνιον ὕπαρξιν τοῦ Χριστοῦ, καὶ 29.] την θεότητα, καὶ την ἀτελεύτητον αὐτοῦ βασιλείαν δμοίως 'Ιουδαίοις άθετοῦσιν, ἐπὶ προφάσει τοῦ συνίστασθαι δοκεῖν τῆ μουαρχία. Ίσμεν γὰρ αὐτὸν ἡμεῖς, οὐχ ἁπλῶς λόγον προφορικου, η ενδιάθετον τοῦ Θεοῦ, ἀλλὰ ζῶντα Θεον Λόγον καθ' ξαυτον ύπάρχοντα, και Υίον Θεοῦ και Χριστον, και οὐ προγνωστικώς συνόντα καὶ συνδιατρίβοντα πρὸ αἰώνων τῷ ἐαυτοῦ Πατρὶ, καὶ πρὸς πᾶσαν διακονησάμενον αὐτῷ τὴν δημιουργίαν, εἴτε τῶν όρατων είτε των ἀοράτων. Οθτος γάρ έστι, πρὸς δυ είπεν δ Πατηρ, ὅτι, "Ποιήσωμεν ἄνθρωπον κατ' εἰκόνα ἡμετέραν καὶ καθ' Gen. i. 26, όμοίωσιν " όκαὶ τοῖς πατριάρχαις αὐτοπροσώπως ὀφθεὶς, δεδωκὼς τὸν νόμον, καὶ λαλήσας διὰ τῶν προφητῶν, καὶ τὰ τελευταῖα ένανθρωπήσας, καὶ τὸν ξαυτοῦ Πατέρα πᾶσιν ἀνθρώποις φανερώπας, καὶ βασιλεύων εἰς τοὺς ἀτελευτήτους αἰῶνας. Οὐδὲν γὰρ πρόσφατον δ Χριστὸς προσείληφεν ἀξίωμα, ἀλλ' ἄνωθεν τέλειον αὐτὸν, καὶ τῷ Πατρὶ κατὰ πάντα ὅμοιον εἶναι πεπιστεύκαμεν.

VII. 'Καὶ τοὺς λέγοντας δὲ τὸν αὐτὸν εἶναι Πατέρα καὶ Υίὸν καὶ 'Αγιον Πνεῦμα, καθ' ἐνὸς καὶ τοῦ αὐτοῦ πράγματός τε καὶ προσώπου τὰ τρία ὀνόματα ἀσεβῶς ἐκλαμβάνοντας, εἰκότως ἀποκηρύσσομεν τῆς ἐκκλησίας' ὅτι τὸν ἀχώρητον καὶ ἀπαθῆ Πατέρα χωρητὸν ἄμα καὶ παθητὸν διὰ τῆς ἐνανθρωπήσεως ὑποτίθενται' τοιοῦτοι γάρ εἰσιν οἱ Πατροπασσιανοὶ μὲν παρὰ 'Ρωμαίοις, Σαβελλιανοὶ δὲ καλούμενοι παρ' ἡμῖν. Οἴδαμεν γὰρ ἡμεῖς τὸν μὲν ἀποστείλαντα Πατέρα ἐν τῷ οἰκείῳ τῆς ἀναλλοιώτου θεότητος ἤθει μεμενηκέναι, τὸν δὲ ἀποσταλέντα Χριστὸν τὴν τῆς ἐνανθρωπήσεως οἰκονομίαν πεπληρωκέναι.

VIII. 'Θμως δὲ καὶ τοὺς οὐ βουλήσει οὐδὲ θελήσει γεγεν- Cp. c. 15. υῆσθαι τὸν Υίὸν εἰρηκότας ἀνευλαβῶς, ἀνάγκην δὲ δηλονότι ἀβούλητον καὶ ἀπροαίρετον περιτεθεικότας τῷ Θεῷ, ἵνα ἄκων γεννήση τὸν Υίὸν, δυσσεβεστάτους καὶ τῆς ἐκκλησίας ξένους ἐπιγινώσκομεν ὅτι τε παρὰ τὰς κοινὰς περὶ Θεοῦ ἐννοίας, καὶ

er

τρόπου έχειν καὶ αὐτὸν νομίζειν. Μόνον γὰρ καὶ μόνως τὸν μονογενη Υίὸν γεγεννησθαι γνησίως τε καὶ ἀληθῶς διδάσκου-

Πε Sysoms. οὴ καὶ παρὰ τὸ βούλημα τῆς θεοπνεύστου γραφῆς, τοιαῦτα τετολμήκασι περὶ αὐτοῦ διορίσασθαι. Αὐτοκράτορα γὰρ ἡμεῖς τὸν (Ε)εὸν καὶ Κύριον αὐτὸν ἐαυτοῦ εἰδότες, ἑκουσίως αὐτὸν καὶ ἐθελοντὴν τὸν Υίὸν γεγεννηκέναι εὐσεβῶς ὑπειλήφαμεν. Πι
Ριον. viii. 22. στεύοντες δὲ ἐμφόβως καὶ τῷ περὶ ἑαυτοῦ λέγοντι "Κύριος ἐκτισέ με ἀρχὴν ὁδῶν αὐτοῦ εἰς ἔργα αὐτοῦ," οὐχ ὁμοίως αὐτὸν τοις δι αὐτοῦ γενομένοις κτίσμασιν ἢ ποιήμασι γεγενῆσθαι νοοῦμεν. ᾿Ασεβὲς γὰρ καὶ τῆς ἐκκλησιαστικῆς πίστεως ἀλλότριον τὸ τὸν κτίστην τοῖς δι' αὐτοῦ κεκτισμένοις δημιουργήμασι παραβάλλειν, καὶ τὸν αὐτὸν τῆς γενέσεως τοῖς ἄλλοις

σιν ήμας αί θείαι γραφαί.

ΙΧ. ' Αλλ' οὐδὲ τὸν Υίὸν καθ' ξαυτὸν είναι, ζῆν τε καὶ ύπάρχειν όμοίως τῷ Πατρὶ λέγοντες, διὰ τοῦτο χωρίζομεν αὐτὸν τοῦ Πατρὸς, τόπους καὶ διαστήματά τινα μεταξὺ τῆς συναφείας αὐτῶν σωματικῶς ἐπινοοῦντες. Πεπιστεύκαμεν γὰρ αμεσιτεύτως αὐτοὺς καὶ ἀδιαστάτως ἀλλήλοις ἐπισυνῆφθαι, καὶ ἀχωρίστους ὑπάρχειν ἐαυτῶν. ὅλου μὲν τοῦ Πατρὸς ἐνστερνισμένου τὸν Υίὸν, ὅλου δὲ τοῦ Υίοῦ ἐξηρτημένου καὶ προσπεφυκότος τῷ Πατρὶ, καὶ μόνου τοῖς πατρώοις κόλποις αι απαυομένου διηνεκώς. Πιστεύοντες οθυ είς την παντέλειοι Τριάδα την άγιωτάτην, τουτέστιν είς του Πατέρα, καὶ είς του Γίον, καὶ εἰς τὸ Πνεῦμα τὸ 'Αγιον, καὶ Θεὸν μὲν τὸν Πατέρα λέγοντες, Θεὸν δὲ καὶ τὸν Υίὸν, οὐ δύο τούτους θεοὺς, ἀλλ' εν ύμολογούμεν της θεότητος άξίωμα, και μίαν άκριβη της Βασιλείας την συμφωνίαν πανταρχούντος μεν καθόλου πάντων, καὶ αὐτοῦ τοῦ Υίοῦ, μόνου τοῦ Πατρὸς, τοῦ δὲ Υίοῦ ὑποτεταγμένου τῷ Πατρὶ, ἐκτὸς δὲ αὐτοῦ πάντων μετ' αὐτὸν βασιλεύοντος των δι' αὐτοῦ γενομένων, καὶ τὴν τοῦ 'Αγίου Πνεύματος χάριν άφθόνως τοις άγίοις δωρουμένου πατρικώ βουλήματι. Οὕτω γὰρ τὸν περὶ τῆς εἰς Χριστὸν μοναρχίας συνίστασθαι λόγοι παρέδοσαν ήμεν οἱ ίεροὶ λόγοι.

Χ. 'Ταῦτα ἡναγκάσθημεν μετὰ τὴν ἐν ἐπιτομῆ προεκτεθεῖσαν πίστιν πλατύτερον ἐπεξεργάσασθαι οὐ κατὰ περιττὴν ψιλοτιμίαν, ἀλλ' ἵνα πᾶσαν τὴν τῆς ἡμετέρας ὑπολήψεως ἀλλο-

τρίαν ανακαθάρωμεν ύποψίαν παρά τοις τα καθ' ήμας αγνοούσι, καὶ γυῶσιν οἱ κατὰ τὴν δύσιν πάντες όμοῦ μὲν τῆς συκοφαντίας των έτεροδόξων την αναίδειαν, όμου δε των ανατολικών τὸ ἐκκλησιαστικὸν ἐν Κυρίφ φρόνημα, μαρτυρούμενον ἀβιάστως ύπὸ τῶν θεοπνεύστων γραφῶν, παρὰ τοῖς ἀδιαστρόφοις.

27. 'Αλλ' οὐδὲ τούτοις ἐνέμειναν' πάλιν γὰρ ἐν Σιρμίφ συνελθόντες κατά Φωτεινού, τότε συνέθηκαν αθθις πίστιν, οὐκέτι μεν ούτω σχοινοτενή, οὐδε τοσαύτην τοῖς ρήμασιν άφελόντες δὲ τὰ πλείστα καὶ προσθέντες ἄλλα, ὥσπερ ἐξ ὑποβολης παρά τινων ἀκούσαντες, ἔγραψαν ταῦτα.

' Πιστεύομεν είς ένα Θεον, Πατέρα παντοκράτορα, τον κτί- (First Sirστην καὶ ποιητὴν τῶν πάντων, " ἐξ οὖ πᾶσα πατριὰ ἐν οὐραν $\hat{\varphi}$  [A.D. 351.] καὶ ἐπὶ γῆς ὀνομάζεται " καὶ εἰς τὸν μονογενῆ αὐτοῦ Υίὸν τὸν Hil. de Syn. Κύριον ήμων Ίησοῦν τὸν Χριστὸν, τὸν πρὸ πάντων των αίώνων έκ τοῦ Πατρος γεννηθέντα Θεον έκ Θεού, φως έκ φωτος, δι' οῦ ἐγένετο τὰ πάντα, τά τε ἐν τοῖς οὐρανοῖς καὶ τὰ ἐπὶ τῆς γης, τὰ δρατὰ καὶ τὰ ἀόρατα. Λόγον ὄντα καὶ σοφίαν, καὶ φῶς άληθινον, καὶ ζωήν τον ἐπ' ἐσχάτων τῶν ἡμερῶν δι' ἡμᾶς ένανθρωπήσαντα καὶ γεννηθέντα έκ τῆς ἁγίας Παρθένου, καὶ σταυρωθέντα, καὶ ἀποθανόντα, καὶ ταφέντα καὶ ἀναστάντα ἐκ νεκρών τη τρίτη ημέρα, και αναληφθέντα είς οὐρανὸν, καὶ καθεσθέντα εν δεξιά του Πατρός και ερχόμενον επί συντελεία τοῦ αἰωνος κρίναι ζωντας καὶ νεκρούς, καὶ ἀποδοῦναι ἐκάστω κατὰ τὰ ἔργα αὐτοῦ· οῦ ἡ βασιλεία, ἀκατάπαυστος οὖσα, διαμένει είς τους απείρους αίωνας έσται γαρ καθεζόμενος έν δεξια του Πατρός, ου μόνον έν τω αιωνι τούτω, αλλά και έν τω μέλλοντι καὶ εἰς τὸ Πνεῦμα τὸ "Αγιον, τουτέστι τὸν Παράκλητου, ὅπερ ἐπαγγειλάμενος τοῖς ἀποστόλοις, μετὰ τὴν εἰς οὐρανούς αὐτοῦ ἄνοδον ἀποστείλαι, διδάξαι καὶ ὑπομνήσαι αὐτοὺς πάντα, ἔπεμψε δι' οῦ καὶ ἁγιάζονται αἱ τῶν εἰλικρινῶς εἰς αὐτὸν πεπιστευκότων ψυχαί.

 Τοὺς δὲ λέγοντας ἐξ οὐκ ὄντων τὸν Υίὸν, ἢ ἐξ ἐτέρας ύποστάσεως, καὶ μὴ ἐκ τοῦ Θεοῦ, καὶ ὅτι ἦν χρόνος ἢ αἰὼν ότε οὐκ ην, ἀλλοτρίους οἶδεν ή ἁγία καὶ καθολική ἐκκλησία.

ΙΙ. 'Πάλιν οὖν ἐροῦμεν' Εἴ τις τὸν Πατέρα καὶ τὸν Υίὸν δύο λέγει θεούς, ανάθεμα έστω.

(min Creed.)

111. 'Καὶ εἴ τις, λέγων Θεὸν τὸν Χριστὸν πρὸ αἰώνων Υἱὸν τοῦ (Θεοῦ, ὑπουργηκότα τῷ Πατρὶ εἰς τὴν τῶν ὅλων δημιουργίαν μὴ ὁμολογοίη, ἀνάθεμα ἔστω.

ΙΝ. Εἴ τις του ἀγέννητου, ἢ μέρος αὐτοῦ, ἐκ Μαρίας λέγειν

γεγενησθαι τολμά, ανάθεμα έστω.

V. 'Εἴ τις κατὰ πρόγνωσιν πρὸ Μαρίας λέγει τὸν Υίὸν εἶναι, καὶ μὴ πρὸ αἰώνων ἐκ τοῦ Πατρὸς γεγεννημένον πρὸς τὸν ()εὸν εἶναι, καὶ δι' αὐτοῦ γεγενῆσθαι τὰ πάντα, ἀνάθεμα ἔστω.

Cp (nor c. Ari. iv. 13. VI. 'Εἴ τις τὴν οὐσίαν τοῦ Θεοῦ πλατύνεσθαι, ἢ συστέλλεσθαι φάσκοι, ἀνάθεμα ἔστω.

VII. 'Εἴ τις πλατυνομένην τὴν οὐσίαν τοῦ Θεοῦ τὸν Υἰὸν λέγοι ποιεῖν, ἢ τὸν πλατυσμὸν τῆς οὐσίας αὐτοῦ Υἱὸν ὀνομάζοι, ἀνάθεμα ἔστω.

VIII. 'Εἴ τις ἐνδιάθετον ἢ προφορικὸν λόγον λέγει τὸν Υίὸν τοῦ Θεοῦ, ἀνάθεμα ἔστω.

ΙΧ. Έἴ τις ἄνθρωπον μόνον λέγει τὸν ἐκ Μαρίας Υἱὸν, ἀνάθρια ἔστω.

Χ. 'Εἴ τις Θεὸν καὶ ἄνθρωπον τὸν ἐκ Μαρίας λέγων, Θεὸν τὸν ἀγέννητον οὕτω νοεῖ, ἀνάθεμα ἔστω.

I diver.

ΧΙ. 'Εἴ τις τὸ, "'Εγὼ Θεὸς πρῶτος, καὶ ἐγὼ μετὰ ταῦτα, καὶ πλὴν ἐμοῦ οὐκ ἔστι Θεὸς," ἐπ' ἀναιρέσει εἰδώλων καὶ τῶν μὴ ὄντων  $\theta$ εῶν εἰρημένον, ἐπ' ἀναιρέσει τοῦ Μονογενοῦς πρὸ αἰώνων Θεοῦ Ἰονδαϊκῶς ἐκλαμβάνοι, ἀνά $\theta$ εμα ἔστω.

foliation.

ΧΙΙ. 'Εἴ τις τὸ, "'Ο Λόγος σὰρξ ἐγένετο," ἀκούων, τὸν Λόγον εἰς σάρκα μεταβεβλῆσθαι νομίζοι, ἢ τροπὴν ὑπομεμενηκότα ἀνειληφέναι τὴν σάρκα λέγοι, ἀνάθεμα ἔστω.

ΧΙΙΙ. 'Εἴ τις, τὸν μονογενη Υίὸν τοῦ Θεοῦ ἐσταυρωμένον ἀκούων, την θεότητα αὐτοῦ φθορὰν, ἢ πάθος, ἢ τροπὴν, ἢ μείωσιν, ἢ ἀναίρεσιν ὑπομεμενηκέναι λέγοι, ἀνάθεμα ἔστω.

r .

. ΧΙΝ. 'Εἴ τις τὸ, "Ποιήσωμεν ἄνθρωπον," μὴ τὸν Πατέρα πρὸς τὸν Υίὸν λέγειν, ἀλλ' αὐτὸν πρὸς ξαυτὸν λέγοι τὸν Θεὸν εἰρηκέναι, ἀνάθεμα ἔστω.

Χν. 'Ε΄ τις μὴ τὸν Υίὸν λέγοι τὸν 'Αβραὰμ ἐωρᾶσθαι, ἀλλὰ τὸν ἀγέννητον Θεὸν, ἢ μέρος αὐτοῦ, ἀνάθεμα ἔστω.

Χ. Υ. Ε΄ τις τῷ Ἰακὼβ μὴ τὸν Υίὸν ὡς ἄνθρωπον πεπαλαι-

κέναι, αλλα τον αγέννητον Θεον, η μέρος αυτου λέγοι, ανάθεμα ἔστω.

XVII. Εί τις τὸ, "Εβρεξε Κύριος πῦρ παρὰ Κυρίου," μὴ Gen VIV. 4. έπὶ τοῦ Πατρὸς καὶ τοῦ Υίοῦ ἐκλαμβάνοι, ἀλλ' αὐτὸν παρ' ἐαυτοῦ λέγει βεβρεχέναι, ἀνάθεμα ἔστω· ἔβρεξε γὰρ Κύριος ὁ Υίὸς παρὰ Κυρίου τοῦ Πατρός.

ΧΥΙΙΙ. 'Ε΄ τις, ἀκούων Κύριον τὸν Πατέρα, καὶ τὸν Υίὸν Κύριον, καὶ Κύριον τὸν Πατέρα καὶ τὸν Υίὸν, ἐπεὶ Κύριος ἐκ Κυρίου, δύο λέγει θεούς, ανάθεμα έστω. Οὐ γαρ συντάσσομεν Υίον τῷ Πατρὶ, ἀλλ' ὑποτεταγμένον τῷ Πατρί. Οἴτε γὰρ κατηλθεν έπὶ Σόδομα ἄνεν βουλης τοῦ Πατρὸς, οἴτε ἔβρεξεν ἀφ' έαυτοῦ, ἀλλὰ παρὰ Κυρίου, αὐθεντοῦντος δηλαδή τοῦ Πατρός ούτε κάθηται ἐκ δεξιῶν ἀφ' ἐαυτοῦ, ἀλλ' ἀκούει λέγοντος τοῦ Πατρός "Κάθου ἐκ δεξιῶν μου."

Psal. cix.

ΧΙΧ. Εἴ τις τὸν Πατέρα, καὶ τὸν Υίὸν, καὶ τὸ "Αγιον Πνεθμα εν πρόσωπον λέγει, ανάθεμα έστω.

ΧΧ. Εί τις, τὸ Πυεθμα τὸ Αγιου Παράκλητου λέγων, τὸυ αγέννητον λέγοι Θεον, ανάθεμα έστω.

ΧΧΙ. Έ τις, ως εδίδαξεν ήμας ο Κύριος, μη άλλον λέγοι τὸν Παράκλητον παρά τὸν Υίόν· εἴρηκε γάρ· "Καὶ ἄλλον John M. II. Παράκλητον πέμψει ύμιν ὁ Πατήρ, ον έρωτήσω έγω," ἀνάθεμα ἔστω.

ΧΧΙΙ. Εἴ τις τὸ Πυεθμα τὸ Αγιου μέρος λέγοι τοῦ Πατρὸς, η τοῦ Υίοῦ, ἀνάθεμα ἔστω.

ΧΧΙΙΙ. 'Ε΄ τις του Πατέρα, καὶ του Υίου, καὶ το "Αγιου Πνεθμα τρείς λέγοι θεούς, ἀνάθεμα ἔστω.

ΧΧΙΥ. Εἴ τις βουλήσει τοῦ Θεοῦ ώς εν των ποιημάτων γεγονέναι λέγοι τὸν Υίὸν τοῦ Θεοῦ, ἀνάθεμα ἔστω.

ΧΧΥ. Εί τις μη θελήσαντος του Πατρός γεγεννήσθαι λέγοι τὸν Υίὸν, ἀνάθεμα ἔστω. Οὐ γὰρ βιασθείς ὁ Πατήρ ὑπὸ ανάγκης φυσικής αχθείς, ως ουκ ήθελεν, εγέννησε τον Υίον, άλλ' άμα τε ήβουλήθη, και άχρόνως και άπαθως έξ ξαυτοῦ αὐτὸν γεννήσας ἐπέδειξεν.

ΧΧΥΙ. Έἴ τις ἀγέννητον καὶ ἄναρχον λέγοι τὸν Υίὸν, ὡς δύο ἄναρχα καὶ δύο ἀγέννητα λέγων, καὶ δύο ποιῶν θεοὺς, ανάθεμα έστω. Κεφαλή γαρ, ő έστιν αρχή πάντων, δ Υίός. mian Creed.) r Cor. xi. ..

De Synoms. "κεφαλή δὲ," ő ἐστιν ἀρχή "τοῦ Χριστοῦ, ὁ Θεός." οὕτω γὰρ εἰς μίαν ἄναρχον τῶν ὅλων ἀρχὴν δι' Υίοῦ εὐσεβῶς τὰ πάντα ανάγομεν.

ΧΧΥΙΙ. 'Καὶ πάλιν συνδιακριβοῦντες τοῦ Χριστιανισμοῦ την έννοιαν λέγομεν, ότι, Εί τις Χριστον Θεον Υίον του Θεού προαιώνιον όντα, καὶ ὑπουργηκότα τῷ Πατρὶ εἰς τὴν τῶν ὅλων οημιουργίαν μη λέγοι, άλλ' έξ οδ έκ Μαρίας έγεννήθη, έκ τότε καὶ Χριστὸν καὶ Υίὸν κεκλησθαι, καὶ ἀρχην είληφέναι τοῦ Θεὸν είναι, ἀνάθεμα ἔστω.

28. Ταθτα πάντα παρωσάμενοι καὶ ώσπερ βελτίονα έπινοήσαντες, δογματίζουσιν άλλην πίστιν, καὶ γράφουσι ταῦτα ἐν

' Ἐπειδη περὶ πίστεως ἔδοξέ τινα διάσκεψιν γενέσθαι, πάντα

Σιρμίω 'Ρωμαϊστὶ μεν, ερμηνευθέντα δε 'Ελληνιστί'

(Second Sirmian Creed. mia.')

John XX. 17.

Rom. iii 20,

ασφαλώς εζητήθη και διηρευνήθη εν τῷ Σιρμίφ επί παρουσία Οὐάλευτος, καὶ Οὐρσακίου, καὶ Γερμινίου, καὶ τῶν λοιπῶν. [A.D. 357.] Soc. ii. 30. Hil. Συνέστηκεν ένα Θεόν είναι Πατέρα παντοκράτορα, καθώς καὶ de Syn. 11. έν πάση τῆ οἰκουμένη καταγγέλλεται καὶ ένα μονογενη Υίὸν αὐτοῦ, τὸν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν, ἐξ αὐτοῦ πρὸ τῶν αιώνων γεννηθέντα δύο θεούς μη χρηναι λέγειν, επειδή αὐτὸς ὁ Κύριος εἴρηκε "Πορεύομαι πρὸς τὸν Πατέρα μου καὶ Πατέρα ύμῶν, καὶ Θεόν μου καὶ Θεὸν ύμῶν." Διὰ τοῦτο καὶ πάντων Θεός έστι, καθώς και ὁ ἀπόστολος ἐδίδαξεν· "'Ή Ιουδαίων μόνων ὁ Θεὸς, οὐχὶ καὶ ἐθνῶν; Ναὶ καὶ ἐθνῶν· επείπερ είς ὁ Θεὸς, δς δικαιώσει περιτομήν εκ πίστεως, καὶ ακροβυστίαν διὰ πίστεως" καὶ τὰ μὲν λοιπὰ πάντα συμφωνεί, καὶ οὐδεμίαν έχει ἀμφιβολίαν. Ἐπειδὴ δὲ πολλούς τινας κινεῖ περί της λεγομένης 'Ρωμαϊστί μεν " σουβσταντίας," 'Ελληνιστί ο λεγομένης " οὐσίας," τουτέστιν, ἵνα ἀκριβέστερον γνωσθῆ, τὸ " όμοούσιου," η τὸ λεγόμενου " όμοιοούσιου" οὐ χρή τινα τούτων παντελώς μνήμην γίνεσθαι, οὐδὲ περί τούτων εξηγείσθαι εν τη έκκλησία δια ταύτην την αιτίαν, και δια τούτον του λογισμον, ότι εν ταις θείαις γραφαίς οὐ γέγραπται περὶ τούτων καὶ ὅτι ταίτα ύπερ την ανθρώπων γνωσιν καὶ τὸν ανθρώπων νοῦν ἐστι' καὶ ὅτι οὐοεὶς δύναται τὴν γενεὰν τοῦ Υίοῦ διηγήσασθαι, καθώς γέγραπται "Την γενεάν αὐτοῦ τίς διηγήσεται;" Μόνον γὰρ ελιέναι τον Πατέρα φανερόν έστι, πως του Υίου έγέννησε, καλ

- 11 14.

1sa, Iiii. 8

πάλιν τὸν Υίὸν, πῶς αὐτὸς γεγέννηται παρὰ τοῦ Πατρός. Οὐδενὶ δὲ ἀμφίβολόν ἐστι, μείζονα είναι τὸν Πατέρα οὐδὲ γὰρ διστάσειεν ἄν τις τὸν Πατέρα τιμῆ, καὶ ἀξία, καὶ θεότητι, καὶ αὐτῷ τῷ ὀυόματι τῷ πατρικῷ μείζονα εἶναι, διαμαρτυρουμένου αὐτοῦ τοῦ Υίοῦ· "'Ο ἐμὲ πέμψας Πατηρ μείζων μού ἐστι." John xiv. 28. Καὶ τοῦτο δὲ καθολικὸν είναι οὐδεὶς ἀγνοεῖ, δύο πρόσωπα είναι, Πατρός και Υίου και του μευ Πατέρα μείζουα, του δε Υίου ύποτεταγμένον τῷ Πατρὶ μετὰ πάντων, ὧν αὐτῷ ὁ Πατὴρ ὑπέταξε' τὸν δὲ Πατέρα ἀρχὴν μὴ ἔχειν, καὶ ἀόρατον εἶναι, καὶ αθάνατον είναι, καὶ ἀπαθή είναι τὸν δὲ Υίὸν γεγεννήσθαι ἐκ τοῦ Πατρὸς, Θεὸν ἐκ Θεοῦ, φῶς ἐκ φωτός καὶ τούτου τὴν γένεσιν, καθώς προείρηται, μηδένα γινώσκειν, εί μη μόνον τὸν Πατέρα αὐτὸν δὲ τὸν Υίὸν καὶ Κύριον καὶ Θεὸν ἡμῶν σάρκα ήτοι σώμα, τουτέστιν ἄνθρωπον, είληφέναι ἀπὸ Maρίας τῆς Παρθένου, καθάπερ καὶ ὁ ἄγγελος προευηγγελίσατο καθώς δὲ πάσαι αί γραφαί διδάσκουσι, καὶ μάλιστα αὐτὸς ὁ ἀπόστολος ό διδάσκαλος των έθυων, ἄνθρωπον ἀνέλαβεν ὁ Χριστὸς ἀπὸ Μαρίας της Παρθένου, δι' οῦ πέπονθε. Τὸ δὲ κεφάλαιον πάσης της πίστεως, καὶ ή βεβαιότης ἐστίν, ἵνα Τριὰς ἀεὶ φυλάττηται, καθώς ἀνέγνωμεν ἐν τῷ εὐαγγελίω· "Πορευ- Μαιι. ΧΧΥΙΙΙ. θέντες, βαπτίζετε πάντα τὰ έθνη είς τὸ ὄνομα τοῦ Πατρὸς καὶ 10. τοῦ Υίοῦ καὶ τοῦ 'Αγίου Πνεύματος." 'Ακέραιος δὲ καὶ τέλειός έστιν ὁ ἀριθμὸς τῆς Τριάδος. 'Ο δὲ Παράκλητος τὸ Πνεθμα τὸ "Αγιου, δι' Υίοῦ ἀποσταλέυ, ἦλθε, κατὰ τὴυ ἐπαγγελίαυ, ἵνα τους αποστόλους και πάντας τους πιστεύοντας αναδιδάξη και αγιάση.

29. Ταθτα γράψαντες καὶ μεταγνόντες, συνέθηκαν μὲν ἐκείυην, ην μετά της ύπατείας επιδείξαντες ηρυθρίασαν. Συνήθως δε, ώσπερ καταγνόντες καὶ ταύτης, εποίησαν μεν αὐτην άρπασθηναι ἀπὸ τῶν ἐχόντων ἀντίγραφα διὰ Μαρτινιανοῦ νοταρίου. Καὶ ποιήσαντες τὸν βασιλέα Κωνστάντιον κατ' αὐτῆς προθείναι διάταγμα, δογματίζουσι πάλιν άλλην, καὶ προσθέντες, ώς ελώθασι, λέξεις τινάς, γράφουσι ταῦτα ἐν τῆ Ἰσαυρία·

'Οὐ φεύγομεν την ἐκτεθείσαν αὐθεντικήν πίστιν ἐν τοῖς (Creed of Έγκαινίοις τοις κατά 'Αυτιόχειαν, προκομίζοντες αὐτήν' εἰ καὶ Seleucia.) τὰ μάλιστα οἱ πατέρες ἡμῶν κατ' ἐκεῖνο καιροῦ πρὸς τὸ ὑπο- 559-1

Soc. ii. 40.

(Creed of Acacians at Seleucia.)

DE Synoms. κείμενον της ζητήσεως συνέδραμον. Έπειδη δε πολλούς εθυρύβησε τὸ " όμοούσιον" καὶ τὸ " όμοιοούσιον" ἐν τοῖς παρεληλυθόσι χρόνοις καὶ μέχρι νου άλλα καὶ άρτίως λέγεται καινοτομείσθαι ύπό τινων τὸ " ἀνόμοιον " Υίοῦ πρὸς Πατέρα τούτου χάριν τὸ μὲν ὁμοούσιον καὶ τὸ ὁμοιοούσιον ἐκβάλλομεν, ὡς ἀλλότριου των γραφων το δε ανόμοιον αναθεματίζομεν, και πάντας, όσοι τοιούτοι τυγχάνουσιν, αλλοτρίους ήγούμεθα της έκκλησίας. Τὸ δὲ " ὅμοιον " τοῦ Υίοῦ πρὸς τὸν Πατέρα σαφῶς ὁμολογούμεν κατά τὸν ἀπόστολον, τὸν λέγοντα περὶ τοῦ Υίοῦ· "()ς έστιν είκων τοῦ Θεοῦ τοῦ ἀοράτου." 'Ομολογοῦμεν δὲ καὶ πιστεύομεν εἰς ένα Θεὸν Πατέρα παντοκράτορα, τὸν ποιη-

Coloss. i. 15.

την ούρανοῦ καὶ γης, δρατών πάντων καὶ ἀοράτων. Πιστεύομεν δε καὶ είς τὸν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν, τὸν Υίὸν αὐτοῦ, τὸν ἐξ αὐτοῦ γεννηθέντα ἀπαθῶς πρὸ πάντων τῶν αἰώνων, Θεον Λόγον, Θεον έκ Θεού Μονογενή, φως, ζωήν, αλήθειαν, σοφίαν, δύναμιν, δι' οῦ τὰ πάντα ἐγένετο, τὰ ἐν τοῖs ούρανοις και τὰ ἐπὶ τῆς γῆς, εἴτε όρατὰ εἴτε ἀόρατα. Τοῦτον πιστεύομεν έπὶ συντελεία των αιώνων είς άθέτησιν της άμαρτίας σάρκα ανειληφέναι έκ της άγίας Παρθένου καὶ ένανθρωπήσαντα παθόντα ύπερ των άμαρτιων ήμων, καὶ ἀναστάντα, καὶ ἀναληφθέντα εἰς οὐρανοὺς, καθέζεσθαι ἐν δεξιᾶ τοῦ Πατρός πάλιν έρχόμενον έν δόξη, κρίναι ζώντας καὶ νεκρούς. Πιστεύομεν καὶ εἰς τὸ "Αγιον Πνεῦμα, δ καὶ Παράκλητον ὡνόμασεν ὁ Σωτὴρ καὶ Κύριος ἡμῶν, ἐπαγγειλάμενος μετὰ τὸ ἀπελθείν αὐτὸν πέμψαι τοῖς μαθηταῖς τοῦτο, ὁ καὶ ἀπέστειλε οι' οῦ καὶ ἁγιάζει τοὺς ἐν τῆ ἐκκλησία πιστεύοντας, καὶ βαπτιζομένους εν δυόματι Πατρός, και Υίου, και Αγίου Πνεύματος. Τους δέ παρά ταύτην την πίστιν άλλο τι κηρύττοντας άλλοτρίους οῗδεν ή καθολική ἐκκλησία. "Οτι δὲ ταύτη τῆ πίστει ισοδυναμεί και ή εν Σιρμίω πρώην εκτεθείσα πίστις επι της εὐσεβείας τοῦ βασιλέως ἡμῶν, γνωρίζουσιν οἱ ἐντυγχάvovtes.

10. 30, 31. added later.]

30. Ταύτα γράψαντες έν τη Ίσανρία, ανελθόντες είς την Κωνσταντινούπολιν, ώσπερ μεταγνόντες, ήλλαξαν συνήθως ταυτα, καὶ προσθέντες λεξείδιά τινα, ώστε μηδὲ "ὑπόστασιν" [Jan. A.D. ,10.1 λέγειν έπὶ Πατρός, καὶ Υίοῦ, καὶ Αγίου Πνεύματος, διεπέμψαυτο αὐτὰ τοῖς ἐν ᾿Αριμήνω, καὶ ἠνάγκαζον καὶ τοὺς ἐν τοῖς μέρεσι τούτοις ύπογράφειν τους δε αντιλέγοντας αυτοίς εποίουν εξορίζεσθαι παρά Κωνσταντίου. "Εστιν οθν ταθτα

'  $\Pi$ ιστεύομεν εἰς ἕνα Θεὸν,  $\Pi$ ατέρα παντοκράτορα, ἐξ οὖ τὰ (Creed of πάντα' καὶ εἰς τὸν μονογενῆ Υἱὸν τοῦ Θεοῦ, τὸν πρὸ πάντων Ariminum, αἰώνων, καὶ πρὸ πάσης ἀρχῆς γεννηθέντα ἐκ τοῦ Θεοῦ δι οῦ  $\stackrel{as altered at}{constanti-}$ τὰ πάντα ἐγένετο, τὰ ὁρατὰ καὶ τὰ ἀόρατα, γεννηθέντα δὲ Soc. ii. 41. Μονογενη, μόνον έκ μόνου τοῦ Πατρος, Θεον έκ Θεοῦ, ὅμοιον τῷ γεννήσαντι αὐτὸν Πατρί κατὰ τὰς γραφάς οῦ τὴν γένεσιν οὐδεὶς γινώσκει εὶ μὴ μόνος ὁ γεννήσας αὐτὸν Πατήρ. Τοῦτου οἴδαμευ μουογευή Θεοῦ Υίου, πέμπουτος τοῦ Πατρος, παραγεγενήσθαι έκ των οὐρανων, ως γέγραπται, έπὶ καταλύσει της άμαρτίας καὶ τοῦ θανάτου, καὶ γεννηθέντα ἐκ Πνεύματος Αγίου, ἐκ Μαρίας τῆς Παρθένου τὸ κατὰ σάρκα, ὡς γέγραπται, καὶ ἀναστραφέντα μετὰ τῶν μαθητῶν, καὶ πάσης τῆς οἰκονομίας πληρωθείσης κατά την πατρικήν βούλησιν, σταυρωθέντα, καὶ ἀποθανόντα, καὶ ταφέντα, καὶ εἰς τὰ καταχθόνια κατεληλυθότα " οντινα καὶ αὐτὸς ὁ άδης ἔπτηξεν" ὅστις καὶ ἀνέστη ἀπὸ των νεκρων τη τρίτη ήμέρα, καὶ διέτριψε μετά των μαθητων καὶ πληρωθεισῶν τεσσαράκοντα ἡμερῶν, ἀνελήφθη εἰς τοὺς οὐρανοὺς, καὶ καθέζεται ἐν δεξιὰ τοῦ Πατρὸς, ἐλευσόμενος ἐν τη έσχάτη ημέρα της αναστάσεως εν τη πατρική δόξη, ίνα ἀποδῷ ἐκάστῳ κατὰ τὰ ἔργα αὐτοῦ καὶ εἰς τὸ "Αγιον Πνεῦμα, όπερ αὐτὸς ὁ μονογενης τοῦ Θεοῦ Υίὸς ὁ Χριστὸς, ὁ Κύριος καί Θεὸς ἡμῶν, ἐπηγγείλατο πέμπειν τῷ γένει τῶν ἀνθρώπων παράκλητου, καθάπερ γέγραπται· "Τὸ Πυεῦμα τῆς ἀληθείας," John xvi. 13. όπερ αὐτοῖς ἔπεμψεν, ὅτε ἀνηλθεν εἰς τοὺς οὐρανούς. Τὸ δὲ ονομα της "οὐσίας," όπερ ἀπλούστερον ὑπὸ τῶν πατέρων ἐτέθη, αγνοούμενον δε τοις λαοίς, σκάνδαλον έφερε, διότι μηδε αί Cp. c. 36. γραφαί τοῦτο περιέχουσιν, ήρεσε περιαιρεθήναι, καὶ παντελώς μηδεμίαν μνήμην τοῦ λοιποῦ γίνεσθαι ἐπειδήπερ καὶ αἱ θεῖαι γραφαὶ οὐδαμῶς ἐμνημόνευσαν περὶ "οὐσίας" Πατρὸς καὶ Υίοῦ. Καὶ γὰρ οὐδὲ ὀφείλει "ὑπόστασις" περὶ Πατρὸς καὶ Υίοῦ καὶ Αγίου Πνεύματος δυομάζεσθαι. "Ομοιον δε λέγομεν τῷ Πατρὶ τὸν Υίὸν, ώς λέγουσιν αἱ θεῖαι γραφαὶ καὶ διδάσκουσι. Πᾶσαι δὲ αἱ αἰρέσεις, αἴ τε ἤδη πρότερου κατεκρίθησαυ, καὶ αἴτινες

- . .

\,,..., .... i ..., ...,

Nik St.

DE SYNODIS. εὰν καινότεραι γένωνται, εναντίαι τυγχάνουσαι τῆς εκτεθείσης ταύτης γραφῆς, ἀνάθεμα ἔστωσαν.

31. 'Αλλ' οὐδὲ τούτοις ἐνέμειναν' κατελθόντες γὰρ ἀπὸ Κωνσταντινουπόλεως είς την 'Αντιόχειαν, μετέγνωσαν, ὅτι όλως έγραψαν 'όμοιον τῷ Πατρί τὸν Υίὸν,' ὡς λέγουσιν αί γραφαί καὶ συνθέντες άπερ ἐπενόησαν, ἤρξαντο πάλιν ἀνατρέχειν είς τὰ πρῶτα έαυτῶν, καὶ λέγειν, 'ὅτι παντελῶς ἀνόμοιός έστιν ό Υίὸς τῷ Πατρὶ, καὶ κατ' οὐδένα τόπον ὅμοιός έστιν ὁ Υίὸς τῷ Πατρὶ, τοσοῦτον μετεβάλοντο, ὡς καὶ τοὺς τὰ 'Αρείου γυμυότερου λέγουτας προσδέχεσθαι, καὶ τὰς ἐκκλησίας αὐτοῖς παραδιδόναι, Ίνα ἐπ' ἀδείας τὰ τῆς βλασφημίας προσφέρωσι. Διὰ γοῦν τὴν πολλὴν ἀναίδειαν τῆς βλασφημίας αὐτῶν ''Ανόμοιοι' παρὰ πᾶσιν ἐκλήθησαν, ἔχοντες καὶ τὴν ' ἐξουκόντιου' ἐπωνυμίαν, καὶ τὸν αἰρετικὸν Κωνστάντιον προστάτην της ἀσεβείας αὐτῶν ος, μέχρι τέλους διαμείνας ἐν ἀσεβεία, καὶ λοιπὸν ἀποθνήσκων, ἔδοξε βαπτίζεσθαι, οὐ παρὰ εὐσεβων ανδρών, αλλα ύπο Ευζωίου του δια την Αρειανήν αίρεσιν ούχ άπαξ, άλλα και πολλάκις καθαιρεθέντος, και ότε διάκονος ήν, καὶ ὅτε ἐν ᾿Αντιοχεία ἐκαθέσθη.

32. Τέως μεν οθν άχρι τούτου φθάσαντες, έστησαν καὶ καθηρέθησαν οἱ προειρημένοι. 'Αλλὰ οὐδὲ οὕτως, εὖ οἶδα ὅτι στήσονται όσοι καὶ νῦν ὑπεκρίναντο, ἀεὶ δὲ συστάσεις ποιήσουσι κατά της άληθείας, έως αν είς έαυτους έλθόντες είπωσι καὶ οὖτοι· ''Αναστάντες πορευσώμεθα πρὸς τοὺς πατέρας έαυτων, καὶ ἐροῦμεν αὐτοῖς 'Αναθεματίζομεν μὲν τὴν 'Αρειανὴν αίρεσιν, ἐπιγινώσκομεν δὲ τὴν ἐν Νικαία σύνοδον' πρὸς ταύτην γαρ έχουσι την έριν. Τίς οθν έτι, καν ολίγην αἴσθησιν έχων, ἀνέξεται τούτων; τίς βλέπων καθ' έκάστην σύνοδον τὰ μεν άφαιρούμενα, τὰ δὲ προστιθέμενα, οὐ συνορᾶ τούτους ΰποπτου καὶ ὅπουλου ἔχουτας κατὰ Χριστοῦ τὴυ διάνοιαν; τίς, όρων αὐτοὺς διὰ μακρών ἐκτείνοντας ἐαυτών τήν τε τῆς πίστεως σύνθεσιν καὶ τὴν ἀπολογίαν περὶ ὧν ἐγκαλοῦνται, οὐχ ὁρᾶ τούτους καταγινώσκουτας ξαυτών, καὶ πολλὰ γράφοντας ἐπίτηδες. Ίνα δόξωσι διὰ τῆς ἀκαίρου φιλοτιμίας, καὶ τῆς τοσαύτης πολυλογίας, ύφαρπάζειν τους ακεραίους, και λαυθάνειν οίοι την Matt. vi . αίρεσιν τυγχάνουσιν όντες; 'Αλλ' ώσπερ 'οί εθνικοί,' ώς είπεν

ό Κύριος, 'βαττολογοθντες' έν ταις εὐχαις οὐδεν ἀφελοθσιν, ούτως οὖτοι τοσαῦτα καταντλήσαντες, οὐκ ἠδυνήθησαν σβέσαι την κατὰ της 'Αρειανης αιρέσεως κρίσιν, ἀλλὰ και μάλλον έλεγχθέντες καθηρέθησαν, καὶ εἰκότως γε ποίαν γὰρ αὐτῶν ὁ ακούων αποδέξεται συγγραφήν; η ποία θαρρήσαντες αὐτοί κατηχήσουσι τους έρχομένους πρός αὐτούς; Εί μέν γάρ αί πασαι μίαν και την αὐτην έχουσι συμφωνίαν, τίς ή χρεία των πολλών; εί δε τοσούτων χρεία γέγονε, δηλόν έστιν εκάστην ένδεη και μη πλήρη τυγχάνειν και τούτο μάλλον ήμων αὐτοί διελέγχουσιν έν τῷ πάσας έναλλάττειν καὶ μεταποιείν. Τὸ δὲ πλήθος των συνόδων, καὶ ή διαφορά των γραφομένων δείκυυσι τους έν αυταίς συνελθόντας μαχομένους μεν προς την εν Νικαία σύνοδον, ἀσθενοθντας δὲ πρὸς τὴν ἀλήθειαν.

33. Ἐπειδή δε ούτως αὐτοὶ πρός τε έαυτοὺς, καὶ πρὸς τοὺς (Part III.) πρὸ ξαυτῶν διετέθησαν, φέρε λοιπὸν ἡμεῖς, ἐξετάσαντες, μάθωμεν παρ' αὐτῶν, ποίον ἄτοπον θεωρήσαντες, ἢ τίνα λέξιν αἰτιώμενοι των έγγεγραμμένων, απειθείς μεν γονεύσι γεγόνασι, διαμάχονται δε πρός οἰκουμενικήν σύνοδον; Τὸ 'ἐκ τῆς οὐσίας,' φησὶ, καὶ τὸ 'όμοούσιον' οὐκ ἤρεσεν ἡμῖν. Ταῦτα γάρ τινας έσκανδάλισε καὶ πολλούς έθορύβησεν. Ἐκείνοι μὲν οὖν οὕτω γράφουτες εἰρήκασιν ἀπαντήσειε δ' ἄν τις αὐτοῖς εὐλόγως ούτως -Εὶ μὲν οὖν αὐτὰ τὰ ρήματα καθ' ξαυτὰ τυγχάνει ὄντα αἴτια τούτοις εἰς σκάνδαλον, ἔδει μή τινας σκανδαλίζεσθαι, μηδὲ πολλούς θορυβείσθαι, άλλὰ καὶ ήμας καὶ τοὺς ἄλλους πάντας ταυτον εκείνοις πάσχειν εξ αυτών εί δε οί μεν πάντες αγαπώσι τὰ ρήματα, οἱ δὲ ταῦτα γράψαντες οὐχ οἱ τυχόντες, ἀλλ' οἱ ἐκ πάσης της οἰκουμένης συνελθόντες εἰσὶ, καὶ τούτοις ἐπιμαρτυροῦσιν οἱ νῦν ἐν τῆ ᾿Αριμήνω συνελθόντες ἐπίσκοποι υ΄ καὶ πλείους πως οὐκ ἄντικρυς ἐλέγχει τοῦτο τοὺς κατὰ τῆς συνόδου λέγοντας, ως οὐ τὰ ρήματά ἐστιν αἴτια, ἀλλ' ἡ κακόνοια τῶν παρεξηγουμένων τὰ τοιαῦτα; Πόσοι, κακῶς ἐντυγχάνοντες ταῖς θείαις γραφαίς καὶ παρανοούντες ταύτας, κατηγορούσι τών άγίων οίοι γεγόνασιν οί μεν τότε Ἰονδαίοι, μὴ δεξάμενοι τὸν Κύριον, οἱ δὲ νῦν Μανιχαῖοι βλασφημοῦντες τὸν νόμον καὶ ούχ αί γραφαί γεγόνασιν αὐτοῖς αἴτιαι, ἀλλ' ή σφῶν αὐτῶν κακοφροσύνη. Εἰ μὲν οὖν ἀποδεῖξαι δύνασθε τὰ δήματα φαῦλα,

DE SYNODIS, τοῦτο ποιείτε, καὶ λόγος ἡγείσθω τῆς ἀποδείξεως καὶ μὴ προφασίζεσθε τοὺς σκανδαλιζομένους, ΐνα μὴ ταυτὸν πάθητε τοῖς τότε Φαρισαίοις. Καὶ γὰρ κἀκείνων προφασιζομένων σκανδαλίζεσθαι έπὶ ταις τοῦ Κυρίου διδαχαις, έλεγευ αὐτοις ὁ Κύριος. Matt. xv. 13. 11 ασα φυτεία ην ούκ εφύτευσεν δ Πατήρ μου δ ουράνιος, εκριζωθήσεται. Τοῦτο δὲ λέγων ἐδείκνυεν ώς οὐ τὰ τοῦ

Πατρὸς δι' αὐτοῦ ' φυτευόμενα' ρήματα σκάνδαλον ήσαν αὐτοῖς, αλλ΄ αυτοί κακως έκδεχόμενοι τὰ καλως λεγόμενα ἐσκανδάλιζον έαυτούς. Έπεὶ καὶ οἱ αἰτιώμενοι τότε τὰς ἐπιστολὰς τοῦ αποστόλου, οὐ τοῦ Παύλου, ἀλλὰ τῆς ξαυτων ἀμαθίας καὶ

στρεβλής διανοίας κατηγόρουν.

34. Έπεὶ (καλὸν γὰρ αὐτοὺς ἐρέσθαι τοῦτο) εἴπατε τίνες είσιν ούς προφασίζεσθε σκανδαλίζεσθαι καὶ θορυβείσθαι έπὶ τούτοις; Των μεν γαρ εὐσεβούντων είς τὸν Χριστὸν οὐδείς, αὐτὰ γὰρ πρεσβεύουσι καὶ ἐκδικοῦσιν. Εἰ δὲ τῶν ᾿Αρειανῶν είσιν οί τοῦτο πάσχοντες, τί θαυμαστὸν, εὶ ἐπὶ τοῖς ἀναιροῦσιν αὐτῶν τὴν αίρεσιν ἄχθονται; Οὐ γάρ ἐστιν αὐτοῖς σκάνδαλον τὰ δήματα ἀλλὰ λύπη ὅτι στηλογραφία κατὰ τῆς ἀσεβείας αὐτῶν ἐστιν. Οὐκοῦν παύσασθε γογγύζοντες κατὰ τῶν πατέρων, καὶ τοιαῦτα προφασιζόμενοι ἐπεὶ ώρα ύμᾶς καταμέμφεσθαι καὶ τῷ κυριακῷ σταυρῷ, ὅτι ''Ιουδαίοις μὲν σκάνδαλόν ἐστιν, έθνεσι δὲ μωρία, ως εἶπεν ὁ ἀπόστολος. 'Αλλ' ώσπερ οὐ φαύλος δ σταυρός ήμιν γαρ τοις πιστεύουσίν έστι 'Χριστός + C.H. 1. 24. Θεοῦ δύναμις, καὶ Θεοῦ σοφία, καν Ἰουδαῖοι μαίνωνται οὕτως οὐ φαῦλα τὰ τῶν πατέρων δήματα, ἀλλ' ὡφέλιμα τοῖς γνησίως έντυγχάνουσι, καὶ ἀναιρετικὰ πάσης ἀσεβείας ἐστὶ, καν οί ' Αρειανοί πολλάκις διαβρηγυύωνται, κατακρινόμενοι παρ' αὐτῶν. \*Ότε τοίνυν ή περί των σκανδαλιζομένων απίθανος δέδεικται πρόφασις, είπατε λοιπον ύμεις, πως ούκ αρέσκεσθε τώ, 'έκ τής ούσίας,' δυόματι; Τοῦτο γὰρ πρῶτον ἀναγκαῖον ἀνακρίναι' καίτοι καὶ ύμεῖς ἐγράψατε 'ἐκ τοῦ Πατρὸς' γεγεννησθαι τὸν Υίκν; Ελ μεν οθν τον 'Πατέρα' ονομάζοντες, ή τὸ, 'Θεὸς,' οι ομα λέγουτες, οὐκ 'οὐσίαν' σημαίνετε, οὐδὲ αὐτὸν τὸν ὅντα όπερ έστὶ κατ' 'οὐσίαν' νοεῖτε, ἀλλ' ἔτερόν τι περὶ αὐτὸν, ἢ τὸ γοῦν χείρον, Ίνα μὴ παρ' ἐμοῦ λέγηται, διὰ τούτων σημαίνετε, έδει μη γράφειν ύμας ' εκ τοῦ Πατρὸς' τὸν Υίὸν, ἀλλ' ' εκ των

IE.g.c.8,

περὶ αὐτὸν ἢ τῶν ἐν αὐτῷ·' ἵνα φεύγοντες λέγειν ἀληθῶς Πατέρα τὸν Θεὸν, σύνθετον δὲ τὸν ἁπλοῦν, καὶ σωματικῶς αὐτὸν ἐπινοοῦντες, καινοτέρας βλασφημίας ἐφευρεταὶ γένησθε. Οὕτω δὲ νοοῦντες, ἐξ ἀνάγκης καὶ τὸν Λόγον, καὶ τὸ Υἱὸς, οὐκ 'οὐσίαν' ἀλλ' ὄνομα μόνον νομίζετε, καὶ λοιπὸν ἄχρις ὀνομάτων ἔχετε τὴν ἑαυτῶν φαντασίαν' καὶ ἃ λέγετε οὐκ εἶναι πιστεύετε, ἀλλὰ μὴ εἶναι φρονεῖτε.

35. Τοῦτο δὲ Σαδδουκαίων μᾶλλον καὶ τῶν παρ' Ελλησι λεχθέντων αθέων έστι το τόλμημα. Διο ούδε την κτίσιν αὐτοῦ τοῦ ὄντος Θεοῦ δημιούργημα είναι φήσετε εί γε τὸ 'Πατηρ' καὶ τὸ 'Θεὸς' οὐκ αὐτὴν τὴν τοῦ ὄντος 'οὐσίαν' σημαίνουσιν, ἀλλ' έτερου τι, όπερ υμείς αναπλάττετε. 'Αλλά τουτο δυσσεβές καὶ λίαν ἀπρεπές ἐστι καὶ μόνον ἐνθυμεῖσθαι. Εἰ δὲ ὅταν ἀκούομεν\* ' Έγω είμι ὁ ων' καὶ, ' Έν ἀρχῆ ἐποίησεν ὁ Θεὸς τὸν οὐρανὸν Εxod. iii. 14, καὶ τὴν γῆν' καὶ, ''Ακουε, 'Ισραὴλ, Κύριος ὁ Θεός σου Κύριος Deut. vi. 4. είς έστι καὶ, 'Τάδε λέγει Κύριος παυτοκράτωρ' οὐχ έτερόν τι άλλ' αὐτὴν τὴν ἁπλῆν καὶ μακαρίαν καὶ ἀκατάληπτον τοῦ όντος 'οὐσίαν' νοοῦμεν' κἂν γὰρ ἀδυνάτως ἔχωμεν καταλαβεῖν, Ερ. ad Monος τι ποτέ έστιν, αλλ' ακούοντες τὸ, 'Πατηρ,' καὶ τὸ, 'Θεὸς,' καὶ τὸ, 'Παντοκράτωρ,' οὐχ ἕτερόν τι, ἀλλ' αὐτὴν τὴν τοῦ ὄντος 'οὐσίαν' σημαινομένην νοοθμεν. Εἰρήκατε δὲ καὶ ὑμεῖς 'ἐκ τοθ Θεοθ' τὸν Υίον, δηλονότι έκ της 'οὐσίας' τοῦ Πατρος αὐτον εἰρήκατε. Έπειδη δε και προ ύμων λέγουσιν αι γραφαι τον Κύριον Υίον τοῦ Πατρὸς, καὶ πρὸ αὐτῶν, αὐτὸς ὁ Πατὴρ εἴρηκεν· ' Οὖτός ἐστιν ὁ Υίός Matt. iii. 17. μου δ άγαπητός? Υίδς δε οὐδεν έτερον εστιν η το εκ τοῦ Πατρός γέννημα πως οὐ φαίνονται καλως εἰρηκότες οἱ πατέρες έκ της οὐσίας τοῦ Πατρὸς 'τὸν Υίὸν,' λογισάμενοι ταυτὸν είναι τὸ εἰπεῖν ὀρθῶς, 'ἐκ τοῦ Θεοῦ,' καὶ τὸ εἰπεῖν, 'ἐκ τῆς οὐσίας;' Τὰ μὲν γὰρ κτίσματα πάντα, κἂν 'ἐκ τοῦ Θεοῦ' λέγηται γεγενησθαι, άλλ' οὐχ ὡς ὁ Υἰός εἰσιν ἐκ τοῦ Θεοῦ οὐ γὰρ γεννήματα, άλλὰ ποιήματά εἰσι τὴν φύσιν. ' Ἐν ἀρχῆ γοῦν ὁ Θεὸς' οὐκ Gen. i. r. ' έγεννησεν,' άλλ' ' εποίησε τον ουρανον και την γην, και πάντα τὰ ἐν αὐτοῖς, εἴρηται. Καὶ οὐχ ' ὁ γεννῶν,' ἀλλ' ' ὁ ποιῶν τοὺς Psal. ciii: άγγέλους αὐτοῦ πυεύματα, καὶ τοὺς λειτουργοὺς αὐτοῦ πυρὸς (civ.) 4. φλόγα. Εὶ δὲ ὁ ἀπόστολος εἴρηκεν, 'Εἰς Θεὸς, ἐξ οὖ τὰ πάντα, ' άλλ' οὐ τὸν Υίὸν συναριθμῶν τοῖς πᾶσι, τοῦτό φησιν

αλλ' ἐπειδη τῶν Ἑλλήνων οι μὲν νομίζουσι κατὰ τύχην καὶ ἐξ 
οτόμων συμπλοκης, καὶ ὁμοιομερως ἐκ ταυτομάτου συνεστάναι 
την κτίσιν, καὶ μη ἔχειν τὸν αἴτιον οἱ δὲ ἐξ αἰτίου μὲν αὐτην 
γεγονέναι, οὐ μην καὶ διὰ τοῦ Λόγου τῶν δὲ αἰρετικῶν ἔκαστος 
ως ηθέλησεν ἀνεπλάσατο, καὶ περὶ τῆς κτίσεως μυθολογεῖ 
του νίίί. 6. τούτου χάριν ὁ ἀπόστολος ἀναγκαίως συνείρηκε τὸ, 'ἐκ τοῦ 
Θεοῦ' ἵνα καὶ τὸν ποιητην γνωρίση, καὶ την ἐκ τοῦ βουλήματος αὐτοῦ τῶν πάντων δημιουργίαν ἀποδείξη εὐθὺς γοῦν ἐπιφέρει, 'Καὶ εἶς Κύριος Ἰησοῦς Χριστὸς, δι' οῦ τὰ πάντα, 'ἵνα 
τῶν πάντων ἐξάρη τὸν Υίόν τὰ γὰρ 'τοῦ Θεοῦ' λεγόμενα, πάντα 
ταῦτα δι' Υίοῦ γέγονε καὶ οὐχ οἷόν τε μίαν ἔχειν τὰ δημιουργούμενα τῷ δημιουργοῦντι τὴν γένεσιν καὶ ἵνα τὸ, 'ἐκ τοῦ 
Θεοῦ,' λεγόμενον ὧδε, ἄλλως ἐπὶ τῶν ποιημάτων αὐτὸ σημαίνεσθαι διδάξη, ἢ ὡς ἐπὶ Υίοῦ λεγόμενον νοεῖται. 'Ο μὲν γὰρ 

Cp. Orat. c. γέννημα, τὰ δὲ ποιήματά ἐστι. Διὸ καὶ ὁ μὲν Υίὸς ἴδιον τῆς

Cp. Orat. c. γέννημα, τὰ δὲ ποιήματά ἐστι. Διὸ καὶ ὁ μὲν Υξ Ari. i. 9; iii. οὐσίας γέννημα, τὰ δὲ βουλήματος δημιουργήματα.

Fp (Fa. 04

ro-r - Ari.

36. Ταθτα καὶ ή σύνοδος συνορώσα, καὶ είδυῖα τὴν ἐκ τῆς όμωνυμίας διαφορίαν, ύπερ τοῦ μή τινας ύπονοεῖν κατά την κτίσιν ούτω λέγεσθαι καὶ τὸν Υίὸν 'ἐκ τοῦ Θεοῦ,' λευκότερον έγραψαν ' εκ της οὐσίας' τὸν Υίόν. 'Εκ μεν γὰρ τούτου τὸ γυήσιον άληθως Υίου προς του Πατέρα γυωρίζεται έκ δε του λέγεσθαι άπλως ' έκ τοῦ Θεοῦ,' τὸ βούλημα τῆς δημιουργίας τοῦ κτίζοντος σημαίνεται. Εἰ μεν οῦν καὶ αὐτοὶ τοιαύτην έχοντες διάνοιαν, έγραψαν ' εκ τοῦ Πατρὸς ' τὸν Λόγον, μὴ μεμφέσθωσαν την σύνοδον εί δε ως επί της κτίσεως έστι γεγραμμένον, ούτω καὶ ἐπὶ τοῦ Υίοῦ φρονοῦσι τὸ, 'ἐκ τοῦ Θεοῦ,' ἔδει, τὰ ἐπὶ τῆς κτίσεως λαμβάνοντας αὐτοὺς, μη λέγειν Υίον, ίνα μη δοκῶσι φύρειν βλασφημίαν τη εὐσεβεία, καὶ η τὸν Κύριον μη συναριθμείν τοις κτίσμασιν, η μη ἀνάξια και μη άρμόζοντα περί τοῦ Υίου γράφειν. Εὶ γὰρ Υίος ἐστιν, οὐκ ἔστι κτίσμα εὶ δὲ κτίσμα εστίν, οὐκ εστιν Υίός. Τοιαῦτα δε διανοούμενοι, αρνήσονταί που καὶ τὸ άγιον λουτρον, ὅτι εἰς Πατέρα καὶ εἰς Υίὸν. και οὐκ είς Κτίστην και κτίσμα δίδοται, ώς αὐτοι νομίζουσιν. ΄ Αλλ' οὐ γέγραπται ταῦτα,' φασὶν, ' καὶ ὡς ἀγράφους τὰς φωνὰς εκβάλλομεν.' 'Αλλὰ καὶ τοῦτο πάλιν πρόφασίς εστιν αὐτοῖς αναίσχυντος. Εὶ γὰρ ἐκβλητέα νομίζουσι τὰ μὴ γεγραμμένα,

διὰ τί τῶν περὶ "Αρειον εξ ἀγράφων ἐπινοησάντων τοσοῦτον Cp. Oratio. ρηματίων συρφετον, τὸ, 'εξ οὐκ ὄντων,' καὶ τὸ, 'οὐκ ἦν ὁ Υίὸς πρὶν γεννηθη ' καὶ, ' ην ποτε ότε οὐκ ην' καὶ, 'τρεπτός ἐστι' καὶ, 'ἄρώητος καὶ ἀόρατος ὁ Πατηρ τῷ Υἱῷ·' καὶ, 'ὁ Υἱὸς οὐκ οἶδεν οὐδὲ την ξαυτοῦ οὐσίαν' καὶ ὅσα ἐν τῆ γελοίω καὶ ἀσεβεῖ Θαλία ξαυτοῦ φρουῶν ξξήμεσεν "Αρειος οὐκ ἀντειρήκασιν, ἀλλὰ καὶ μαλλου ύπερ αὐτων ἀγωνίζουται, καὶ διὰ ταῦτα πρὸς τοὺς πατέρας ξαυτών διαμάχονται; Έκ ποίας δε γραφής καὶ αὐτοὶ εύρόντες τὸ 'ἀγένητον,' καὶ τὸ 'οὐσίας' ὄνομα, καὶ, 'τρεῖς εἰσιν ύποστάσεις, καὶ, 'οὐκ ἔστιν ἀληθινὸς Θεὸς ὁ Χριστὸς,' καὶ, 'είς έστι των έκατὸν προβάτων, καὶ, ή μεν σοφία τοῦ Θεοῦ ἀγέννητος καὶ ἄναρχός ἐστι, πολλαὶ δέ είσιν αἱ κτισθεῖσαι δυνάμεις, ων μία έστιν ὁ Χριστός; ' ήΗ πως έν τοις λεγομένοις Έγκαινίοις, αγράφοις χρησάμενοι λέξεσιν οί περί 'Ακάκιον καί Εὐσέβιον, καὶ εἰπόντες 'οὐσίας τε καὶ δυνάμεως, καὶ βουλής, καὶ δόξης ἀπαράλλακτον εἰκόνα τὸν πρωτότοκον τῆς κτίσεως, γογγύζουσι κατὰ τῶν πατέρων, ως 'ἀγράφων' αὐτῶν μνημονευσάντων λέξεων, καὶ 'οὐσίας' μνημονευσάντων ; "Εδει γὰρ αὐτοὺς ἡ καθ' έαυτων γογγύζειν, η μηδεν τους πατέρας αιτιασθαι.

37. Εὶ μὲν οὖν ἄλλοι τινὲς ἐπροφασίζοντο τὰς τῆς συνόδου λέξεις, ηδύναντό πως η άγνοίας η εθλαβείας υπόνοιαν έχειν καὶ περὶ μὲν  $\Gamma$ εωργίον τοῦ Kαππάδοκος τοῦ ἐκβληθέντος ἀπὸ τῆς [Oct. 2, 358.] ' Αλεξανδρείας λόγος οὐδείς· ἀνθρώπου μήτε ἐκ προάγοντος βίου την μαρτυρίαν έχοντος, μήτε όλως Χριστιανού τυγχάνοντος, Cp. Dp. Ag. άλλα μόνον ὑποκριναμένου δια τον καιρον το ὄνομα, καὶ ' πορισ- <sup>7</sup>iist. Ari. 75. μὸν ἡγησαμένου τὴν εὐσέβειαν' διὸ οὐδὲ μέμψαιτο ἄν τις αὐτὸν <sup>1 Tim. vi. 5.</sup> εἰκότως, πταίοντα περὶ τὴν πίστιν, ἄνθρωπον 'μήτε εἰδότα περὶ 1 Tim i. 7. ων λέγει, μήτε περί ων διαβεβαιοθται, άλλα πασι, κατα τὸ γεγραμμένον, 'ώς κέπφου ἐπακολουθοῦντα' 'Ακάκιος δὲ καὶ Prov. vii. ... Εὐδόξιος, καὶ Πατρόφιλος, ταῦτα λέγοντες, πῶς οὐκ ἄξιοι πάσης Ερ. Α. χ. 7. είσὶ καταγνώσεως; Γράφοντες γὰρ 'ἄγραφα' καὶ αὐτοὶ, καὶ ἀποδεξάμενοι πολλάκις ως καλὸν τὸ 'τῆς οὐσίας' ὄνομα, μάλιστα καὶ διὰ τὴν ἐπιστολὴν Εὐσεβίου, αἰτιῶνται νῦν τοὺς πρὸ αὐτῶν ὡς Cp. Soc. i. 8. τοιαύταις χρησαμένους λέξεσιν. 'Αλλά καὶ εἰπόντες αὐτοὶ ' Θεὸν ἐκ Θεοῦ, καὶ Λόγον ζῶντα, τῆς οὐσίας τοῦ Πατρὸς ἀπαράλλακτου εἰκόνα τὸν Υίὸν, κατηγοροῦσι τῶν ἐν Νικαία εἰπόνΤος έννορις των, ' ἐκ τῆς οὐσίας, καὶ ὁμοούσιον τὸν γεννηθέντα τῷ γεγεννηκότι.' Τί δὲ θαυμαστὸν εἰ τοῖς πρὸ αὐτῶν καὶ τοῖς ἰδίοις πατράσι διαμάχονται, ὅπου γε καὶ αὐτοὶ ἑαυτοῖς ἐναντιούμενοι τοῖς ἑαυτῶν προσκόπτουσιν; ' Ἐκθέμενοι γὰρ ἐν τοῖς λεγομένοις ' Ἐγκαινίοις ἐν' Αντιοχεία 'τῆς οὐσίας τοῦ Πατρὸς ἀπαράλλακτον εἰκόνα εἶναι τὸν ' ἱἰν,' ὀμόσαντές τε οὕτω φρονεῖν, καὶ ἀναθεματίσαντες τοὺς ἄλλως φρονοῦντας, ἀλλὰ γὰρ καὶ ἐν τῆ ' Ισανρία γράψαντες' ' Οὐ φεύγομεν τὴν ἐκτεθεῖσαν αὐθεντικὴν πίστιν ἐν τοῖς ' Εγκαινίοις τοῖς κατὰ ' Αντιόχειαν' (ἐν αὐτοῖς δὲ ἐγράφη τὸ τῆς ' οὐσίας' ὄνομα), ὥσπερ ἐπιλαθόμενοι τούτων, μετ' ὀλίγον ἐν τῆ αὐτῆ ' Ισανρία τὰναντία ἔγραψαν, λέγοντες' ' Τὸ ὁμοούσιον καὶ τὸ ὁμοιοούσιον ἐκβάλλομεν, ὡς ἀλλότριον τῶν γραφῶν' καὶ τὸ τῆς οὐσίας ὅνομα περιαιροῦμεν, ὡς μὴ κείμενον ἐν ταῖς γραφαῖς.'

ποία πίστις παρὰ τούτοις, παρ' οἷς οὐ λόγος, οὐ γράμμα βέβαιον, ἀλλὰ πάντα κατὰ καιρὸν ἀλλάσσεται καὶ μεταβάλλεται; Εἰ γὰρ, ὧ 'Ακάκιε καὶ Εὐδόξιε, οὐ φεύγετε τὴν ἐκτεθεἷσαν ἐν τοἷς 'Εγκαινίοις πίστιν, ἐν αὐτῆ δὲ γέγραπται, 'Οὐσίας ἀπαράλλακτος εἰκὼν ὁ Υἱός' πῶς ἐν τῆ 'Ισανρία γράφετε, ''Εκβάλλομεν τὸ ὁμοούσιον;' Εἰγὰροὐκ ἔστι 'κατ' οὐσίαν ὅμοιος' ὁ Υἱὸς τῷ Πατρὶ, πῶς 'ἀπαράλλακτος τῆς οὐσίας εἰκών ' ἐστιν; Εἰ δὲ μετέγνωτε, γράψαντες τὸ, 'τῆς οὐσίας ἀπαράλλακτος εἰκών' πῶς ἀναθεματί-

38. Τίς οὖν ἔτι τοὺς τοιούτους Χριστιανοὺς ἡγήσεται; "Η

[Qu. δμοιούσιον.]

John xiv. o.

ζετε τοὺς 'ἀνόμοιον' εἶναι λέγοντας τὸν Υἰόν; Εἰ γὰρ οὐχ 'ὅμοιος κατ' οὐσίαν,' πάντως 'ἀνόμοιός' ἐστι. Τὸ δὲ ἀνόμοιον οὐκ ἂν εἴη 'εἰκών.' Εἰ δὲ οὕτω καθ' ὑμᾶς ἐστιν, οὐκ ἄρα 'ὁ τὸν Υἱὸν ξωρακως ἐώρακε τὸν Πατέρα,' πλείστης ὅσης οὕσης διαφορᾶς μᾶλλον δὲ τὸ ὅλον ὅντος τούτον πρὸς ἐκεῖνον ἀνομοίον. Τὸ δὲ ἀνόμοιον οὐχ οἶόν τε ὅμοιον λέγεσθαι. Ποία τοίνυν μηχανῆ τὸ ἀνόμοιον 'ὅμοιον λέγετε, καὶ τὸ ὅμοιον 'ἀνόμοιον' φρονεῖτε, καὶ ὑποκρίνεσθε λέγοντες 'εἰκόνα εἶναι τοῦ Πατρὸς τὸν Υἱόν;' Εἰ γὰρ οὐκ ἔστι κατ' οὐσίαν ὅμοιος ὁ Υἱὸς τοῦ Πατρὸς, λείπει τι τῆ εἰκόνι, καὶ οὐκ ἔστι πλήρης εἰκων, οὐδὲ τέλειον ἀπαύγασμα. Πῶς οῦν ἀναγινώσκετε τὸ, ' Ἐν αὐτῷ κατοικεῖ πᾶν τὸ πλήρωμα τῆς θεότητος σωματικώς' καὶ, ' Ἐκ τοῦ πληρώματος αὐτοῦ

ήμεις πάντες ελάβομεν; ' Πως τον 'Αρειανον 'Αέτιον ως αίρετικον εκβάλλετε, καίτοι τὰ αὐτὰ εκείνω λέγοντες; Καὶ γὰρ

Col. ii. g.

John i. 16.

. .

σοῦ μὲν, ὧ 'Ακάκιε, ἐταῖρός ἐστιν, Εὐδοξίου δὲ διδάσκαλος εἰς Cp. Theod. την τοιαύτην ἀσέβειαν γέγονεν, ης ένεκα καὶ Λεόντιος αὐτὸν ὁ [A.D. 350.] έπίσκοπος διάκονον κατέστησεν ίνα, ως ενδύματι προβάτου τώ δυόματι της διακονίας χρώμενος, έπ' άδείας έξεμειν δύνηται τὰ της βλασφημίας δήματα.

39. Τί οὖν ὑμᾶς ἄρα τοιοῦτον ἔπεισεν, ὥστε καὶ ἐαυτοῖς εἰς τὸ ἐναντίον περιπεσείν, καὶ τοσαύτην αἰσχύνην ἀπενέγκασθαι; άλλ' οὐδὲν εὔλογον ἃν εἴποιτε τοῦτο δὲ μόνον περιλείπεται νοείν, ότι πάντα νθν ύποκρίνεσθε, καὶ πάντα προσποιούμενοι πλάττετε διὰ τὴν παρὰ Κωνσταντίου προστασίαν, καὶ τὸ παρὰ τοῦ τοιούτου κέρδος. Καὶ κατηγορεῖτε μεν εὐχερῶς τῶν πατέρων, προφασίζεσθε δε άπλως τὰς λέξεις, ώς ἀγράφους καὶ κατά τὸ γεγραμμένου, 'διετείνατε τὰ σκέλη παντὶ παρόδφ' Ezek xvi, 25. ώστε τοσαντάκις ύμας μεταβάλλεσθαι, όσάκις αν ύμας οί μισθούμενοι καὶ χορηγοῦντες ὑμῖν βούλονται. Καίτοι κἂν ἀγράφους τις λαλη λέξεις, οὐδεν διαφέρει, έως εὐσεβή την διάνοιαν έχει. 'Ο δε αίρετικός άνηρ, καν τας άπο των γραφων χρήσηται λέξεις, οὐδὲν ήττον ὕποπτος ὢν, καὶ τὸν νοῦν διεφθαρμένος, ἀκούσεται παρὰ τοῦ Πνεύματος· 'Ίνα τί σὺ διηγῆ τὰ δικαιώ- Psal. xlix. (l.) ματά μου, καὶ ἀναλαμβάνεις τὴν διαθήκην μου διὰ στόματός σου; ' Ούτως ὁ μὲν διάβολος, καίτοι λαλῶν ἀπὸ τῶν γραφῶν, πεφίμωται παρά του Σωτήρος· δ δε μακάριος Παύλος, καυ έκ τῶν ἔξωθεν λαλῆ· 'Κρῆτες ἀεὶ ψεῦσται' καὶ, 'Τοῦ γὰρ καὶ Tit. i. 12. γένος ἐσμέν·' καὶ, 'Φθείρουσιν ἤθη χρηστὰ ὁμιλίαι κακαί' ἀλλ' <sub>1</sub> Cor. xv. 33. όμως, άγιος ὢν, ἔχει τὴν διάνοιαν εὐσεβῆ· καὶ 'τοῦ Χριστοῦ 1 Cor. ii. 16. νοῦν ἔχων, διδάσκαλός ἐστιν ἐθνῶν ἐν πίστει καὶ ἀληθεία· ' καὶ <sup>τ Tim. ii. 7.</sup> à λαλεῖ μετ' εὐσεβείας φθέγγεται. Ποία τοίνυν έν τοῖς 'Αρειανοίς ρηματίοις καν πιθανότης έστιν, έν οίς προτιμάται τοῦ Σωτήρος 'ή κάμπη καὶ ή ἀκρὶς,' καὶ λοιδορεῖται παρ' αὐτῶν ' Οὐκ ης ποτε, καὶ ἐκτίσθης, ξένος τε κατ' οὐσίαν τοῦ Θεοῦ τυγχάνεις·' καὶ όλως οὐδὲν δυσφημίας ἐν αὐτοῖς παραλέλειπται; Τί δὲ προς ευφημίαν παρήκαν οι πατέρες; Και ου μάλλον ύψηλή διάνοια, καὶ φιλόχριστος εὐσέβεια παρ' αὐτοῖς ἐστι; Καὶ ὅμως ταῦτα μὲν ἔγραψαν, ὅτι 'Ἐκβάλλομεν' ἐκείνων δὲ τῶν κατὰ τοῦ Κυρίου λοιδοριών ανέχονται, και φανερούς έαυτούς πάσι καθιστωσιν, ότι δι' οὐδὲν έτερον μάχονται πρὸς τὴν σύνοδον ἐκείνην

ΤΡΕ SYNODIS. την μεγάλην, η ὅτι την ᾿Αρειανην αἵρεσιν κατέκρινε. Διὰ τοῦτο γὰρ καὶ την τοῦ ' ὁμοουσίου ' λέξιν διαβάλλουσι, κακῶς αὐτοὶ φρονοῖντες καὶ περὶ αὐτης. Εἰ γὰρ ἐπίστευον ὀρθῶς, καὶ τὸν μὲν Πατέρα Πατέρα ἀληθῶς ὡμολόγουν, τὸν δὲ Υἱὸν γνήσιον Υἱὸν, καὶ φύσει ἀληθινὸν Λόγον, καὶ Σοφίαν ἐπίστευον εῗναι τοῦ Πατρός τό τε ' ἐκ τοῦ Θεοῦ ' λέγειν τὸν Υἱὸν, εἰ μη, ὥσπερ λέγεται περὶ τῶν κτισμάτων, οὕτως ἔλεγον καὶ περὶ αὐτοῦ, ἀλλὰ τῆς οὐσίας τοῦ Πατρὸς ἴδιον αὐτὸν ἐνόουν εῗναι γέννημα, ὡς ἔστι τὸ ἀπαύγασμα ἐκ τοῦ φωτός οὐκ ἂν ἔκαστος αὐτῶν κατηγόρει τῶν πατέρων, ἀλλ' ἐθάρρουν ὅτι καλῶς ἔγραψεν ἡ σύνοδος καὶ οῦτως ἐστὶν ἡ ὀρθὴ περὶ τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ πίστις.

τὰς λέξεις. Τοῦτο δὲ εἰ ἀληθῶς ἔλεγον, οὐκ ἔδει λέγειν αὐτοὺς, "Εκβάλλομεν ταύτας" άλλ' ηξίουν μαθείν παρα των επισταμένων, επεί δφείλουσί γε, καὶ άπερ αν εν ταις θείαις γραφαίς μη νοήσωσιν εκβάλλειν, καὶ κατηγορείν τοὺς γράψαντας αὐτά. ' Αλλά τοῦτο μάλλον αίρετικών, καὶ οὐχ ἡμῶν τῶν Χριστιανών τὸ τόλμημα. Α γὰρ ἀγνοοῦμεν ἐν τοῖς λογίοις, οὐκ ἐκβάλλομει, αλλά ζητούμεν οθς απεκάλυψεν δ Κύριος, καὶ παρ' αὐτῶν μανθάνειν άξιοθμεν. Έπειδη δε καὶ ούτω προφασίζονται την Cp. Soc. i. 8. ἀσάφειαν των τοιούτων λέξεων, δμολογείτωσαν γούν τὰ εὐθὺς έπιφερόμενα, καὶ ἀναθεματιζέτωσαν τοὺς φρονοῦντας, ' ἐξ οὐκ όντων είναι του Υίον,' καὶ, 'Οὐκ ην πρίν γεννηθη,' καὶ ὅτι 'κτίσμα καὶ ποίημά ἐστιν ὁ τοῦ Θεοῦ Λόγος καὶ, 'τρεπτός ἐστι τῆ φύσει' καὶ, 'ἐξ ἐτέρας ὑποστάσεως' καὶ ὅλως ἀναθεματιζέτωσαν την 'Αρειανήν αίρεσιν, την έφευροῦσαν την τοιαύτην ἀσέβειαν. Καὶ λοιπον μὴ λεγέτωσαν, ' Ἐκβάλλομεν τὰς λέξεις,' ἀλλ' ὅτι '() ὕπω νοοῦμεν αὐτάς·' ἵνα οὕτω πιθανήν τινα πρόφασιν ἔχωσι τοῦ παραιτείσθαι ταύτας. Εῦ δὲ οίδα καὶ πέπεισμαι, καὶ αὐτοὶ δέ τοῦτο γινώσκουσιν, ὅτι ταῦτα ἐὰν ὁμολογήσωσι, καὶ ἀναθεματίσωσι την 'Αρειανην αίρεσιν, οὐκ ἀρνήσονται κἀκείνας τὰς της συνόδου λέξεις. Διὰ τοῦτο γὰρ καὶ οἱ πατέρες, εἰρηκότες ' ἐκ τῆς οὐσίας "γεννητὸν" τὸν Υίὸν ὁμοούσιον τῷ Πατρὶ, 'εὐθὺς

40. 'Αλλ' ' ἀσαφης,' φασὶν, ' ἐστὶν ἡμῖν τῶν τοιούτων λέξεων ἡ διάνοια.' Καὶ τοῦτο γὰρ προεφασίσαντο, λέγοντες ὅτι ' μὴ δυνάμενοι καταλαβεῖν την ἑρμηνείαν αὐτῶν, ἐκβάλλομεν ταύτας

έπήγαγου 'τοὺς δὲ λέγοντας' τὰ προειρημένα, ἄπερ ἐστὶ τῆς 'Αρειανής αιρέσεως, ' ἀναθεματίζομεν' ' ἵνα δείξωσιν ὅτι ὡς ἐκ παραλλήλου λέλεκται παρ' αὐτῶν, καὶ αἱ λέξεις ἐκεῖναι ταῦτα σημαίνουσιν καὶ δς αν ἐκείνας δμολογήση, πάντως καὶ ταῦτα διανοηθήσεται οί δὲ μήτε ταῦτα φρονοῦντες, ἀλλὰ κἀκεῖνα διαβάλλοντες, οἱ τοιοῦτοι πανταχόθεν ἐλέγχονται Χριστομάχοι.

41. Καὶ περὶ μὲν τῶν ἐξ ὅλου τὴν σύνοδον ἀρνουμένων άρκει προς έλεγχον τὰ ολίγα ταῦτα προς δὲ τοὺς ἀποδεχομένους τὰ μὲν ἄλλα πάντα τῶν ἐν Νικαία γραφέντων, περὶ δὲ μόνον τὸ 'όμοούσιον' ἀμφιβάλλοντας, χρη μη ώς πρὸς ἐχθροὺς διακεῖσθαι καὶ γὰρ καὶ ἡμεῖς οὐχ ὡς πρὸς 'Αρειομανίτας, οὐδ' ὡς μαχομένους πρός τους πατέρας ενιστάμεθα, αλλ' ως αδελφοί προς άδελφους διαλεγόμεθα, την αυτήν μεν ήμιν διάνοιαν έχουτας, περί δὲ τὸ ὄνομα μόνου διστάζουτας. Καὶ γὰρ όμολογοῦντες ' ἐκ τῆς οὐσίας τοῦ Πατρὸς ' εῖναι, καὶ μὴ ἐξ ἐτέρας ύποστάσεως τὸν Υίὸν, κτίσμα τε μὴ είναι, μηδε ποίημα αὐτὸν, άλλα γυήσιου και φύσει γέννημα, αϊδίως τε αὐτον συνείναι τώ Πατρί Λόγον όντα καί Σοφίαν, οὐ μακράν είσιν ἀποδέξασθαι καὶ τὴν τοῦ 'ὁμοουσίου' λέξιν. Τοιοῦτος δέ ἐστι Βασίλειος ὁ ἀπὸ Cp. Apol. c. 'Αγκύρας, γράψας περὶ πίστεως. Τὸ μὲν γὰρ 'ὅμοιον' μόνον λέγειν 'κατ' οὐσίαν' οὐ πάντως σημαίνει καὶ τὸ 'ἐκ τῆς οὐσίας,' έξ οὖ μᾶλλον, ὡς καὶ αὐτοὶ εἰρήκασι, σημαίνεται τὸ γνήσιον Ancyrene τοῦ Υίοῦ πρὸς τὸν Πατέρα. Καὶ γὰρ κασσίτερος ὅμοιός ἐστι Ερίρh. Ηær. μόνον τῷ ἀργύρῳ, καὶ λύκος τῷ κυνὶ, καὶ χαλκὸς χρυσίζων τῷ 73. 4, 5. άληθινώ χρυσώ, οὔτε δὲ κασσίτερος ἐκ τοῦ ἀργύρου τυγχάνει, οὔτε λύκος ως υίδς τοῦ κυνὸς ἂν νομισθείη. Ἐπειδὴ δὲ καὶ 'ἐκ της οὐσίας' καὶ 'ὁμοιοούσιον' αὐτὸν εἰρήκασι, τί ἔτερον σημαίνουσιν έκ τούτων η τὸ 'δμοούσιον ;' Καὶ γὰρ ώσπερ ὁ λέγων μόνον ' όμοιοούσιου' οὐ πάντως καὶ τὸ 'ἐκ τῆς οὐσίας' γνωρίζει, οὕτως ὁ λέγων 'δμοούσιον' αμφοτέρων, τοῦ τε 'δμοιοουσίου' καὶ τοῦ 'ἐκ τῆς οὐσίας, σημαίνει τὴν διάνοιαν. Καὶ αὐτοὶ γοῦν ἐνιστάμενοι Ερiph. Hær. πάλιν προς τους κτίσμα λέγοντας είναι του Λόγον, και μη θέ-73.6. λουτας αὐτὸν γυήσιον Υίὸν είναι, έξ ἀνθρωπίνων παραδειγμάτων υίοῦ καὶ πατρὸς εἰλήφασι τὰς κατ' αὐτῶν ἀποδείξεις, έξαιρουμένου τούτου, ὅτι μὴ ὡς ἄνθρωπός ἐστιν ὁ Θεὸς, μηδὲ ώς ἀνθρωπίνη γουὴ οὕτως ἐστὶν ἡ τοῦ Υίοῦ γέννησις, ἀλλ' ώς

DE SYNODIS. ή Θεώ πρέπουσα, καὶ ἡμᾶς άρμόζουσα νοείν. Καὶ γὰρ καὶ πηγην είρηκασι τὸν Πατέρα τῆς σοφίας καὶ τῆς (ωῆς, τὸν δὲ Υίον ἀπαύγασμα φωτὸς ἀϊδίου, καὶ αὐτὸν είναι τὸ ἐκ τῆς πηγῆς γένιημα λέγοιτα 'Έγω είμι ή ζωή, καὶ, 'Έγω ή Σοφία κατ-John xiv. 6. Prov. viii. 12. εσκήνωσα βουλήν. Τὸ δὲ ἐκ φωτὸς ἀπαύγασμα, καὶ ἐκ πηγῆς Cp. Epiph. Hær. 73. 7. γέννημα, καὶ ἐκ Πατρὸς Υίὸν, πῶς ἄν τις άρμοζόντως ὀνομάσειεν ή 'όμοούσιον ;' 'Αρ' οὖν μὴ ἐπειδὴ τὰ ἐξ ἀνθρώπων γεννήματα ' όμοούσιά' έστιν, εὐλαβεῖσθαι δεῖ μὴ καὶ ὁ Υίὸς, λεγόμενος ' όμοούσιος,' νομισθείη καὶ αὐτὸς ὡς ἀνθρώπινον γέννημα; μη γένοιτο οὐκ ἔστιν οὕτως. 'Αλλὰ καὶ ταχεῖαν ἔχει τὴν λύσιν τοῦτο Λόγος γάρ ἐστι καὶ Σοφία τοῦ Πατρὸς ὁ Υίός ἐξ ὧν τὸ Cp. Ath. de Decr. Nic. 11. άπαθες καὶ τὸ ἀμέριστον τῆς ἐκ τοῦ Πατρὸς γεννήσεως γνωρίζεται. Λόγος γὰρ οὐδὲ ὁ τῶν ἀνθρώπων μέρος ἐστὶν, οὐδὲ κατὰ πάθος έξ αὐτῶν προέρχεται, μήτι γε ὁ τοῦ Θεοῦ, ὃν Υίὸν είναι έωυτοῦ ὁ Πατὴρ ἐδήλωσεν το μὴ πάλιν τις, ἀκούων μόνον, ' Λόγον,' νομίση τοιούτον είναι οίός έστιν δ των ανθρώπων, αννπόστατος άλλ' ακούων ὅτι 'Υίός ἐστι,' γινώσκη τοῦτον είναι ζωντα Λόγον, καὶ ἐνούσιον Σοφίαν.

42. Έπειτα, ώσπερ τὸ 'γέννημα' λέγοντες, οὐκ ἀνθρωπίνως νοοθμεν, καὶ 'Πατέρα' τὸν Θεὸν εἰδότες, οὐ σωματικήν τινα περὶ αὐτοῦ λαμβάνομεν έννοιαν άλλὰ τὰ μὲν παραδείγματα καὶ τὰς τοιαύτας λέξεις ακούομεν, αρμοζόντως δε περί Θεού νοούμεν οὐ γὰρ ὡς ἄνθρωπος ὁ Θεός οὕτως ἄρα καὶ τὸ ὁμοούσιον ἀκούοιτες, ύπερβαίνειν οφείλομεν πάσαν αἴσθησιν, καὶ κατά την Prov. xxiii. τ. Παροιμίαν, 'νοητώς νοείν τὰ παρατιθέμενα ήμιν' ώστε μέντοι γινώσκειν ότι μη 'θελήσει,' άλλα άληθως Υίος έστιν έκ Πατρος γιήσιος, ως έκ πηγής ζωή, καὶ φωτὸς ἀπαύγασμα. \*Η διὰ τί τὸ μὲι 'γέννημα,' καὶ τὸ 'Υίὸς,' οὐ σωματικώς, τὸ δὲ 'ὁμοούσιον,' ώς ἐπὶ σωμάτων διανοούμεθα, καὶ μάλιστα ὅτι οὐ περὶ ἄλλου καὶ ἄλλου ἐστὶ τὰ λεγόμενα, ἀλλὰ περὶ οῦ τὸ 'γέννημα,' περὶ τούτου καὶ τὸ 'δμοούσιου' ἐλέχθη; Καὶ πρέπει τὴν αὐτὴν διάνοιαν αμφοτέρων των λέξεων έπὶ τοῦ Σωτήρος διασώζειν, καὶ μη το μεν 'γέννημα' καλώς εξηγείσθαι, το δε 'όμοούσιον' άλλως. έπεὶ ἀκόλουθόν ἐστιν, ούτω διακειμένους ύμᾶς καὶ λέγοντας Λόγον καὶ Σοφίαν τοῦ Πατρὸς τὸν Υίὸν, διάφορον ἔχειν καὶ περὶ τούτων την διάνοιαν, καὶ ἄλλως μεν τον Λόγον νοείν, ετέ-

Cp. c. 15.

ρως δὲ τὴν Σοφίαν. 'Αλλ' ἄσπερ ἄτοπον τοῦτο Λόγος γὰρ καὶ Σοφία τοῦ Πατρός ἐστιν ὁ Υίὸς, καὶ ἔν ἐστι τὸ ἐκ Πατρὸς γέννημα, καὶ ἴδιον τῆς οὐσίας αὐτοῦ· οὕτως εἶς ἐστιν ὁ νοῦς τοῦ 'γεννήματος ' καὶ τοῦ ' όμοουσίου' ' καὶ ὁ φρονῶν ' γέννημα ' τὸν Υίον φρονεί τούτον όρθως καὶ ' όμοούσιον.'

43. Αὐτάρκη μὲν οὖν ταῦτα δεῖξαι, τῶν ἀγαπητῶν τὴν διάνοιαν μὴ ἀλλοτρίαν, μηδὲ μακρὰν οὖσαν τοῦ ὁμοουσίου. Ἐπειδὴ Cp. c. 24, 26. Euseb.vii.30. δε, ως αὐτοί φασι (την γὰρ ἐπιστολην οὐκ ἔσχον ἐγω), οἱ τὸν Σαμοσατέα κατακρίναντες ἐπίσκοποι γράφοντες εἰρήκασι μὴ είναι ' όμοούσιου' τὸν Υίὸν τῷ Πατρί, καὶ λοιπὸν αὐτοί, διὰ τὴν πρὸς τοὺς εἰρηκότας εὐλάβειάν τε καὶ τιμὴν, οὕτω περὶ τὴν <mark>λέ</mark>ξιν διάκεινται καλὸν μετ' αὐτῶν μετ' εὐλαβείας καὶ περὶ τούτου διασκέψασθαι. Συγκρούειν μεν γάρ τούτους προς εκείνους απρεπές πάντες γάρ είσι πατέρες διακρίνειν δε πάλιν, ώς οθτοι μεν καλώς, εκείνοι δε τοθναντίον εξρήκασιν, οθχ όσιον οί πάντες γὰρ ἐκοιμήθησαν ἐν Χριστῷ. Οὐ χρη δὲ φιλονεικείν, οὐδὲ τῶν συνελθόντων τὸν ἀριθμὸν συμβάλλειν, ἵνα μὴ δοκωσιν οί τριακόσιοι τους ελάττονας επικρύπτειν ουδ' αν πάλιν τὸν χρόνον ἀναμετρείν, Ίνα μὴ δοκῶσιν οἱ προλαβόντες άφανίζειν τους μετά ταῦτα γενομένους. Οἱ πάντες γὰρ, καθὰ προείρηται, πατέρες εἰσί καὶ ὅμως οὐδὲ οἱ τ' νεώτερόν τι φρονήσαντες έγραψαν, οὐδὲ ξαυτοῖς καταθαρσήσαντες, ἀγράφων προέστησαν λέξεων άλλα έκ πατέρων δρμώμενοι και αὐτοί, τοις εκείνων εχρήσαντο ρήμασι. Διονύσιοι γαρ δύο γεγόνασιν έμπροσθεν πολύ τῶν έβδομήκοντα τῶν καθελόντων τὸν Σαμοσατέα τούτων δ μεν της 'Ρώμης, δ δε της 'Αλεξανδρείας ήν ἐπίσκοπος. 'Αλλά τινων αἰτιασαμένων παρὰ τῷ ἐπισκόπῳ Ath. de Sent. Dion. 13. 'Ρώμης τὸν τῆς 'Αλεξανδρείας ἐπίσκοπον, ὡς λέγοντα ποίημα, καὶ μὴ ὁμοούσιον τὸν Υίὸν τῷ Πατρὶ, ἡ μὲν κατὰ Ῥώμην σύνοδος ήγανάκτησεν ό δε της 'Ρώμης επίσκοπος την πάντων γνώμην γράφει πρός τὸν δμώνυμον ξαυτοῦ. Κάκεῖνος λοιπὸν, ἀπολογούμενος, τὸ μὲν βιβλίον ἐπιγράφει ''Ελέγχου καὶ 'Απολογίας.' Γράφει δὲ ταῦτα πρὸς ἐκεῖνον'

44. ' Καὶ δι' ἄλλης ἐπιστολης ἔγραψα, ἐν οίς ἤλεγξα καὶ δ of Alexanπροφέρουσιν ἔγκλημα κατ' ἐμοῦ, ψεῦδος ον, ὡς οὐ λέγοντος τὸν tation.) Χριστὸν ὁμοούσιον εἶναι τῷ Θεῷ. Εἰ γὰρ καὶ τὸ ὄνομα τοῦτό Dion. 18.

(Part of

(Part of Dionysius of Alexan-dria's 'Refu-tation.')

De Synodis. Φημι μη εθρηκέναι, μηδ' ανεγνωκέναι που των άγίων γραφων, άλλά γε τὰ ἐπιχειρήματά μου τὰ έξης, ἃ σεσιωπήκασι, της διανοίας ταύτης οὐκ ἀπάδει. Καὶ γὰρ ἀνθρωπείαν γονὴν παρεθέμην, δήλοι ώς οθσαν όμογενή, φήσας πάντως τους γονείς μόνον έτέρους είναι των τέκνων, ότι μη αὐτοὶ είεν τὰ τέκνα ἡ μήτε γονείς αναγκαίου ύπαρχειν είναι, μήτε τέκνα. Καὶ την μεν έπιστολην, ώς προείπον, διά τας περιστάσεις οὐκ έχω προκομίσαι εί δ' οὖν, αὐτά σοι τὰ τότε ρήματα, μᾶλλον δὲ καὶ πάσης ανέπεμψα τὸ ἀντίγραφον' ὅπερ ἐὰν εὐπορήσω, ποιήσω. Οίδα δὲ καὶ μέμνημαι πλείονα προσθεὶς τῶν συγγενῶν ὁμοιώματα. Καὶ γὰρ καὶ φυτὸν εἶπον, ἀπὸ σπέρματος ἢ ἀπὸ ρίζης ἀνελθὸν, έτερου είναι τοῦ ὅθεν ἐβλάστησε, καὶ πάντως ἐκείνω καθέστηκευ δμοφυές καὶ ποταμου ἀπὸ πηγης ρέουτα, ἔτερου καὶ σχημα καὶ ὄνομα μετειληφέναι μήτε γάρ την πηγην ποταμόν, μήτε του ποταμού πηγηυ λέγεσθαι, καὶ ἀμφότερα ὑπάρχειν καὶ την μεν πηγην οίονει πατέρα είναι, του δε ποταμον είναι το εκ της πηγής γεννώμενου. Είρηκεν δ επίσκοπος.

45. Είπερ οθυ μέμφεταί τις τοις εν Νικαία συνελθοθσιν, ώς είρηκόσι παρά τὰ δόξαντα τοῖς πρὸ αὐτῶν, ὁ αὐτὸς μέμψαιτ' αν εἰκότως καὶ τοῖς ξβδομήκοντα, ὅτι μὴ τὰ τῶν πρὸ αὐτῶν ἐφύλαξαν πρό αὐτῶν δὲ ἦσαν οἱ Διονύσιοι, καὶ οἱ ἐν Ῥώμη τὸ τηνικαῦτα συνελθόντες ἐπίσκοποι. 'Αλλ' οὔτε τούτους, οὔτε ἐκείνους όσιον αιτιάσασθαι πάντες γαρ επρέσβευον τα Χριστού, και πάντες σπουδήν έσχήκασι κατά των αίρετικών, και οί μεν τοι Σαμοσατέα, οἱ δὲ τὴν ᾿Αρειανὴν αίρεσιν κατέκριναν. ᾿Ορθως δε και ούτοι κάκεινοι, και καλώς προς την υποκειμένην ύπόθεσιν γεγράφασι. Καὶ ώσπερ ὁ μακάριος ἀπόστολος, Rom. vii. 14. 'Ρωμαίοις μεν επιστέλλων, έλεγεν' 'Ο νόμος πνευματικός εστι' καὶ, ''() τόμος άγιος,' καὶ, ' ΙΙ ἐντολὴ άγία, καὶ δικαία, καὶ Rom. viii. 3. ἀγαθή καὶ μετ' ολίγον 'Τὸ γὰρ ἀδύνατον τοῦ νόμον, ἐν ὧ Hebr. vii. 19. ήσθένει ' Έβραίοις δε έγραφεν' 'Ο νόμος οὐδένα τετελείωκε' Galat. iii. τ. καὶ Γαλάταις μεν, ' Έν νόμφ οὐδεὶς δικαιοῦται' Τιμοθέφ δε, ότι 'Καλὸς ὁ νόμος, ἐάν τις αὐτῷ νομίμως χρῆται' καὶ οὐκ ἄν

τις αιτιάσαιτο τὸν ἄγιον ως ἐναντία καὶ μαχόμενα γράφοντα, άλλα και μαλλου θαυμάσειεν άρμοζόντως προς έκάστους έπιστέλλοιτα, ΐνα οἱ μὲν Ῥωμαῖοι καὶ οἱ ἄλλοι μάθωσιν ἀπὸ τοῦ

Ibid. 12.

r Tim. i. 8.

γράμματος ἐπιστρέφειν είς τὸ πνεῦμα οἱ δὲ Ἑβραῖοι καὶ Γαλάται παιδευθώσι, μη είς τον νόμον, άλλ' είς τον Κύριον τον δεδωκότα τὸν νόμον ἔχειν τὰς ἐλπίδας οὕτως εἰ ἀμφοτέρων τῶν συνόδων οί πατέρες διαφόρως έμνημόνευσαν περί τοῦ 'όμοουσίου,' οὐ χρη πάντως ήμας διαφέρεσθαι πρὸς αὐτοὺς, ἀλλὰ τὴν διάνοιαν αὐτῶν ἐρευνῶν, καὶ πάντως εὐρήσομεν ἀμφοτέρων τῶν συνόδων την δμόνοιαν. Οἱ μὲν γὰρ τὸν Σαμοσατέα καθελόντες, σωματικῶς έκλαμβάνοντες τὸ 'όμοούσιον,' τοῦ Παύλου σοφίζεσθαί τε θέλοντος καὶ λέγοντος, 'Εἰ μὴ ἐξ ἀνθρώπου γέγονεν ὁ Χριστὸς Θεὸς, Cp. Hil. de Syn. 68, 84. οὐκοῦν ὁμοούσιός ἐστι τῷ Πατρὶ, καὶ ἀνάγκη τρεῖς οὐσίας εἶναι, μίαν μεν προηγουμένην, τὰς δε δύο εξ εκείνης διὰ τοῦτ' εἰκότως εὐλαβηθέντες τὸ τοιοῦτον σόφισμα τοῦ Σαμοσατέως, εἰρήκασι 'μὴ είναι τὸν Χριστὸν δμοούσιον ' οὐκ ἔστι γὰρ οὕτως ὁ Υίὸς πρὸς τὸν Πατέρα, ως ἐκεῖνος ἐνόει οἱ δὲ τὴν ᾿Αρειανὴν αἵρεσιν ἀναθεματίσαντες, θεωρήσαντες την πανουργίαν τοῦ Παύλου, καὶ λογισάμενοι μὴ ούτως καὶ ἐπὶ τῶν ἀσωμάτων, καὶ μάλιστα ἐπὶ Θεοῦ, τὸ ' ὁμοούσιον' σημαίνεσθαι, γινώσκοντές τε μὴκτίσμα, ἀλλ' ' έκ της οὐσίας' γέννημα είναι τὸν Λόγον, καὶ τὴν οὐσίαν τοῦ Πατρός ἀρχὴν, καὶ ῥίζαν, καὶ πηγὴν είναι τοῦ Υίοῦ, καὶ αὐτοαληθης όμοιότης ην του γεννήσαντος, ουχ ώς έτεροφυης, ώσπερ ήμεις έσμεν, χωριζόμενός έστι του Πατρός, αλλ' ώς έξ αὐτου Υίὸς ἀδιαίρετος ὑπάρχει, ὡς ἔστι τὸ ἀπαύγασμα πρὸς τὸ φῶς· έχουτες δε καὶ τὰ τῶυ περὶ Διουύσιου παραδείγματα, τὴυ 'πηγὴυ,' καὶ τὴν περὶ τοῦ 'δμοουσίου' ἀπολογίαν, πρὸ δὲ τούτων τὴν τοῦ Σωτήρος ένοειδή φωνήν ' Έγω καὶ ὁ Πατήρ Εν ἐσμεν' καὶ, John x. 30. ' Ο έωρακως εμε εώρακε του Πατέρα' τούτου ένεκεν είκότως John xiv. 9. εἰρήκασι καὶ αὐτοὶ 'ὁμοούσιου' τὸν Υίόν. Καὶ ὥσπερ, καθὰ προείπου, οὐκ ἄυ τις αἰτιάσαιτο τὸυ ἀπόστολου, εἰ περὶ τοῦ νόμου 'Ρωμαίοις μεν ούτως, 'Εβραίοις δε ούτως έγραψε' τον αὐτὸν τρόπον οὔτε οἱ νῦν τοῖς προτέροις ἐγκαλέσαιεν, βλέποντες αὐτῶν τὴν ἐρμηνείαν οὔτε οἱ πρότεροι τοὺς μετ' αὐτοὺς μέμψαιντ' αν, δρωντες την έρμηνείαν αὐτων, καὶ την χρείαν δι' ην ούτως έγραψαν περί τοῦ Κυρίου. Καὶ γὰρ καὶ τὴν αἰτίαν ἐκάστη σύνοδος εύλογον έχει δι' ην οί μεν ούτως, οί δε ούτως εἰρήκασιν. Ἐπειδὴ γὰρ ὁ Σαμοσατεὺς ἐφρόνει μὴ εἶναι πρὸ Μαρίας τὸν Υίὸν, ἀλλ' ἀπ' αὐτῆς ἀρχὴν ἐσχηκέναι τοῦ εἶναι,

DE SYNODIS. τούτου ένεκεν οι τότε συνελθόντες καθείλον μεν αὐτὸν καί αίρετικον ἀπέφηναν περί δε της του Υίου θεότητος άπλούστε-

Phil. ii. 7. Cp. John i.

ρου γράφουτες, οὐκατεγένοντο περίτηντοῦ 'δμοουσίου' ἀκρίβειαν, άλλ' ούτως ώς εξειλήφασι περί τοῦ 'όμοουσίου' εἰρήκασι. φροιτίδα γαρ είχου πάσαν, ὅπερ ἐπενόησεν ὁ Σαμοσατεύς ἀνελείν, καὶ δείξαι πρὸ πάντων είναι τὸν Υίὸν, καὶ ὅτι οὐκ ἐξ ἀνθρώπων γέγονε Θεὸς, ἀλλὰ, Θεὸς ὢν, ἐνεδύσατο 'δούλου μορφήν,' καὶ Λόγος ὢν, 'γέγονε σὰρξ,' ὡς εἶπεν ὁ 'Ιωάννης' καὶ οὕτω μὲν κατά της βλασφημίας Παύλου πέπρακται. Έπειδη δε και οί περί Εὐσέβιον καὶ "Αρειον πρὸ χρόνων μὲν είναι τὸν Υίὸν ἔλεγου, πεποιήσθαι μέντοι, καὶ ένα των κτισμάτων αὐτὸν ἐδίδασκον, καὶ τὸ ' ἐκ τοῦ Θεοῦ' οὐχ ὡς Υίὸν ἐκ Πατρὸς γνήσιον ἐπίστευον, άλλ' ώς τὰ κτίσματα, ούτω καὶ ἐπ' αὐτοῦ, τὸ ' ἐκ τοῦ Θεοῦ ' εἶναι διεβεβαιοθυτο τήν τε της όμοιώσεως ένότητα του Υίου προς τὸν Πατέρα οὐκ έλεγον κατά τὴν οὐσίαν, οὐδὲ κατά τὴν φύσιν, ώς έστιν νίδς όμοιος πατρί, άλλα δια την συμφωνίαν των δογμάτων καὶ τῆς διδασκαλίας ἀλλὰ γὰρ καὶ ἀπεσχοίνιζον καὶ απεξενούντο παντελώς την οὐσίαν του Υίου από του Πατρός. έτέραν άρχην αὐτῷ τοῦ είναι παρὰ τὸν Πατέρα ἐπινοοῦντες, καὶ είς τὰ κτίσματα καταφέροντες αὐτόν τούτου χάριν οἱ ἐν Νικαία συνελθόντες, θεωρήσαντες την πανουργίαν των ούτω φρονούντων, καὶ συναγαγόντες ἐκ τῶν γραφῶν τὴν διάνοιαν, λευκότερον γράφοιτες, εἰρήκασι τὸ 'δμοούσιον' Ίνα καὶ τὸ γνήσιον ἀληθως έκ τούτου γυωσθή τοῦ Υίοῦ, καὶ μηδέν κοινον έχη προς τούτον τὰ γειητά. Ἡ γὰρ τῆς λέξεως ταύτης ἀκρίβεια τήν τε ὑπόκρισιν αὐτῶν, ἐὰν λέγωσι τὸ 'ἐκ τοῦ Θεοῦ' ἡητὸν, διελέγχει, καὶ πάσας αὐτῶν τὰς πιθανότητας, ἐν αἶς ὑφαρπάζουσι τοὺς ἀκεραίους, εκβάλλει. Πάντα γουν δυνάμενοι σοφίζεσθαι καὶ μεταποιείν ώς θέλουσι, ταύτην μόνην την λέξιν, ώς διελέγχουσαν αὐτῶν τὴν αίρεσιν, δεδίασιν ἡν οἱ πατέρες ώσπερ ἐπιτείχισμα

De Decr. Nic. 20; ad Afros, 6.

> κατά πάσης ασεβούς έπινοίας αὐτῶν ἔγραψαν. 46. Πεπαύσθω τοίνυν πᾶσα φιλονεικία, καὶ μηκέτι προσκόπτωμεν ήμεις, εί διαφόρως έξειλήφασιν αι σύνοδοι την του ' όμοουσίου' λέξιν. "Εχομεν γαρ είς απολογίαν εὐλόγους περί αὐτῶν αἰτίας, τὰς προειρημένας μεν, καὶ ταύτην δέ τὸ ' ἀγέννητον,' εὶ καὶ μὴ παρὰ τῶν γραφῶν μεμαθήκαμεν, (οὐδαμοῦ

γαρ ' αγέννητον' του Θεον ειρήκασιν αί γραφαί,) όμως έπειδη καί Orat. c. Ari. πολλοὶ τῶν δοκούντων ἐμνημόνευσαν τοῦ ὀνόματος, φιλοπευστή- i. 30. σαντες έγνωμεν ότι καὶ τοῦτο τὸ ὄνομα διάφορα έχει τὰ σημαινόμενα καὶ οἱ μὲν τὸ ὂν μὲν, μήτε δὲ γεννηθὲν, μήτε ὅλως ἔχον τὸν αἴτιον, λέγουσιν 'ἀγέννητον' οἱ δὲ τὸ ἄκτιστον. "Ωσπερ οὖν τούτων ούτω σημαινομένων, εί ὁ μέν τις ἀποβλέπων είς τὸ πρότερου σημαινόμενου τὸ 'μὴ ἔχου τὸν αἴτιου,' ἔλεγε 'μὴ εἶναι ἀγέννητου του Υίου,' οὐκ αν κατηγόρει βλέπων έτερου βλέπουτα εἰς τὸ μη είναι ποίημα μηδε κτίσμα, άλλ' αίδιον γέννημα, καὶ λέγοντα άγέννητον 'τὸν Υίον' αμφότεροι γάρ πρὸς τὸν ἴδιον σκοπὸν όρωντες, καλώς εἰρήκασιν' ούτως εἰ καὶ των πατέρων οἱ μὲν ούτως, οί δε ούτως εἰρήκασι περί τοῦ 'όμοουσίου,' μὴ φιλονεικώμεν ήμεις, άλλ' εὐσεβως τὰ παρ' αὐτων δεχώμεθα, έως μάλιστα την σπουδην είχον είς εὐσέβειαν.

47. Ίγνάτιος οθν, δ μετά τους ἀποστόλους ἐν 'Αντιοχεία κατασταθείς επίσκοπος, και μάρτυς του Χριστου γενόμενος, γράφων περί τοῦ Κυρίου, εἴρηκεν 'Είς ἰατρός ἐστι, σαρκικὸς S. Ignat. καὶ πνευματικός, γενητός καὶ ἀγένητος, ἐν ἀνθρώπω Θεός, έν θανάτω ζωη άληθινη, καὶ έκ Μαρίας καὶ έκ Θεοῦ. δὲ καὶ τῶν μετὰ Ἰγνάτιον διδάσκαλοι καὶ αὐτοὶ γράφουσιν "Εν τὸ ἀγένητον ὁ Πατηρ, καὶ είς ὁ ἐξ αὐτοῦ Υίὸς γνήσιος, γέννημα άληθινον, Λόγος καὶ Σοφία τοῦ Πατρός. Εἰ μὲν οὖν καὶ πρὸς τούτους ἐναντίως διακείμεθα, ἔστω καὶ πρὸς τὰς συνόδους ήμιν ή μάχη. Εί δὲ, τὴν ἐν Χριστῷ πίστιν αὐτῶν γινώσκουτες, πεπείσμεθα ὅτι καὶ ὁ μακάριος Ἰγνάτιος ὀρθῶς ἔγραψε, ' γενητον' αὐτὸν λέγων διὰ τὴν σάρκα (ὁ γὰρ Χριστὸς σὰρξ ἐγένετο) ' άγενητον' δε, ὅτι μὴ τῶν ποιημάτων καὶ γενητῶν ἐστιν, άλλ' Υίὸς ἐκ Πατρός οὐκ ἀγνοοῦμεν δὲ ὅτι καὶ οἱ εἰρηκότες έν τὸ ἀγένητον τὸν Πατέρα' λέγοντες, οὐχ ὡς γενητοῦ καὶ ποιήματος όντος του Λόγου ούτως έγραψαν, αλλ' ότι μη έχει τὸν αἴτιον καὶ μᾶλλον αὐτὸς Πατὴρ μέν ἐστι τῆς Σοφίας, τὰ δὲ γενητὰ πάντα ἐν σοφία πεποίηκε διὰ τί μὴ καὶ τοὺς πατέρας, τούς τε του Σαμοσατέα καθελόντας, καὶ τὴν 'Αρειανὴν αίρεσιν στηλιτεύσαντας, είς εὐσέβειαν συνάγομεν, άλλα διαστέλλομεν ανα μέσον αὐτῶν, καὶ οὐ μᾶλλον ὀρθῶς περὶ αὐτῶν φρονοθμέν; ὅτι κἀκείνοι, καθάπερ εἶπον, πρὸς τὸ σόφισμα τοθ

DE SYNODIS. Σαμοσατέως, καὶ την έρμηνείαν αὐτοῦ την διάνοιαν έχοντες, έγραψαν, 'Οὐκ ἔστιν ὁμοούσιος' καὶ οὖτοι δὲ, καλῶς νοήσαντες, ελρήκασιν 'δμοούσιον είναι τὸν Υίόν.' Καλ γὰρ κάγω τοιαῦτα μεν νοων περί των εύσεβούντων είς του Χριστου δι' ολίγων έγραψα εί δε δυνατον ην εθπορήσαι καὶ της επιστολης, ην λέγουσιν εκείνους γεγραφέναι, ήγοθμαι πλείους εύρεθήσεσθαι τας προφάσεις, δι' ας ηναγκάσθησαν ούτω γράψαι οι μακάριοι έκεινοι. Δεί γὰρ ἡμᾶς καὶ πρέπει τοιαῦτα φρονείν, τοιαύτην τε σώζειν άγαθην συνείδησιν προς τούς πατέρας, είγε μη νόθοι τυγχάνομεν, άλλ' έξ αὐτῶν ἔχομεν τὰς παραδόσεις, καὶ παρ' αὐτῶν τὴν τῆς εὐσεβείας διδασκαλίαν.

> 48. Τοιαύτη μεν οθν ή διάνοια των πατέρων λεγέσθω καί πιστευέσθω. Φέρε δὲ καὶ μετ' αὐτῶν πάλιν ἐξετάσωμεν τὸ πράγμα πράως, καὶ μετὰ συνειδήσεως ἀγαθης, μυημονεύσαντες καὶ τῶν προειρημένων εἰ μὴ τῶ ὄντι δείκνυνται καλῶς Φρονήσαντες οἱ ἐν τῆ Νικαία συνελθόντες ἐπίσκοποι. Εἰ μὲν ποίημά έστιν δ Λόγος, καὶ ἀλλότριος τῆς τοῦ Πατρὸς οὐσίας, ὥστε καὶ χωρίζεσθαι αὐτὸν ἀπὸ τοῦ Πατρὸς τῷ ἐτεροφυεῖ χωρισμῷ, οὐκ αν είη όμοούσιος τῷ Πατρὶ, ἀλλὰ μαλλον όμογενης τη φύσει τοίς ποιήμασι, καν ύπερβάλλη τη χάριτι εί δε δμολογούμεν μη είναι αὐτὸν ποίημα, ἀλλὰ γνήσιον ' ἐκ τῆς οὐσίας τοῦ Πατρὸς ' γέννημα, ἀκόλουθον αν είη και ἀχώριστον αὐτὸν είναι τοῦ Πατρός, όμοφυη όντα διὰ τὸ ἐξ αὐτοῦ γεγεννησθαι. Τοιοῦτος δὲ ὢν, εἰκότως καὶ ' ὁμοούσιος ' ἂν λέγοιτο. Επειτα εἰ μὴ ἐκ μετουσίας έστὶν ὁ Υίὸς, ἀλλὰ τῆ οὐσία Λόγος ἐστὶ καὶ Σοφία τοῦ Πατρὸς, ή δὲ οὐσία αὕτη τῆς οὐσίας τῆς πατρικῆς ἐστι γέννημα καὶ δμοιότης αὐτης, ώσπερ καὶ τὸ ἀπαύγασμα τοῦ φωτός· λέγει δὲ ὁ Υίὸς, 'Έγω καὶ ὁ Πατηρ έν ἐσμεν,' καὶ, 'ὁ ἐμὲ έωρακως έωρακε του Πατέρα. ΄ πως δεί νοείν ταύτας τας φωνάς ; η πως αὐτὰς ἐκλαμβάνοντες, σώσομεν τὸ 'ἐν εἶναι' τὸν Πατέρα καὶ τὸν Υίόν; Εἰ μὲν οθν τῆ συμφωνία τῶν δογμάτων, καὶ τῷ μη διαφωνείν πρὸς τον Πατέρα, ώς οἱ ᾿Αρειανοὶ λέγουσι, φαῦλος ό τοιοῦτος νοῦς. Καὶ γὰρ καὶ οἱ ἄγιοι, καὶ μᾶλλόν γε άγγελοι καὶ ἀρχάγγελοι, τὴν τοιαύτην ἔχουσι πρὸς τὸν Θεὸν συμφωνίαν, και οὐδεμία παρ' αὐτοῖς ἐστι διαφωνία. 'Ο γὰρ διαφωνήσας διάβολος έθεωρήθη πίπτων έκ των οὐρανων, ώς

John x. 30. John xiv. 9.

Cp. c. 23. Orat. c. Ari. 111, 10.

Luke x. 18.

εΐπεν ὁ Κύριος. Οὐκοῦν εἰ διὰ τὴν συμφωνίαν ἕν ἐστιν ὁ Πατὴρ καὶ ὁ Υίὸς, εἴη ἂν καὶ τῶν γενητῶν τὰ συμφωνοῦντα οὕτω πρὸς τὸν Θεὸν, καὶ εἴποι ἂν ἕκαστος· 'Ἐγὼ καὶ ὁ Πατὴρ ἕν ἐσμεν.' Εἰ δὲ τοῦτο ἄτοπον· ἄτοπον γάρ ἐστιν ἀληθῶς· ἀνάγκη λοιπὸν κατὰ τὴν οὐσίαν νοεῖν καὶ τὴν Υἱοῦ καὶ Πατρὸς ἐνότητα. Τὰ μὲν γὰρ γενητὰ, κἂν συμφωνίαν ἔχῃ πρὸς τὸν πεποιηκότα, ἀλλ' ἐν κινήσει καὶ μετουσία καὶ νῷ ταύτην ἔχει, ἥνπερ ὁ μὴ φυλάξας ἐκβέβληται τῶν οὐρανῶν· ὁ δὲ Υἱὸς, ἐκ τῆς οὐσίας ὢν γέννημα, οὐσία ἕν ἐστιν αὐτὸς καὶ ὁ γεννήσας αὐτὸν Πατήρ.

49. Διὰ τοῦτο γὰρ καὶ τὸ ἰσάζον ἔχει πρὸς τὸν Πατέρα ταῖς ένοειδέσι φωναίς, και τὰ ἐπὶ τοῦ Πατρὸς λεγόμενα, ταῦτα καὶ έπὶ Υίοῦ λέγουσιν αἱ γραφαὶ, χωρὶς μόνον τοῦ λέγεσθαι αὐτὸν Πατέρα. Αὐτὸς γὰρ εἶπεν ὁ Υίός· 'Πάντα, ὅσα ἔχει ὁ Πατὴρ, John xvi. 15. ἐμά ἐστι' τῷ τε Πατρὶ ἔλεγε' 'Πάντα τὰ ἐμὰ σά ἐστι, καὶ τὰ John xvii.10. σὰ ἐμά· ' οἶον τὸ, Θεός. 'Θεὸς ' γὰρ ' ἢν ὁ Λόγος ' τὸ, Παν- John i. r. τοκράτωρ· 'Τάδε λέγει ὁ ὢν, καὶ ὁ ἦν, καὶ ὁ ἐρχόμενος ὁ Παν- Rev. i. 8. τοκράτωρ·' τὸ εἶναι φῶς· 'Ἐγώ εἰμι,' φησὶ, 'τὸ φῶς·' τὸ John viii. 12. δημιουργικον αἴτιον 'πάντα γὰρ δι' αὐτοῦ ἐγένετο' καὶ, 'ὰ John i. 3.
John v. 19. βλέπω τὸν Πατέρα ποιοῦντα, ταῦτα κάγὼ ποιῶ·' τὸ εἶναι ' ἀίδιον·' ' Ή τε' γὰρ ' ἀίδιος αὐτοῦ δύναμις καὶ θειότης,' καὶ, Rom. i. 20. ''Εν ἀρχῆ ἢν ὁ Λόγος,' καὶ, '³Ην τὸ φῶς τὸ ἀληθινὸν, ὁ φω- John i. r. Ibid. 9. τίζει πάντα ἄνθρωπον ἐρχόμενον εἰς τὸν κόσμον ' τὸ εἶναι 'Κύριος' ''Εβρεξε γὰρ Κύριος θεῖον καὶ πῦρ παρὰ Κυρίου' καὶ Gen. xix. 24. δ μὲν Πατήρ φησιν' 'Ἐγὰ Κύριος,' καὶ, 'Τάδε λέγει Κύριος ὁ Mal. iii. 3. Gen. xvii. 1. Θεὸς ὁ παντοκράτωρ' περὶ δὲ τοῦ Υίοῦ ὁ Παῦλός φησιν' 'Εἰς τ Cor. viii. 6-Κύριος Ἰησοῦς Χριστὸς, δι' οὖ τὰ πάντα.' Καὶ τῷ μὲν Πατρὶ λειτουργούσιν ἄγγελοι ό δε Υίδς προσκυνείται παρ' αὐτῶν. ' Καὶ προσκυνησάτωσαν αὐτῷ πάντες ἄγγελοι Θεοῦ.' Λέγεται Hebr. i. 6. δὲ εἶναι καὶ Κύριος ἀγγέλων· 'διηκόνουν' γὰρ 'αὐτῷ οἱ ἄγγε- Matt. iv. 11. λοι' καὶ, 'ἀποστελεῖ ὁ Υίὸς τοῦ ἀνθρώπου τοὺς ἀγγέλους  $\frac{\text{Matt. xxiv.}}{31}$ αὐτοῦ· ' τὸ τιμῶσθαι ὡς τὸν Πατέρα· 'ἵνα' γὰρ, φησὶ, 'τιμῶσι John v. 23. τὸν Υίὸν, καθὼς τιμῶσι τὸν Πατέρα· ' τὸ εἶναι ἴσα  $\Theta$ ε $\hat{\varphi}$ · '  $O\dot{v}_{\chi}$  Philipp. ii. 6. άρπαγμον ἡγήσατο το είναι ἴσα Θεώ·' το είναι έξ άληθινοῦ άλήθειαν, καὶ ἐκ ζῶντος ζωὴν, ὡς ἀπὸ πηγῆς ὄντως τοῦ Πατρὸς, τὸ ζωοποιείν τὸν Υίὸν καὶ ἐγείρειν τοὺς νεκροὺς ὥσπερ ὁ Πατήρ

1) Συχώνις ούτω γάρ ει τῷ εὐαγγελίω γέγραπται. Καὶ περὶ μεν τοῦ Πατρός γέγραπται 'Κύριος δ Θεός σου, Κύριος είς έστι ' καὶ, Don vi. 4. P al Alix (L) '  $\Theta$  εὸς  $\theta$  εῶν Κύριος ἐλάλησε, καὶ ἐκάλεσε τὴν γῆν' περὶ δὲ τοῦ Υίοῦ, 'Θεὸς Κύριος καὶ ἐπέφανεν ἡμῖν,' καὶ, ''Οφθήσεται Pal. cxvii. (-xviii.) . 7 ό Θεώς των θεων έν Σιών' πάλιν τε περί μεν τοῦ Θεοῦ φησιν P ..l. lanniii. (lxxxiv.) 7. Mic. vii. 18. ό 'Hoalas' 'Τίς Θεὸς ώσπερ σὺ, ἐξαίρων ἀνομίας, καὶ ὑπερβαίνων αδικίας; ' δ δε Υίδς έλεγεν οίς ήθελεν ' Αφέωνταί Matt. ix. 5. σου αι άμαρτίαι' ὅτε καὶ τῶν Ἰουδαίων γογγυζόντων, ἔργφ την άφεσιν έδείκνυε, λέγων τῷ παραλυτικῷ "Εγειραι, άρον Mark ii. 11. τὸν κράββατόν σου, καὶ ὕπαγε εἰς τὸν οἶκόν σου.' Καὶ περὶ μέν τοῦ Θεοῦ ἔλεγεν ὁ Παῦλος· 'Τῷ δὲ βασιλεῖ τῶν αἰώνων' 1 Tim. i. 17. περί δὲ τοῦ Υίοῦ ὁ μὲν Δαβίδ ἔψαλλεν "Αρατε πύλας, οί Psal. xxiii. (xxiv.) 7. άρχουτες, ύμων, καὶ ἐπάρθητε, πύλαι αἰώνιοι, καὶ εἰσελεύσεται ό βασιλεύς της δόξης ' ό δε Δανιηλ ήκουσεν ' 'Η βασιλεία Dan. iv. 31. αὐτοῦ βασιλεία αἰώνιος, καὶ, ' Ἡ βασιλεία αὐτοῦ οὐ διαφθαρή-Dan. vii. 14. σεται.' Καὶ όλως όσα αν εύροις περὶ τοῦ Πατρὸς λεγόμενα, τοσαθτα αν εύροις και περί του Υίου λεγόμενα, χωρις μόνου του είναι αὐτὸν Πατέρα, καθάπερ εἴρηται.

La. Ali, 8, Lp. Ag. 13, Hist. Ari, 50,

John 8, 33.

Θεόν; ' ὅτε καὶ, τὰ τοῦ Πνεύματος μεταφέροντες, ἐβλασφήΙωκε κὶ 15. μουν λέγοντες, ὅτι 'Ἐν Βεελζεβοὺλ ἐκβάλλει τὰ δαιμόνια.'
Εἰ δὲ τοῦτο ἀπρεπὲς, δῆλον ὅτι οὐκ ἀνομοιοούσιος ἂν εἴη ὁ
Τίὸς, ἀλλὰ ὁμοούσιος τῷ Πατρί καὶ γὰρ εἰ τὰ τοῦ Πατρὸς

φυσικώς του Υίου έστιν, αυτός τε δ Υίδς έκ του Πατρός έστι, καὶ διὰ τὴν τοιαύτην ἐνότητα τῆς θεότητος καὶ τῆς φύσεως αὐτὸς καὶ ὁ Πατὴρ Εν είσι, καὶ 'ὁ ξωρακως τὸν Υίὸν ξώρακε τὸν Πατέρα, εἰκότως ελέχθη παρά των πατέρων 'δμοούσιος' οὐ γαρ έτεροουσίου τα τοιαθτα έχειν έστί.

51. Πάλιν τε εί, καθὰ προείπομεν, οὐκ ἐκ μετουσίας ἐστὶν Θεοῦ χάριν, αὐτὸς δὲ τοῦ Πατρὸς σοφία καὶ Λόγος ἐστὶν, οὖ μετέχει τὰ πάντα δηλον ὅτι αὐτὸς ὢν τὸ θεοποιὸν καὶ φωτιστικὸν τοῦ Πατρὸς, ἐν ὧ τὰ πάντα θεοποιεῖται καὶ ζωοποιεῖται, οὐκ ἀλλοτριοούσιός ἐστι τοῦ Πατρὸς, ἀλλ' ὁμοούσιος. Τούτου γαρ μεταλαμβάνοντες, τοῦ Πατρός μετέχομεν, διὰ τὸ τοῦ Πατρὸς είναι ἴδιον τὸν Λόγον. "Οθεν εὶ ἢν ἐκ μετουσίας καὶ αὐτὸς, καὶ μὴ ἐξ αύτοῦ οὐσιώδης θεότης καὶ εἰκὼν τοῦ Πατρὸς, οὐκ ἂν ἐθεοποίησε, θεοποιούμενος καὶ αὐτός. Οὐ γὰρ οἰόν τε τὸν ἐκ μετουσίας ἔχοντα μεταδιδόναι τῆς μεταλήψεως ἐτέροις, ότι μη αὐτοῦ ἐστιν ὁ ἔχει, ἀλλὰ τοῦ δεδωκότος, καὶ ὁ ἔλαβε μόγις την αρκούσαν αὐτῷ χάριν ἔλαβε. Καὶ την αἰτίαν δὲ όμως, δι' ήν τινες, ώς λέγεται, παραιτοθνται τὸ ' όμοούσιον,' έξετάσωμεν άληθως, μη άρα μαλλον έκ ταύτης όμοούσιος δείκνυται ό Υίὸς τῷ Πατρί. Φασὶ τοίνυν, ὡς ὑμεῖς ἐγράψατε, Cp. Hil. de μη χρηναι λέγειν ' όμοούσιον ' τὸν Υίὸν τῷ Πατρὶ, ὅτι ὁ λέγων Sýn. 81. όμοούσιον τρία λέγει, οὐσίαν τινὰ προϋποκειμένην, καὶ τοὺς έκ ταύτης γεννωμένους όμοουσίους είναι καὶ ἐπιλέγουσιν ' Έὰν οὖν ὁ Υἱὸς ὁμοούσιος ἢ τῷ Πατρὶ, ἀνάγκη προϋποκείσθαι Cp. c. 45. αὐτῶν οὐσίαν, ἐξ ής καὶ ἐγεννήθησαν, καὶ μὴ είναι τὸν μὲν Πατέρα, τὸν δὲ Υίὸν, ἀλλ' ἀμφοτέρους ἀδελφούς.' Ταῦτα εἰ καὶ Ἑλλήνων εἰσὶν έρμηνεῖαι, καὶ οὐκ ἀναγκαῖα ἡμῖν τὰ παρ' ἐκείνων· ἀλλ' ἴδωμεν τὰ εἰρημένα τὰ 'δμοούσια,' τὰ ἐκ τῆς προνοουμένης οὐσίας άδελφὰ, πότερον ξαυτῶν εἰσιν 'δμοούσια,' η της οὐσίας έξ ης καὶ ἐγεννήθησαν εἰ μὲν γὰρ ἑαυτῶν, ' ἑτεροούσια ' καὶ ἀνόμοια ἔσται πρὸς την γεννήσασαν αὐτὰ οὐσίαν' αντίκειται γάρ τῷ ὁμοουσίω τὸ ἐτεροούσιον εἰ δὲ τῆς γεννησάσης αὐτὰ οὐσίας ἐστὶν ἕκαστον δμοούσιον, δῆλον ὅτι τὸ ἔκ τινος γεννώμενον όμοούσιον έστι τῷ γεννήσαντι καὶ οὐκέτι χρη ζητείν τρείς οὐσίας, ἀλλὰ μόνον ζητείν, εἰ τόδε ἀληθες ἐκ

De Synodis. τουδέ έστι. Καν γαρ συμβή μη είναι δύο άδελφούς, άλλα καί μόνον ένα εξ εκείνης της οὐσίας γενέσθαι, οὐ διὰ τὸ μη είναι έτερου, άλλοτριοούσιος αν λεχθείη ὁ γεννηθείς άλλα και μόνος ων, είη αν καὶ αὐτὸς ὁμοούσιος τῷ γεννήσαντι. Ἐπεὶ τί αν Judy. xi, 34. εἴποιμεν περὶ τῆς θυγατρὸς τοῦ Ἰεφθάε, ὅτι 'μονογενης ην' καὶ οὐκ ἡτ, φησὶν, 'ἄλλο τέκνον αὐτῷ,' καὶ περὶ τοῦ νίοῦ δὲ της γήρας, ου ήγειρευ έκ νεκρων ο Κύριος, ότι καὶ αὐτὸς οὐκ είχεν ἀδελφὸν, ἀλλὰ 'μονογενης' ην αρα οὐκ ην όμοούσιος Luke vii. 12. έκαστος αὐτῶν τῷ γεννήσαντι; καὶ μὴν ἦσαν τέκνα γὰρ ἦσαν καὶ τοῦτο τέκνων ἴδιόν ἐστι πρὸς γονέας. Οὕτω καὶ τὸν τοῦ Θεοῦ Υίὸν 'ἐκ τῆς οὐσίας' εἰπόντες οἱ πατέρες, εἰκότως καὶ ' όμοούσιον ' εἰρήκασι' ταύτην γὰρ ἔχει καὶ τὸ ἀπαύγασμα δύναμιι προς το φως. "Επεται δε τούτοις μηδε την κτίσιν εκ τοῦ μη όντος γεγονέναι. Οἱ γὰρ κατὰ πάθος γεννῶντες ἄνθρωποι, αὐτοὶ καὶ τὴν ὑποκειμένην ὕλην ἐργάζονται, καὶ ἄλλως οὐκ αν δύναιντο ποιείν εί δε τὸ 'κτίζειν' οὐκ ἀνθρωπίνως νοοθμεν ἐπὶ Θεοῦ, πολλῷ μᾶλλον οὐδὲ τὸ 'γεννῷν' ἀνθρωπίνως πρέπει νοεῖν έπὶ Θεοῦ, οὐδὲ τὸ 'δμοούσιον' σωματικῶς ἐκλαμβάνειν, ἀλλ' αι αχωρείν δεί από των γενητών, και αποτιθέντας κάτω που τας ανθρωπίνας εἰκόνας καὶ πάσας άπλως τὰς αἰσθήσεις, ανιέναι έπὶ τὸν Πατέρα, μὴ λάθωμεν ἀφαιροῦντες τὸν Υίὸν ἀπὸ τοῦ Πατρός, καὶ προστιθέντες τοῖς ξαυτοῦ κτίσμασι.

52. Καὶ ἄλλως δὲ, εἰ μὲν Πατέρα καὶ Υίον ὁμολογοῦντες, δύο τινὰς ἀρχὰς ἢ δύο θεοὺς, καθάπερ Μαρκίων καὶ Οὐαλεντῖνος, λέγομεν, ἢ ἔτερόν τινα τρόπον θεότητος ἔχειν τὸν Υίὸν, καὶ μὴ εἰκόνα καὶ χαρακτῆρα τοῦ Πατρὸς εἶναι τὸν Υίὸν, διὰ τὸ ἐξ αὐτοῦ πεφυκέναι ἔστω 'ἀνόμοιος' ξέναι γάρ εἰσι παντάπασιν ἀλλήλων αὶ τοιαῦται οὐσίαι εἰ δὲ μίαν οἴδαμεν καὶ μόνην θεότητα τὴν τοῦ Πατρὸς, τούτον τε Λόγον καὶ Σοφίαν εἶναι τὸν Υίὸν, καὶ οὕτω πιστεύοντες οὐ λέγομεν δύο θεοὺς, τήν τε ἐνότητα τοῦ Υίοῦ πρὸς τὸν Πατέρα οὐχ ὁμοιώσει διδασκαλίας, ἀλλὰ κατὰ τὴν οὐσίαν καὶ ἀληθεία φρονοῦμεν ὥστε διὰ τοῦτο μὴ λέγειν δύο θεοὺς, ἀλλ' ἕνα Θεὸν, ἐνὸς ὄντος εἴδους θεότητος, ὡς ἔστι τὸ φῶς καὶ τὸ ἀπαύγασμα τοῦτο γὰρ ὥφθη τῷ πατριάρχη Ἰακώβ, καί ψησιν ἡ γραφή ''Ανέτειλε δὲ αὐτῷ ὁ ἥλιος, ἡνίκα παρῆλθε τὸ εἶδος τοῦ Θεοῦ' καὶ τοῦτο

Gen. xxxii.

θεωρούντες οἱ άγιοι προφήται, καὶ νοούντες, τίνος ἐστὶν Υίὸς καὶ εἰκὼν, ἔλεγον ' Ἐγένετο Λόγος Κυρίου πρὸς μέ.' Γινώ- Qu. καὶ γινώσκοντες τὸν ἐν αὐτῷ θεωρούμενον καὶ ἀποκαλυπτόμενον Πατέρα, Jer.i. 11, etc. εθάρρουν είπειν " Ωφθη μοι δ Θεδς των πατέρων ήμων, δ Exod. iii. 16. Θεὸς 'Αβραὰμ, καὶ 'Ισαὰκ, καὶ 'Ιακώβ.' τούτου δὲ οὕτως όντος, διὰ τί τὸν ένα όντα πρὸς τὸν Πατέρα καὶ φαινόμενον, ώς έστιν δ Πατήρ, κατά την δμοιότητα καὶ μίαν θεότητα, εὐλαβούμεθα εἰπεῖν 'δμοούσιον;' Εἰ μὲν γὰρ, ώσπερ εἴρηται πολλάκις, οὐκ ἔχει τὴν ἰδιότητα τῆς πατρικῆς οὐσίας, οὐδὲ τὴν έμφέρειαν ώς Υίὸς, καλώς εὐλαβούμεθα εἰ δὲ τοῦτό ἐστι τὸ φωτιστικου καὶ δημιουργικου το ίδιαίτατου του Πατρός, οῦ ἄνευ οὕτε δημιουργεῖ, οὕτε γινώσκεται ('πάντα γὰρ δι' αὐτοῦ Cp. Col. i. καὶ ἐν αὐτῷ συνέστηκε') · διὰ τί, τὸ πρᾶγμα νοοῦντες, παραιτούμεθα την τοῦτο σημαίνουσαν λέξιν εἰπεῖν; Τί γάρ ἐστι τὸ ούτως όμοφυες τῷ Πατρὶ ἢ 'όμοούσιου' αὐτοῦ; Οὐ γὰρ ἀλλότριον, ώς ύπουργοῦ δεόμενος, προσελάβετο ὁ Θεὸς τὸν Υίόν. οὐδὲ τὰ ποιήματα ἰσάξια τοῦ κτίσαντος, ώστε τιμᾶσθαι ταῦτα ώς ἐκείνου, ἢ νομίζειν ὅτι ταῦτα καὶ ὁ Πατὴρ 'ἔν εἰσιν.' Ή τολμησάτω τις διελείν, καὶ εἰπείν δύο φῶτα είναι τὸν ήλιον καὶ τὸ ἀπαύγασμα, ἢ ἐτέραν τινὰ είναι οὐσίαν, ἢ ὅτι ἐπισυμβέβηκε τὸ ἀπαύγασμα, καὶ μὴ ἁπλοῦν εἶναι καὶ καθαρὸν γέννημα εκ τοῦ ἡλίου τοῦτο, ώστε δύο μεν είναι ήλιον καὶ ἀπαύγασμα, εν δε τὸ φως, διὰ τὸ ἐκ τοῦ ἡλίου είναι τοῦτο γέννημα. Τοιαύτης δε ούσης και μαλλον αδιαιρέτου της φύσεως του Υίου πρός του Πατέρα, και ουκ επισυμβάσης της θεότητος τῷ Υἱῷ, ἀλλὰ της πατρικής θεότητος οὔσης ἐν τῷ Υἱῷ, ὤστε τὸν έωρακότα τὸν Υἱὸν ὁρᾶν ἐν αὐτῷ τὸν Πατέρα, διὰ τί ὁ τοιοῦτος μὴ ὰν λέγοιτο 'δμοούσιος;'

53. "Εστι μεν οὖν ἱκανὰ καὶ ταῦτα πεῖσαι ὑμᾶς μὴ κατηγορεῖν τῶν εἰρηκότων 'ὁμοούσιον' εἶναι τὸν Υἱὸν τῷ Πατρί καὶ αὐτὴν δὲ ὅμως τὴν τοῦ 'ὁμοουσίου' λέξιν καθ' ἐαντὴν ἐξετάσωμεν, ἵνα γνῶμεν, εἰ χρὴ λέγειν ὅλως 'ὁμοούσιον,' καὶ εἰ κυρία λέξις ἐστὶ, καὶ ἁρμοζόντως ἐστὶν αὕτη ἐπὶ Υἱοῦ λεγομένη. Οἴδατε γὰρ καὶ ὑμεῖς, καὶ οὐδ' ἄν τις ἀμφιβάλλοι, ὅτι τὸ 'ὅμοιον' οὐκ ἐπὶ τῶν οὐσιῶν, ἀλλ' ἐπὶ σχημάτων καὶ ποιοτήτων λέγεται ὅμοιον' ἐπὶ γὰρ τῶν οὐσιῶν οὐχ ὁμοιότης, ἀλλὰ

DE SYNODIS. ταυτότης αι λεχθείη. "Ανθρωπος γοῦν ἀνθρώπω 'όμοιος' λέγεται, οὐ κατὰ τὴι οὐσίαυ, ἀλλὰ κατὰ τὸ σχῆμα καὶ τὸυ χαρακτήρα τη γαρ οὐσία ὁμοφυείς είσι. Καὶ πάλιν ἄνθρωπος κυνὶ ουκ 'ανόμοιος' λέγεται, άλλ' έτεροφυής οὐκοῦν τὸ μεν ὁμοφυες καὶ όμοούσιου, τὸ δὲ ἐτεροφυὲς καὶ ἐτεροούσιου. Διὸ καὶ ὁ λέγων 'όμοιον κατ' οὐσίαν' ἐκ μετουσίας τοῦτο λέγει ὅμοιον. Τὸ γὰρ 'ὅμοιον' ποιότης ἐστὶν, ήτις τῆ οὐσία προσγένοιτ' ἄν. Τοῦτο δὲ τῶν ποιημάτων ἴδιον ἂν εἴη ταῦτα γὰρ ἐκ μετοχῆς 1 John iii. 2. όμοιοῦται τῷ Θεῷ. ''Όταν' γὰρ, φησὶ, 'φανερωθῆ, ὅμοιοι αὐτῷ ἐσόμεθα' ὅμοιοι δηλονότι οὐ τῆ οὐσία, ἀλλὰ τῆ νίότητι, ῆς μεταλαμβάνομεν παρ' αὐτοῦ. Εἰ μεν οὖν καὶ τὸν Υἱὸν ἐκ μετονσίας λέγετε, λεγέσθω μεν παρ' ύμων ' όμοιοούσιος.' Οὐκ ἔστι μέντοι λεγόμενος ούτως αλήθεια, οὐδὲ όλως φως, οὐδὲ φύσει Θεός. Τὰ γὰρ ἐκ μετουσίας οὐκ ἀληθεία, ἀλλ' δμοιώσει τῆς ἀληθείας λέγεται όμοια, ώστε καὶ μεταπίπτειν, καὶ ἀφαιρεῖσθαι δύνασθαι ἀπὸ τῶν μετεχόντων τὴν μετάληψιν. Τοῦτο δὲ πάλιν ίδιον τών κτισμάτων καὶ ποιημάτων ἐστίν. Οὐκοῦν εἰ τοῦτο άτοποι, οὐκ αν εἴη ἐκ μετουσίας, ἀλλα φύσει καὶ ἀληθεία Υίὸς, φῶς, σοφία, Θεός. Φύσει δὲ ὢν καὶ οὐ μετοχ $\hat{\eta}$ , οὐκ ἂν κυρίως λεχθείη δμοιοούσιος, αλλ' δμοούσιος. Ο δε μηδε επ' άλλων άν τις είποι εδείχθη γαρ το δμοιον μη επί των οὐσιων λεγόμενον πως οὐκ ἀνόητον μεν, ἢ τάχα καὶ χαλεπὸν τοῦτο προφέρειν ἐπὶ Υίοῦ, καὶ μὴ μᾶλλον τὸ ὁμοούσιον;

54. Διὰ τοῦτο γὰρ καὶ ἡ ἐν Νικαία σύνοδος καλῶς ἔγραψεν, ὅπερ ἔπρεπεν εἰπεῖν, γεννητὸν ' ἐκ τῆς οὐσίας τοῦ Πατρὸς τὸν Υἱὸν ὁμοούσιον.' Ταῦτα καὶ ἡμεῖς μαθόντες, μὴ σκιαμαχῶμεν, καὶ μάλιστα γινώσκοντες ὅτι οἱ καὶ ταῦτα γράψαντες, οὐχ ὡς παρεξηγούμενοι τὴν ἀλήθειαν, ἀλλ' ἐκδικοῦντες μὲν τὴν ἀλήθειαν καὶ τὴν εἰς Χριστὸν εὐσέβειαν, καθαιροῦντες δὲ τὰς κατ' αὐτοῦ τῶν ' Αρειομανιτῶν βλασφημίας, οὕτως ὡμολόγησαν τὴν πίστιν. Σκεπτέον γὰρ καὶ κατανοητέον ἀκριβῶς ὅτι λέγοντες μὲν ' ἀνομοιοούσιον' καὶ ' ἑτεροούσιον', οὐ σημαίνομεν τὸν ἀληθινὸν Υἱὸν, ἀλλ' ἔν τι τῶν ποιημάτων καὶ τὸν εἰσποιητὸν καὶ θέσει Υἱὸν, ὅπερ τοῖς αἰρετικοῖς δοκεῖ · λέγοντες δὲ μὴ ἐριστικῶς τὸ ' ὁμοούσιον,' Υἱὸν σημαίνομεν γνήσιον ἐκ τοῦ Πατρὸς πεφνκότα, κὰν ἐν τούτῳ διαβρηγνύωνται πολλάκις οἱ

Χριστομάχοι. Ταῦτα μὲν ἄπερ ἔγνων ἐγὼ, καὶ διαλεγομένων ἤκουσα φρονίμων, δι' ὀλίγων γέγραφα' ὑμεῖς δὲ, μένοντες ἐπὶ 'τὸν θεμέλιον τῶν ἀποστόλων,' καὶ τὰς παραδόσεις τῶν πατέρων Ερh. ii. 20. κατέχοντες, εὕχεσθε ἵνα ἤδη ποτὲ παύσηται πᾶσα λοιπὸν ἔρις καὶ ζῆλος, τῶν τε αἰρετικῶν αἱ μωραὶ ζητήσεις καταγνωσθῶσι, καὶ πᾶσα λογομαχία' καὶ ἡ μὲν δυσώνυμος καὶ ἀνθρωποκτόνος τῶν 'Αρειανῶν αἵρεσις ἐξαφανισθείη, ἀναλάμψειε δὲ πάντων ἐν ταῖς καρδίαις ἡ ἀλήθεια, ὥστε πάντας πανταχοῦ 'τὸ αὐτὸ τ Cor. i. 10. λέγειν,' καὶ τὸ αὐτὸ φρονεῖν' μηδεμιᾶς δὲ ἔτι περιλειπομένης 'Αρειανῆς δυσφημίας, λέγηται καὶ ὁμολογῆται κατὰ πᾶσαν ἐκκλησίαν' 'Εῖς Κύριος, μία πίστις, ὲν βάπτισμα,' ἐν Χριστῷ Ερh. iv. 5. 'Ιησοῦ τῷ Κυρίῳ ἡμῶν, δι' οῦ τῷ Πατρὶ ἡ δόξα καὶ τὸ κράτος εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. 'Αμήν.

55. Μετὰ τὸ γράψαι μετὰ περὶ τῶν συνόδων, ἔγνων γρά- (Postscript.) ψαντα τὸν ἀσεβέστατον Κωνστάντιον πρὸς τοὺς ἐν ᾿Αριμήνῳ μείναντας ἐπισκόπους καὶ σπουδὴν ἔσχον λαβεῖν τὰ ἀντί-γραφα παρὰ γυησίων ἀδελφῶν, καὶ ἀποστεῖλαι ὑμῖν, καὶ τὰ παρὰ τῶν ἐπισκόπων ἀντιγραφέντα Ἱνα γνῶτε τοῦ μὲν βασιλέως τὴν ἀσεβῆ πανουργίαν, τῶν δὲ ἐπισκόπων τὸ ἑδραῖον καὶ ἀκλινὲς τῆς πρὸς τὴν ἀλήθειαν γνώμης.

Έρμηνεία της επιστολης.

Κωνστάντιος νικητής καὶ θριαμβεντής Αὔγουστος πᾶσιν (Letter of Constantius έπισκόποις τοῖς ἐν ᾿Αριμήνω συνελθοῦσιν.

'Αεὶ μὲν προηγουμένην ἡμᾶς ἔχειν φροντίδα περὶ τοῦ θείου Soc. ii. 37. καὶ προσκυνητοῦ νόμου, οὐδὲ ἡ ὑμετέρα χρηστότης ἀγνοεῖ 19. cp. Soz. iv. ἀλλὰ νῦν τοὺς παρὰ τῆς συνέσεως ὑμῶν ἀποσταλέντας εἴκοσιν ἐπισκόπους, ἀναδεξαμένους τὴν παρ' ὑμῶν πρεσβείαν, τέως οὐκ ἠδυνήθημεν αὐτοὺς ἰδεῖν. ''Αναγκαία γάρ τις ἡμᾶς ἤπειγεν ἡ πρὸς τοὺς βαρβάρους ὁδός καὶ, ὡς οἴδατε, πρέπει τὴν ψυχὴν, καθαρὰν οὖσαν ἀπὸ πάσης φροντίδος, τὰ περὶ τοῦ θείου νόμου διαγυμνάζειν. Τοιγαροῦν τοὺς ἐπισκόπους ἐκελεύσαμεν ἐν τῆ 'Αδριανουπόλει ἐκδέξασθαι τὴν ἡμετέραν ἐπάνοδον, ἵνα, ἐπειδὰν πάντα καλῶς διατεθῆ τὰ δημόσια, τότε λοιπὸν ἄπερ ἂν ὑποβάλωσιν ἀκοῦσαι καὶ δοκιμάσαι δυνηθῶμεν. Τῆ μέντοι

(Letter of Constantius to the Council.)

De Synopis. στερρότητι ύμων μη βαρύ φαινέσθω, ώστε εκδέξασθαι την αὐτῶν ἐπάνοδον, ἴνα ἐπειδὰν ἐπανέλθωσι κομίζοντες ὑμιν τὰς ήμετέρας ἀποκρίσεις, δυνηθήτε είς πέρας ἀγαγείν τὰ πρὸς τὴν λυσιτέλειαν ανήκουτα τη καθολική εκκλησία.

Ταῦτα ἐδέξαντο οἱ ἐπίσκοποι, ἐπαγομένων τριῶν.

'Αντίγραφον των ἐπισκόπων.

(Reply of Council.) Soc. ii. 37. Theod. ii. 20.

Τὰ γράμματα τῆς σῆς φιλανθρωπίας ἐδεξάμεθα, κύριε θεοφιλέστατε βασιλεύ, τὰ περιέχουτα διὰ τὴν δημοσίων ἀνάγκην τέως μη δεδυνησθαί σε τους ήμετέρους πρέσβεις θεωρήσαι ήμας τε κελεύεις εκδέξασθαι την αὐτων επάνοδον, έως αν τὰ παρ' ήμων δρισθέντα ἀκολούθως τοις προγόνοις ήμων ἐπιγνώ παρ' αὐτῶν ἡ σὴ εὐσέβεια. 'Αλλὰ καὶ νῦν διὰ τούτων τῶν γραμμάτων δμολογούμεν καὶ διαβεβαιούμεθα, μηδαμώς ήμας αναχωρείν της ήμετέρας προθέσεως τοῦτο γαρ και τοῖς πρεσβεῦσιν ἡμῶν ἐνετειλάμεθα. ᾿Αξιοῦμεν τοίνυν ὅπως γαληναία τη προσόψει τά τε νθν γράμματα της ημετέρας μετριότητος κελεύσης ἀναγνωσθηναι άλλὰ γὰρ κἀκείνα, ἃ διὰ τῶν πρεσβέων ήμων ενετειλάμεθα, ήδέως ύποδέξη. Έκεινο μέντοι συνορά μεθ' ήμων καὶ ή ση ήμερότης, όση νθν έστι λύπη καὶ κατήφεια, ὅτι ἐν τοῖς σοῖς μακαριωτάτοις καιροῖς τοσαῦται έκκλησίαι χωρίς έπισκόπων είσί και δια τοῦτο πάλιν την σην φιλαιθρωπίαν άξιουμεν, κύριε θεοφιλέστατε βασιλεύ, όπως πρό της τραχύτητος των χειμώνων, είπερ αρέσειε τη ση εύσε-Βεία, κελεύσης ήμας είς τας ήμετέρας εκκλησίας επανελθείν, ύπερ του δύνασθαι ήμας τῷ παντοκράτορι Θεῷ, καὶ τῷ Δεσπότη καὶ Σωτήρι ήμῶν Χριστῷ, τῷ Υἱῷ αὐτοῦ τῷ μονογενεῖ, ὑπὲρ της σης βασιλείας, τὰς ἐθίμους εὐχὰς μετὰ τῶν λαῶν ἀποπληρούν, καθώς και ἀεὶ ἐπετελέσαμεν, καὶ νύν ποιούμεν εὐχόμενοι.

# INDEX.

Α.

ABUTERIUS, slain by Magnentius, 135. Acacius, bishop of Cæsarea, 47, 60, 245, 256, 287.

Achillas, bishop of Alexandria, 17,

23, 72, 84, 129, 260.

Achillas, presbyter under Athanasius,

Achilleus, one of Meletius's adherents.

Achitas, deacon, sent to Athanasius,

Adamantius, Egyptian bishop attending on Athanasius, 94, 102. Adelphius, Egyptian bishop, exiled,

234.

Adrianople, 195, 305.

Aetius, Anomœan leader, 249, 288. Affirmations, solemn, equivalent to oaths, 135.

Agathammon, Egyptian bishop, attending on Athanasius, 102. Agathammon, one of Meletius's ad-

herents, 85.

Agathodæmon, Egyptian bishop, exiled, 234.

Agathus, Egyptian bishop, exiled, 234.

Alexander, bishop of Alexandria, 17, 23, 34, 72, 84, 114, 140, 234, 260; death of, 73, 127.

Alexander, bishop of Constantinople,

114, 125, 179.

Alexander, bishop of Thessalonica, 27; letters of, 79, 95.

Alexandria, Council of, 88; corn supplies from, 21, 101.

Almsgiving, system of, 191, 227,

'Amen,' the, in Church service,

Ammon, Arian, secretary to Gregory,

Ammoniaca, a place of exile, 234. Ammonianus, ex-Meletian bishop, 82.

Ammonius, Egyptian bishop, exiled, 234.

Ammonius, another, bishop, exiled.

Ammonius, another, bishop, exiled,

Ammonius, one of Meletius's adherents, 84.

Ammonius, deacon under Athanasius, 78, 89.

Ammonius, a lay Catholic, 201. Amos, one of Meletius's adherents,

Amphion, Cilician bishop, 114.

Amphion, bishop of Nicomedia, 19. Anagamphus, Egyptian bishop, exiled, 234.

Anathemas, at end of Nicene Creed, explained, 290.

'Anomoion,' the, 280, 282, 288.

Antinous, deacon under Meletius, 85. Antioch, Athanasius at, 133, 214; council against Paul at, 293; Dedication Council at, 267; Anomœon council at, 282.

Antiochus, 'agens-in-rebus,' 137. Antoninus, commissary of provisions,

Antony, St., remonstrates with Gregory, 192.

Anubion, Egyptian bishop attending on Athanasius, 94, 102.

Aphthonius, presbyter, exiled, 51. Apis, presbyter under Athanasius, 74. Apollonius, Egyptian bishop, exiled,

Apollonius, presbyter under Meletius,

'Apostolic rules,' 32.

Aquileia, 69, 72, 133, 140. Arbæthion, bishop, attending on Athanasius, 102.

Archaph, John, Meletian leader, 25, 27, 79, 83, 85; professes to rejoin the Church, 83; relapses, 95. Archbishop, title of, 85.

Arian heresy, main points of the, 117; specially antichristian character of, 34, 73, 104, 114, 241, 248; idolatry involved in, 109, 119, 300; Judaical, 113, 118; the

dregs of all heresies, 123.

Arians, league of with Meletians, 73, 240; inconsistencies of, 258; cruelty of, 160, 228, 230, 305; called Ariomaniacs, 257; their intrigues compared to a drama, 27, 221; fury of their women, 225.

Ariminum, Council of, 250; letters of, 253, 306; creed of, 281.

Aristæus, Greek bishop, 113.

Arius, excommunicated by Alexander, 17; extracts from writings of, 259; death of, 125, 179, 219.

Armenia, Alexandrian clerics exiled to, and recalled, 197.

Arsacius, eunuch, agent in persecution, 190.

Arsenius, false story of, 20, 22, 50, 78; detection of, 78; letter of, 82. Artemas, called 'founder' of Arian-

ism, 265. Ascetics, 18, 150, 200, 209.

Asclepas, bishop of Gaza, persecuted by Arians, 57, 60, 160, 187; at Sardican council, 57.

Asterius, Arian 'sophist,' extracts from work of, 253.

Asterius, Arian bishop, 257.

Asterius, bishop, joins the orthodox at Sardica, 60, 193; exiled, 195.

Asterius, count, 220. Asterius, 'duke' of Armenia, 146. Athanasius, St., energy of, in Nicene council, 17; election of, regular, 18; false charges against, 16, 29, 74 ff., 101, 131 ff.; appeal of, to Constantine, 100; first exile of, 22, 102, 219; first return of, 19; second exile or first flight of, 6, 190; sojourn of, at Rome, 40, 66, 133; second return of, 200; third exile or second flight of, 147 ff., 174, 243; character of, described by Julius, 66; Constantius's representation of, 152.

Athanasius, Arian bishop of Ana-

zarbus, quoted, 262.

Athanasius, presbyter, exiled, 51. Athenodorus, Egyptian bishop, exiled, 234.

Augarus, excommunicated at Seleucia, 257.

Auxentius, Arian bishop of Milan, 112, 236.

Axum, the two princes of, Constantius's letter to, 153.

#### В.

Balacius, duke, persecutes with Gregory, 191.

'Bankers, good,' traditional saying

about, 184.

Baptism, grace given through, 135. Baptistery, burning of a, 4.

Bardion, count, sent to Athanasius, 197.

Basil, bishop, 114.

Basil of Ancyra, Semi-Arian, 61, 112; spoken of hopefully, 201. Basilicus, excommunicated at Seleu-

cia, 257.

Basilina, Julian's mother, takes part with Arianisers, 187.

Berytus, 18.

Bishops, ought not to change their sees from ambition, 18, 36, 61; their thrones in church, 28, 175, 223, 243; to be chosen from their own churches, 40; cabals about election of, 75; more than 400 in communion with Athanasius after Sardican Council, 201.

Bithynus, Arian, joins in attack on a

church, 222.

Boccon, presbyter under Athanasius, 77.

Bodies of Catholics not given up for burial, 235.

Bodily separation cannot break true friendship, 211.

Books, sacred, of churches, 5, 40, 97.

#### C.

Cæcilian, bishop of Carthage, 114. Cæsarea in Cappadocia, Athanasius at, 133.

Cæsarean church, the, 139, 222, 236. Caius (Gaius), Arian bishop, 252. Caius, deacon under Athanasius, 78. Cales, one of Meletius's adherents, 84.

Callinicus, Meletian bishop, 74. 'Camp,' name for imperial court, 83, 101, 209.

Candles of the church, 5. Capiton, Sicilian bishop, 114. Carpones, Arian presbyter, 35. Carterius, bishop of Antaradus, 160.

'Catalogue,' the clerical, 68.

Cataphronius, prefect of Egypt, 222. Catechumens, could not be present at the oblation, 39, 59, 97; wrongly advanced to episcopate, 150.

Cecropius, Arian, made bishop of

Nicomedia, 112, 236.

Celibacy, adopted from religious motives, 200.

Cemeteries, 150, 258.

'Chalice, the broken,' story of, 23, 59, 77, 90.

Chancel rails, 5.

Change of the Word in incarnation, denied, 276.

Changeableness, moral, imputed to the Son by Arians, 117.

Chorepiscopi, 98.

Chrestus, bishop of Nicæa, 19. Christ, the Body and Blood of, 16, 42; prayer to, in church, 137,

221; example of, as retiring from

persecution, 166.

Church, judgments of, independent of Emperor's sanction, 220; Meletians take a secular view of, 239. Churches, attacks on Alexandrian,

4, 175, 190, 222, 243.

Clementius, Athanasius's conversation with, 136.

Clergy, communicate before laity, 23. Clerical immunity from civil functions, 67, 69, 239.

Clysma, a place of exile, 234.

Coequality of the Son, 298; denied by Arians, 259, 279.

Coeternity of the Son, 123; denied by Arians, 261.

Colluthians, 91, 95.

Colluthus, one of Meletius's adherents, 84.

Colluthus, presbyter, ordinations by, invalid, 24, 88, 90.

'Commentarius,' (a registrar), 20. Constans, 46, 64, 131 ff., 215, 219; relations of Athanasius to, 131; murder of, 135.

Constantine the Great, letters of, 73, 74, 80, 83, 100.

Constantine II., letter of, 102.

Constantius II., letters of, 64, 67,

146, 151, 199, 219, 305; resumes persecution, 203; usurps Church authority, 220, 237; a precursor of Antichrist, 217, 236, 241; guilty of slaughter of his kinsmen, yet imbecile, 232.

Council, one may be reviewed by

another, 32, 87.

Councils, composed of bishops, 22, 220; series of Arianising, 265.

Counts, ought not to overawe councils, 40, 47, 208, 220.

'Cowardice,' Athanasius charged with, 159 ff.

'Created,' in what sense Christ said to be, 123.

Creator, Christ the, 123.

'Creature, a, but not as one of the creatures,' Arian phrase, 268.

Creed, the Nicene, sufficient, 110, 249; absurdity of dating one, 247. Creeds, multiplicity of Arian, 111,

265.

Crispinus, bishop of Padua, 132. Cronius, one of Meletius's adherents,

Cucusus, scene of Paul's exile and death, 160, 188.

'Cursus publicus,' 65, 83, 144, 196. Cymatius, bishop of Paltum, 160,

Cymatius, bishop of Antarados, 160, 187.

Cyriacus, bishop, 113.

Cyrus, bishop of Berœa, 160, 187.

#### D.

Dalmatius, the Censor, 78.

'Danius,' (Theognis?), 31.

'Dated Creed,' the, 251.

Datianus, a count sent to Athanasius, 197.

Deacons, function of towards bishops, 20, 30, 78.

Dedication of a church, 97, 139, 265, 267; creed called of the, 267, 287.

Demetrius, deacon under Athanasius, 78.

Demophilus, Arian bishop of Berœa, 112, 252.

Desertion of the flock, sinful, 148.

Didymus, presbyter under Athanasius, 77.

Diodorus, bishop, exiled, 187, 195. Diogenes, notary, 145, 218, 220. Diognius (Theognis), 25, 85. Dionysius, bishop of Alexandria,

quoted, 293.

Dionysius, bishop of Leis (Lodi),

Dionysius, bishop of Milan, 149, 160, 206, 217, 236.

Dionysius, bishop of Rome, 293.

Dionysius, count, at Council of Tyre, 83, 92; letter of, 95.

Dioscorus, Egyptian bishop, exiled,

Dioscorus, Egyptian presbyter, exiled, 162.

Dioscorus, presbyter under Meletius, 89.

'Disciplina arcani, 23, 42.

Dissimulation, some Catholics frightened into, 112, 149, 201, 221.

Ditheism, not involved in Catholic faith, 302.

Domnion, bishop of Sirmium, 187.

Donatus, proconsul, 160.

Dracontius, Egyptian bishop, exiled,

Dynamius, an agent in Arian persecution, 227, 244.

#### E.

Easter, festival of, 6, 139, 196; question of, 248.

'Economy,' Christ's human nature so called, 107.

Edessa, 65.

Egyptian bishops, circular of, referred to, 37; general number of,

Elpidius, Roman presbyter and envoy, 31, 190.

Emperors, not to usurp government of the Church, 206, 215.

Ephraim, one of Meletius's adherents, 84.

Epictetus, Arian bishop, 112, 237. 'Essence' of God,—true meaning of the phrase, 285; proscribed by Arians, 251, 278.

'Eternal Emperor,' title of, 247. Eucharist, the Holy, reverence due to, 24; profanation of, 23, 41.

Eudæmon, one of Meletius's adherents, 74, 84.

Eudoxius, Arian bishop of Germanicia and Antioch, 112, 186, 245, 256, 270, 287.

Eugenius, master of the palace, 132. Eulogius, Egyptian bishop, exiled,

Eunuchs, ascendancy of, 200, 226,

Euphrates, bishop of Cologne, plot against, 196.

Euphration, bishop of Balaneæ (or Calanæ), 160, 187, 262.

Eupsychius, Cappadocian bishop,

Eusebians, really working for Arianism, 9, 98, 112; though they dislike to be called Arians, 110; rancour of, against Athanasius, 14; letter of, to Julius, 31; secede from Sardica, 47, 58, 194.

Eusebius, bishop of Cæsarea, 20, 60, 92, 101; accepted Nicene Creed, 257; Arian language of,

262.

Eusebius, bishop of Nicomedia, 17, 21, 31, 73, 187, 206, 229; part of a letter from, 262; death of, 46. Eusebius, bishop of Vercellæ, 149,

161, 206, 217.

Eusebius, the high chamberlain, 207. Eusebius, decurion, 69.

Eustathius, bishop of Antioch, 112,

Eustathius, bishop of Sebaste, 112, 160, 186.

Eustathius, presbyter, 194.

Eustolium, 177, 201.

Eustorgius, bishop of Milan, 114. Eutropias, aunt to Constantius,

Eutropius, bishop of Hadrianople, 160, 187.

Eutropius, Roman presbyter, exiled,

Eutychius, excommunicated at Seleucia, 257.

Eutychius, subdeacon and martyr, 226.

Euzoius, Arian bishop, 234, 282. Evagrius, 'agens-in-rebus,' 137.

Evagrius, bishop of Mitylene, excommunicated at Seleucia, 257.

Exile, used for good, 206. 'Expansion,' Marcellian theory of, 276.

'Ex parte' proceedings, of no weight, 34, 38, 96.

'Expression,' the Son, of the Father,

'Exucontians,' name of, 282.

#### F.

FAIR trial, requirements of a, 38, 86,

Faith, the Catholic, to be maintained before all things, 50; question of, to precede questions as to conduct, 208.

Fall of Adam, effect of the, 106. Falsehood presented by Satan as

truth, 106.

Family religion, earnest, 200.

Fasting, observance of, 5, 26, 162. Father, the, called 'the superior'

(God) by Arians, 154, 260. Fatherhood, human, used in illustration of Divine, 291.

Faustinus, receiver-general, 222, 224. Felicissimus, duke, 137, 220.

Felix, intruded into see of Rome, 237.

Fidelius, excommunicated at Seleu-

Flacillus, bishop of Antioch, 31; admonished by Count Dionysius,

Flight during persecution, lawful, 6, 155, 165; hardships of, 170.

Florentius, count, 197. Force, Arians rely on, 230. Forgery of letters, 58, 137. Form in baptism, the, 286.

'Form of the Godhead,' Christ the, 123.

Fortunatianus, bishop of Aquileia, 149.

Friday, service on a, 243.

'From the essence of the Father,' explained, 284.

'From nothing,' Arians held the Son to be, 117, 271, 282.

Frumentius, bishop of Axum, 153.

#### G.

Gabianus, count, conveys Julius's letter, 31. Gallus, the Cæsar, 236.

Gaudentius, a palace officer, 73.

George of Cappadocia, evil reputation of, 113, 219, 237, 287; persecutes when intruded into Alexandrian see, 161, 218; driven out by Alexandrians, 256, 287.

George, bishop of Laodicea, 20, 47, 60, 113, 158, 177, 180, 186; ex-

tracts from letters of, 262.

Germinius, bishop of Sirmium, 112, 236, 245; at Sirmian synod of A.D. 357, 278.

God's nature in itself incomprehensible, 183.

Good Friday, 5.

Gorgonius, head of police at Alexandria, 228, 244.

Gregory, intrusion of, at Alexandria, 5, 41, 219, 236; deposed at Sardica, 51, 61; death of, 197.

#### H.

Harpocration, one of Meletius's adherents, 84.

'He was not before He was begotten,' Arian phrase, 117, 261.

Hebrews, Epistle to, ascribed to St. Paul, 119.

Helias, Meletian monk, 79.

Hellanicus, bishop of Tripolis, exiled,

Hemerius, receiver-general, letter of,

Heraclides, Egyptian bishop, exiled,

Heraclides, one of Meletius's adherents, 77, 84.

Heraclius, count, 218, 222.

Heraclius, presbyter under Athanasius, 77.

Heremius, bishop of Thessalonica,

Heresy, takes up parts of the truth,

Hermæon, one of Meletius's adherents, 84.

Hermeas, a charitable Alexandrian,

Hermes, Egyptian bishop, exiled,

'Hermetaries,' a rack so called, 156.

Hesychius, count, 47, 192. Hesychius, Eusebian deacon, 33.

Hierax, alluded to by Arius, 261. Hierax, presbyter, exiled, 162.

Hilary, deacon, scourged, 211. Hilary, notary, 147, 218, 243.

'Homoion,' the, 280; tendency of,

to Anomoion, 288.

'Homoiousion,' the, rejected by Arians as 'non-scriptural,' 278, 280; inadequate for Semi-Arians' real belief, 291.

'Homoousion,' the, rejected by Arians as 'non-scriptural,' 278, 280; defended against objections of Semi-Arians, 293 ff.; a bulwark of faith, 296; Manichean use of, 261.

Hosius, bishop of Cordova, 57, 88, 132, 149, 164; general character of, 161, 212; letter of, 213; lapse of, under cruelties, 103, 161, 216.

Human conditions belong to the Son as incarnate, 122, 167.

Hundred sheep, Arian use of parable of, 262.

'Hypostases,' three, asserted by Arius, 261.

'Hypostasis,' proscribed by creed of Ariminum, 281; 'with God in,' phrase of Semi-Arians, 269. Hypsele, a bishopric, 82.

#### I.

Idols, Pagan, still standing, 222. Ignatius, St., quoted, 297.

'Image, unvarying, of the Father,' the Son called, 268, 288.

Incorporeality of God, Arians profess zeal for, 261.

Infirmity, human, in Christ, 167. 'Ingenerate, the,' 276, 297.

Irenæus, Arian bishop, 234.

Trenœus, presbyter under Athanasius,

Irenœus, presbyter under Meletius, 85.

Irrelevant replies to charge of Arianizing, 115.

Isaac, one of Meletius's adherents, 84, 7.7.

Isaac, another of Meletius's adherents, 84, 77.

Ischyras, false story of, 23, 77, 87; recantation of, 27, 39, 77; promotion of, by Eusebians, 49; a church built for, 99.

Ision, Meletian bishop, 74. Ision, an orphan boy, 90.

## J.

James, bishop of Nisibis, 114.
Jerusalem, Arian council of, 97, 265.
Jerusalem, orthodox council of, 71.
Jews, join with Pagans in sacrilege,
5; examined as to an alleged

sacrilege, 42, 97.

Julius, Arian bishop, 234. Julius, bishop of Rome, 97, 189; letters of, 31 ff., 65; rebukes Ursacius and Valens, 71; testimony of, to Athanasius, 29, 66; praised

by Sardican Council, 48.
Justice, unattainable against Arians, 186, 237.

Justus, presbyter under Athanasius,

#### K.

Kingdom of Christ, never to end, 270, 273.

Knowledge of the Father, Arians deny the Son to have perfect, 118, 260; of God, how far attainable by man, 183.

#### L.

LAITY, express their mind at election of a bishop, 3, 18, 41.

Law, two aspects of Mosaic, 294. Lent, 5, 161, 229.

Leontius, Arian bishop of Antioch, 112, 158, 177, 186, 201, 289.

Leontius, bishop of Cæsarea in Cappadocia, 113.

'Letters of peace,' 9, 201.

Liberius, bishop of Rome, boldness of, 207; exile of, 211; lapse of, 103, 212.

'Like, according to the Scriptures,' 251, 281; 'according to the Apostle,' 280; 'in all things,' 252, 273.

Logomachy, Arians resort to, 115,

Loneliness, for the truth's sake, God our support in, 218.

Longianus, bishop of Neocæsarea,

Lucifer, bishop of Caliaris, 149, 161, 206, 217.

Lucillus, bishop of Verona, 133. Lucius, bishop of Adrianople, 160, 195. Lucius, one of Meletius's adherents, 84.

Lupus, Cilician bishop, 114.

#### M.

Macarius, bishop of Jerusalem, 115. Macarius (or Arius), an Eusebian bishop, joins orthodox at Sardica,

60, 193.

Macarius, presbyter under Athanasius, sent to Ischyras, 23, 41, 77, 79; kept at Tyre under guard, 41, 86; with Alexander at Constantinople, 179.

Macarius, Eusebian presbyter and

envoy, 33.

Macarius, presbyter under Meletius,

Macedonius, bishop of Constantinople, 187.

Macedonius, bishop of Mopsuestia, 25, 31, 270.

'Macrostich' creed, the, 271.

Magnentius, 134, 236.

Magnus, excommunicated at Seleucia, 257.

Manicheans, 25, 108, 121, 203, 227, 235, 283.

Marcellus, errors imputed to, 60, 273; acquitted, 34, 42, 187.

Marcion, 108.

inquiry, unfairly con-Mareotic ducted, 25, 38, 53, 85, 97; its Report conveyed to Athanasius, 97.

Mareotis, district of, 76, 98.

Maris, bishop of Chalcedon, 25, 31,

Mark, bishop of Arethusa, 270. Mark, bishop, exiled, 162, 234. Mark, another bishop, exiled, 162,

Mark, Arian bishop in Egypt, 234. Martinian, notary, suppresses Dated

Creed, 279.

Martyrdom, 50, 127, 227, 243. Martyrius, Arian bishop, 270. Martyrius, Eusebian deacon, 33. Martyrs. the, 174.

Mary, the B. V., our Lord existed before He was born of, 276.

Materialising ideas of Deity, imputed by Arians to Catholics, 292. Maximian, persecution by, 213, 228. Maximin, bishop of Treves, 113, 132. Maximus, Gallic bishop, 136. Maximus, prefect, 147.

Melas, one of Meletius's adherents.

Meletian schism, early history of

the, 72, 129.

Meletians, leagued with Arians, 73, 84, 128, 240; secularity of, 128, 240; always schismatical, 30, 91. Meletius of Lycopolis, list of bishops and clergy given by, at his recon-

ciliation, 84.

Meletius, bishop of Sebastopolis,

Menophantus, bishop of Ephesus, 47. Metropolitan, bishop of Alexandria called, 82.

Milan, 71, 133, 203, 206. Mines, penal servitude in, 226. Mob force, employed by Arians, 4,

26, 58, 222. Modest language, 183. Monasteries, 79, 235.

Money deposited in churches, 5. Montanus and Maximilla, 248.

Montanus, palatine, 143. Months, Egyptian, 90, 243, 256.

Moses, one of Meletius's adherents,

Muis, Egyptian bishop, exiled, 162. Musæus, presbyter, 72.

Musonianus, count, 47, 192.

#### N.

Naissus, Athanasius at, 133. Narcissus, bishop of Neronias, 31, 47, 158, 177, 270.

Nestorius, prefect, 69, 220.

Nicæa, Council of, 32; why summoned, 248; œcumenical, 73, 229, 259, 265; acted freely, 118; sufficient, 249; Arians try to undermine its authority, 112, 246, 250, 255, 265; its decision inviolable, 208; one of its canons alluded to, 210.

Nicene phrases, objections to, 283. Nilammon, Egyptian bishop, exiled,

'Non-scriptural terms,' proscribed by (Acacian) Arians, 252, 278, 286, 289.

Novatianism, 35.

0.

Oasis, the great, a place of exile, Oaths, by Arius, 179; by Constan-

tius, 198, 244.

Oblation, the Eucharistic, 39, 97. Obscurity, imputed to Nicene terms,

Offerings to churches, 135, 208.

Offspring of the Father, Christ the true, 122, 298.

Olympias, betrothed to Constans,

Olympius, bishop of Æni, 160, 195. Olympius, deacon of Alexandria, 78. 'Once the Son was not,' Arian assertion, 71, 117, 271.

Oneness of the Son with the Father, not merely moral, 298.

Order in nature, evidence from, 121. Order-books, 69.

Orders, wrongly conferred among Meletians, 30, 239.

Ordination, by heretics, not recognised in the Church, 35, 51, 194.

Orphans and widows cruelly treated, 161; relieved by way of thankoffering, 200.

PACHYMES, one of Meletius's adherents, 84.

Pæderos, bishop of Heraclea, 114. Pagans, set on to profane churches, 4, 222; and insult Church people, 26; more humane than Arians, 227; some raised to episcopate by Arians, 235, 239.

Palladius, 'curiosus,' 87. Palladius, master of the palace, 137. Palladius, notary, 220. Pancratius, Arian bishop, 256.

Paphnutius, Meletian monk, 80. Parochial system in Egypt, 98.

'Patropassians,' 273.

Patrophilus, bishop of Scythopolis,

Paul, St., 'ordinances' of, 46. Paul, bishop of Constantinople, sufferings and death of, 160, 187. Paul, bishop of Tyre, 78.

Paul, Alexandrian presbyter, exiled, 51.

Paul, deacon of Alexandria, 77. Paul, Meletian monk, 79.

Paul of Samosata, heresy of, 109, 269, 272; sophism of, as to Homoousion, 295.

Paulinus, bishop of Treves, 71, 200, 206, 217.

'Peace of Secontarurum,' 99.

Pecusius, Meletian presbyter, 79. Pelagius, one of Meletius's adherents, 84.

'Pentecost, the holy,' 162.

Persecution, unchristian, 163, 174, 205, 231.

Persian war, the, 190, 305.

Peter, St., traditions from, 46, 208; church of, at Rome, 209.

Peter, bishop of Alexandria, 23, 72, 129, 239.

Peter, Egyptian bishop attending on Athanasius, 102.

Peter, presbyter of Alexandria, 201. Peter, deacon of Alexandria, 77.

Peter, one of Meletius's adherents,

Phæno, the mine of, 226.

Phasileus, one of Meletius's adherents, 84.

Philagrius, prefect, cruelty of, 4, 25, 86, 89, 160, 188, 191, 220.

Philip, prefect, 160, 188, 220. Philo, Egyptian bishop, exiled, 162.

Philogonius, bishop, 113. Philoxenus, Roman presbyter and

envoy, 31, 190. Philumenus, 74.

Phœbus, Arian bishop, 257.

Photinus, heresy of, 71, 273, 275. Pininuthes, one of Meletius's ad-

herents, 85.

Pinnes, Meletian abbot, letter of, 79.

Pistus, Arian bishop, 7, 35. Pistus, Greek bishop, 113.

Pistus, deacon, 78.

Plenius, Egyptian bishop, exiled, 162, 234.

Plots against Athanasius, Arian in aim, 9, 13, 126.

Plution, Alexandrian presbyter, exiled, 51.

Polemius, count, 197.

Polydeuces, Arian bishop, 256.

Poor, Arian cruelty to Catholic, 227. 'Pope,' Alexandrian bishop called, 82, 84, 260, 262.

'Porphyrians,' Arians named by Constantine, 219.

Potammon, bishop, dies of cruel treatment, 191.

'Power of God,' Arian use of the term, 118, 264.

Prayer, bidding of, 137, 175.

'Preexisting' essence, objection as to a, 301.

Protasius, bishop of Milan, 132. Protogenes, bishop of Sardica, 113. Psalter, reading of the, 6, 175. Psammathia, 74.

Psais, Egyptian bishop, exiled, 234. Psenosiris, Egyptian bishop, exiled, 162.

Psinabla, a place of exile, 234. Ptemencyrcis, monastery of, 79. Ptolemy, a Meletian bishop, 256. Punishment, eternal, 103.

## Q

Question at issue, the, vital, 127. Quintianus, Arian, deposed at Sardica, 61. Quirinus, church of, 190.

#### R.

RECEIVER-GENERAL, office of, 99.
Responding to a psalm, 175.
Rome, Council of, 31, 192; special relation of Church of, to Alexandria, 45; bishopric of, 'an apostolic see,' 207; zeal of laity of, 237; Arian intrigues at, 209.
Rufinus, receiver-general, 137.
Rufus, secretary to Mareotic commission, 97.
Rules of the Church, 2, 36, 208, 220.

#### S

Sabellianism, 261, 269, 273.
Sacrifices, Pagan, 5, 223, 236.
Sanctuary, the, of a church, 175, 179, 244, 263.
Sarapammon, Egyptian bishop, exiled, 191.
Sardica, Council of, 47 ff., 133, 177, 192 ff., 214.
Satan, craftiness of, 106.
Scourging, 162, 211, 227.
Scripturalism, pretended, of the Arians, 108, 114, 179.

Scripture, unity of, 108; sufficiency of, 110, 249; volumes containing, 133. Sebastian, duke, cruelty of, 162, 225, 227 ff. Secular power, Arianism dependent

on the, 230. Secundus, Arian bishop of Penta-

polis, 35, 112, 125, 229.
Secundus, martyr, 229.

Seleucia, Council of, 256; Acacians' Creed at, 279, 288.

Semi-Arians, appeal to, 291.
Senate, the, of Alexandria, 218.
Serapion, bishop of Thmuis, 178.
Serapion, son of Sozon, 79.
Serapion, Arian bishop, 234.

Seras, Arian bishop, 256.
Servatius, bishop of Tongres, 136.
Simoniacal appointments, 114, 150,

235, 239. Simplicity of Divine nature, 122, 285.

Singara, Paul exiled to, 188. Sirmium, Creeds of, 251, 275, 278. Sisinnius, Arian bishop, 234.

'Son' and 'Word,' correlative titles,

Sonship, Divine, implies uncreatedness, 286; reality of, the point at issue, 290.

Sorcery, 232. Soterichus, one of Meletius's adherents, 84.

Sperantius, 135.
Spiritual offences to

Spiritual offences to be dealt with by the Church, 42.

Stephen, bishop of Antioch, 112; plot of, 196.

Stephen, 'master' (of the camp), 137. Stephen, Arian persecutor, 209. Stratagems, used by Arians, 147. 'Subscribing' (the sentence) 'against

'Subscribing' (the sentence) 'against Athanasius,' 204, 207, 212.
'Substance,' proscribed in some Arian creeds, 278, 281.

'Sun and sunbeam,' illustration from, 303.

Sunday the ordinary day for the Eucharist, 23, 125, 179.

Syene, a place of exile, 234.
Sylvanus, Meletian, 79.
Sylvester, bishop, 113.
Sympathy for the poor, natural, 227.
Syncletius, palace officer, 73.

Syrian bishops, subserviency of, 207.

Syrianus, duke, arrival of, 145; attacks the church by night, 147, 175, 218, 242.

Т.

Table, the holy, 5, 42, 223. Tapenacerameus, Meletian, 79. Taurus, count, 197. Terrorism, Arian, 209, 225. Thalassus, count, 197. 'Thalia' of Arius, specimens of the,

Theodore, bishop of Heraclea, 31, 88, 112, 270.

Theodore, one of Meletius's ad-

herents, 84.
heodosius (Theodotus), Arian Theodosius bishop of Tripolis, 186, 256.

Theodulus, Arian bishop deposed at Seleucia, 257.

Theodulus, bishop of Trajanopolis, 57, 195.

Theognis, bishop of Nicæa, 19, 58, 91. Theonas, church of, 140.

Theophanies, the, in Old Testament, 276.

Theophronius, bishop of Tyana, creed of, 269.

'Three in hypostasis, one in agreement,' phrase of Dedication Council, 268.

Time, an appointed, for every man,

Torture, effect of, on responsibility,

'Tradition' used for ancient rule, 99, 192, 208.

Trèves, 102, 140.

Trinity, not coequal according to Arius, 259.
'True God,' Arians deny Christ to

be, 117, 262.

Twice-married, the, not to be ordained, 235.

Tyrannus, ex-Meletian bishop, 82. Tyre, Council of, 20, 85 ff.

U.

URANIUS, bishop of Tyre, 256. Ursacius and Valens, pupils of Arius, 112; on Mareotic commission, 25, 85; deposed at Sardica, 61; retract accusations against Athanasius, 13, 71, 103, 200, 214; retract their retractation, 202; cruelty of, to Hilary, 211; Hosius forced to communicate with, 217; at Ariminum, 252; at Sirmium in A.D. 357, 278.

#### V.

VALENS, bishop of Mursa, see Ursa-Valens, envoy of Magnentius, 136.

Valentinus, on 'probolè,' 261. Veil of the presence chamber, 132.

Veils of the church, 223. Vestments, false charge about, 74.

Vetranio, 219, 236. Vigils, 147, 175, 243.

Villages, sees not to be placed in, 99. Viminacium, Athanasius sees Constantius at, 133.

Vincent, bishop of Capua, 149, 196. Virgins of the Church, ill-treated, 4, 6, 26, 162, 234, 243; sacred character of, 155.

Visitation of the sick, 7. Vito, Roman presbyter, church of, 31.

W.

Wednesday, service on a, 222. Widows' corn-allowance, 29. Will of the Father, Arians ascribe Son's existence to, 269, 273...

Wine and oil, church stores of, 5. Witnesses terrorised, 89, 97.

Word, personality and incarnation of, 109; mysteriousness of His being, 183; Arian theory as to a real and a titular Word, 117; theory of a 'mental' and a 'pronounced,' 272.

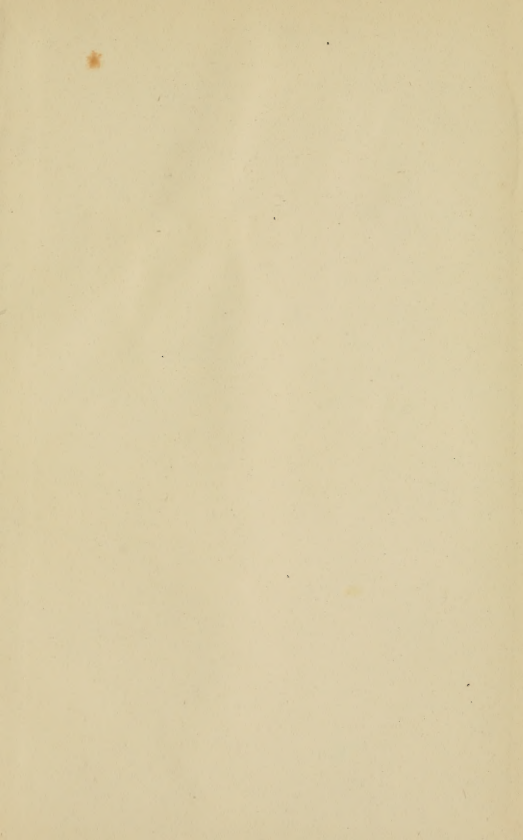
Words, real meaning of, to be ex-

amined, 109.

Writings, certain, not to be copied, 181, 184.

Z.

ZENOBIA, 233. Zosimus, Arian bishop, 234.



# Date Due

| W 19        | 47               |        |       |
|-------------|------------------|--------|-------|
| NO 27'5     | JUN 1            | 5 1983 |       |
| NO9-15      |                  |        |       |
| TACHE       | JUN 1            | 5 1994 |       |
|             |                  |        |       |
|             |                  |        |       |
| 100         |                  |        |       |
| AMA         |                  |        |       |
| NET 4 8 6   | 5 7              |        |       |
| FACI        |                  |        |       |
| PACULTI     | 4                |        |       |
|             |                  |        |       |
| Nov-3-U-78  |                  |        |       |
| JAN 9 73    | ENCONO PROPERTY. |        |       |
| We and      |                  |        |       |
| DEG Grands  |                  |        | 4,000 |
| JAN 9 4 101 | 79               |        | 100   |
|             | 2                |        |       |
| (8)         |                  |        | 4     |
|             | 4                | T      |       |



